Das aktuelle theologische Buch

71

Das aktuelle theologische Buch

Gottes Schweigen

PANIKKAR RAIMON, Gottes Schweigen.
Die Antwort des Buddha fiir unsere Zeit.
Kosel, Miinchen 1992. (374). Geb. DM 48,—.

Die spanische Originalausgabe des vorlie-
genden Werkes erschien 1970; fiir die deut-
sche Ubersetzung, die auf die amerikani-
sche Ausgabe zuriickgeht (1989), hat der
Verfasser einige Erganzungen und Verbes-
serungen angebracht.

Die in diesem Buch niedergeschriebenen
Uberlegungen sind nicht nur eine an-
spruchsvolle intellektuelle Auseinander-
setzung; sie sind zugleich ein Spiegelbild
der Lebensgeschichte von P, der sich in
dreifachen Treue den buddhistischen Intu-
itionen, der christlichen Erfahrung (aus der
er kommt) und der zeitgendssischen Kultur
verpflichtet weif3, in die der Mensch heute
hineingeboren wird (14). P. verfolgt ein
hohes Ziel. Er will die christliche und die
buddhistische Tradition mit der zeitgends-
sischen Kultur ins Gespriach bringen und
dabei deutlich machen, dafl die Lebens-
anweisungen des Buddha und sein schwei-
gendes Verstummen vor der Frage nach der
Transzendenz in der heutigen Situation
hilfreich sein konnten, die weitgehend ge-
pragt ist von einer erlebten Gottesferne und
offenem oder stillschweigendem Atheis-
mus. Es ist dies eine Situation, die innerhalb
einer christlichen Kultur entstanden und
die vielleicht sogar von ihr mitverursacht
worden ist. Jedenfalls werden viele Men-
schen von den Antworten, die in der christ-
lichen Tradition geprdgt und formuliert
wurden, nicht mehr erreicht. Diese wurden
zu Formulierungen, die ihre Antwortfahig-
keit auf die Fragen der Menschen weitge-
hend verloren haben.

Die spekulative Auseinandersetzung mit
der Gottesfrage und mit dem Goéttlichen hat
innerhalb des Christentums eine lange
Tradition. Jede der gefundenen Losungen
hat jedoch auch ihre langen und oft erst
spater wirksam werdenden Schatten ge-
worfen. Wird das Personsein Gottes betont,

- e

so kann der Mensch mit ihm in Beziehung
treten; aber es sind damit auch allen mogli-
chen Anthropomorphismen die Tiiren ge-
offnet, und es ist — bei aller Betonung des
Monotheismus — naheliegend, daf sich ein
polytheistisches Glaubensverstindnis ent-
wickelt. Wird hingegen Gott mehr als Sein
gedacht, besteht die Gefahr, daf8 sich Gott
auflost ins Unbenennbare, beziehungswei-
se dafs er von anderen Seienden und auch

vom Menschlichen nicht mehr unterschie-
den werden kann und wird.

Gegeniiber allen Fragen nach der transzen-
denten Wirklichkeit und gegeniiber allen
moglichen Antworten steht das Schweigen
des Buddha. Dieses Schweigen wurde zwar
immer wieder auch als A-Theismus ver-
standen, fiir Buddha ist es jedoch die einzi-
ge Moglichkeit, aus dem Kreislauf von
bedingten Fragen und bedingten Ant-
worten auszubrechen. Das Schweigen des
Buddha ist radikal; es ist somit auch zu
unterscheiden von einem (nur) methodisch
bedingten Schweigen. Es ist der fiir Buddha
typische mittlere Pfad, auf dem zugleich
eine Relativierung des Absoluten verhin-
dert wird, was durch ein Reden dariiber
unvermeidbar geschieht, wie auch eine
Verabsolutierung des Relativen, das dem
Verloschen preisgegeben ist. Die theistische
Religiositdt hat nicht selten ein menschli-
ches Bewufitsein von heteronomer Abhan-
gigkeit mit sich gebracht, gegen die in der
Folge eine atheistische und humanistische
Autonomie ausgerufen wurde. Buddha will
durch sein Schweigen auch dieses verhdng-
nisvolle und in die Irre fiihrende Dilemma
aufbrechen. Er vertritt eine Freiheit, die
auch die Unterscheidung in eine Freiheit von
und eine Freiheit zu noch hinter sich 14£t. Bei
aller Antwortlosigkeit tiber das Ziel liegt
die Betonung auf dem Weg, der hier und
jetzt mit allem Ernst gegangen werden muf3
und der in ein im Geheimnis bleibendes
und im Schweigen aufgehobenes Nirvana
miindet. Es ist die gelassene Erlostheit des
Buddha, die befreit von oberflachlichen
Bindungen, die aber auch 16st von starren
Glaubenssitzen.

Auf dem Hintergrund der buddhistischen
Denk- und Vorstellungswelt werden auch
manche christliche Aussagen in einer neuen



72

Besprechungen

Weise sichtbar. So erweist sich z.B. die
buddhistische Forderung, jedweden Besitz
hinter sich zu lassen wie Schlacke und
Ballast, ja sogar vom Besitzdenken Ab-
schied zu nehmen, da Gott dem Menschen
nicht als Besitz (auch nicht als verbaler) zur
Verfiigung steht, als eine uralte biblische
Aussage, auch wenn sie in der christlichen
Glaubenspraxis oft in Vergessenheit gerit.
In einer kulturellen Situation, in der sich
viele Menschen von der gewohnten Vor-
stellung und Rede von Gott emanzipiert
haben, und in der sie das Diesseitige als ihre
neue Heimat und den ihnen entsprechen-
den Ort entdeckt haben, ist es schwierig
geworden, von der Vorlaufigkeit des Dies-
seitigen und von einer anderen Behei-
matung zu reden. Allzu leicht wird der
Eindruck entstehen, dal der Mensch in
einen Glauben zuriickgeholt werden sol],
den er hinter sich gelassen hat.

Es mag sein, daf§ die heilige Gleichgiiltig-
keit des Buddha, die den Menschen ernst
nimmt, nicht aber das, woran dieser sein

Besprechungen

Der Eingang der Rezensionen kann nicht gesondert
betétigt werden. Die Korrekturen werden von der Re-
daktion besorgt. Bei Uberschreitung des Umfanges ist
mit Kiirzungen zu rechnen. Nach Erscheinen der Be-
sprechungen erhalten die Rezensenten einen, die Ver-
lage zwei Belege.

ZUM SCHWERPUNKT

B ELIADE MIRCEA, Geschichte der religiosen
Ideen. III/2 Vom Zeitalter der Entdeckungen bis
zur Gegenwart. Herder, Freiburg 1991. (496). Ln.
DM 92,-.

Nach den Angaben von Joan P. Culianu (Chi-
kago), den Eliade gebeten hatte, die ,Geschichte
der religiosen Ideen’ zu Ende zu fiihren, sollte
ihm dies selbst nicht mehr méglich sein, gab es
liber die Vorarbeiten fiir den letzten Band und
auch iiber die von Eliade zur Mitarbeit eingela-
denen Autoren nur wenig schriftliche Unter-

Herz hiangt, die sich unterscheidet von
jeder Oberflachlichkeit und die gerade, weil
sie die Bedeutung des Jenseitigen aner-
kennt, sich weigert, dariiber zu reden, bes-
ser als Worte die Botschaft vermitteln kann,
welche die Grenzen einer zum Gefdngnis
werdenden Diesseitigkeit aufzubrechen
vermag. Gewif$ bleibt auch das Schweigen
miflverstiandlich; es gibt keine Antwort;
vielleicht aber hat es die Kraft, das Denken
anzustofien und auf den Weg zu schicken.

P. hat ein bemerkenswertes Buch geschrie-

ben; er ist zwei grofien Traditionen verbun-
den und schopft aus den reichen Erfah-

rungen von beiden. Was er geschrieben hat,
ist kaum die einzige und letzte Antwort auf

eine sich heute zuspitzende Frage; auch lafst
es sich nicht leicht und nicht sogleich
ummiinzen in eine pastorale Praxis; es halt

jedoch die Frage offen und verhindert eine
Praxis, die sich nur an Oberflichenfragen
orientiert und den in der Tiefe schlummern-
den Fragen ausweicht.

Linz Josef Janda

lagen, sodafl eine weitgehende Neukonzeption
notwendig war; diese wurde allerdings mog-
lichst im Sinne Eliades vorgenommen.

Die zwolf Kapitel befassen sich mit den alten
mittelamerikanischen Religionen (D. Carrasco),
mit dem Taoismus in der Zeit von ca. 400-600
n.Chr. (H. Maspero), mit den Religionen in
Indonesien (W. Stohr), mit den ozeanischen Reli-
gionen (W. Stohr), mit den australischen Reli-
gionen (W. Stohr), mit den religiosen Grundideen
in Westafrika (H.A. Witte) und Zentralafrika
(J. Mbiti), mit den religiosen Vorstellungen der
Indianer des siidamerikanischen Tieflands
(M.S. Cipolletti), mit dem religiosen Weltbild der
Oglala-Sioux Nordamerikas (P. Bolz, mit der
japanischen Religiositdt im historischen Kontext
(N. Naumann), mit der Entwicklung des japani-
schen Buddhismus (H. Dumoulin) und zuletzt
mit der religiosen Kreativitit und der Sakula-
risierung in Europa seit der Aufklarung (R.
Schaeffler).

Wenn auch nicht alle Beitrdge in gleicher Weise
mit der Diktion Eliades und mit der Art, wie er
an Fragen heranging, libereinstimmen, so ent-
sprechen sie durchaus dem Niveau, das Eliade
vorgegeben hat. Sie informieren serios und



