Schwerpunkt

75

rischen” gegeniiber. Er verlangt die ,Respek-
tierung des jiidischen Glaubens, von Gottes
Erloserliebe umfangen zu sein, unabhéingig von
der uns durch Jesus Christus vermittelten
Erlésung.” H. Gollinger erforscht das Matthéus-
evangelium und erklédrt an einigen Beispielen die
bleibende Verwiesenheit der Kirche auf die bib-
lisch-jiidische Tradition. U. Lutz fithrt die Pro-
blematik der Israeltheologie des Matthdus auf
Jesus selbst zuriick. Mit der Erwahlung des jiidi-
schen Volkes und ihrer Auswirkung auf die
Kirche setzt sich P. von der Osten-Sacken auseinan-
der. Ihn interessiert besonders, inwieweit durch
judische Bibelauslegung und jiidische Existenz
die geistliche Dimension der Schrift erschlossen
wird. Eine Meditation tiber Psalm 90-106 bringt
E. Zenger: Die Vision des 4. Psalmenbuches, daf3
die Volker sich bewegen lassen, Jahwe als ihren
Konig anzuerkennen und seine Wege zu gehen,
ereignet sich im Horen der Kirche auf die
Gottesbotschaft Jesu und in der Umsetzung der
Worte des Bundesgottes im Leben.

Im néchsten Abschnitt geht es um jiidische und
christliche Identitit in der Geschichte: M. Brumlik
stellt die Frage nach dem Judentum in Schopen-
hauers Philosophie. A. Carmel zeigt auf, wie sehr
der deutsch-evangelische Beitrag zum Wieder-
aufbau Palastinas im 19. Jh. Vorbild und
Motivation fiir die jiidische Wiederbesiedelung
war. D. Diner packt den Palastiner-Konflikt an
und verlangt die Erfiilllung der seit 1947 /48 offe-
nen palastinensischen Rechte bei Garantie fiir die
Sicherheit der israelischen Juden. P. Lewinski,
Jahrgangsgefdhrte von E.L. Ehrlich 1940 in
Berlin, stellte die Unzerstorbarkeit der Judisch-
keit in den Mittelpunkt der Abiturientenrede.
,Jidischkeit ist wie ein Stiick Gummi, wenn man
will, kann man sie dehnen, und wenn man wil],
kann man sie zusammendriicken...”. Von den
14 Abiturienten iiberlebten fiinf. Originelle Uber-
legungen zur Bedeutung der Christen fiir den
Staat Israel im kulturellen, literarischen, politi-
schen und auch wirtschaftlichen Bereich stellt H.
Maier an. Ohne das partnerschaftliche Gesprach
mit den Juden kénnen wir heute gar nicht mehr
Christen sein, fithrt R. Mayer aus. Gemeinsam
sollen wir unser ganzes Leben lang daran arbei-
ten, das vom Schoépfer entworfene Menschenbild
im urtiimlichen Sinn zu erneuern. F-W. Mar-
quardt berichtet von einer kleinen Episode
Berliner jiidisch-christlicher Geschichte, um zu
dokumentieren, dafs es in der DDR lange vor der
Wende Versuche gab, ,dort - trotz allem -
Judisches zur Sprache zu bringen”. Mit der
Proselyten-Problematik beschiftigt sich P. Nave
Levinson. Von den siidrussischen Chasaren im
Mittelalter bis zum italienischen Fischerdorf San
Nicandro, das nach dem Zweiten Weltkrieg zum

—

Judentum {ibertrat, bringt Levinson viele Bei-
spiele einer ,,positiven Kehrseite zum zu Recht so
viel beklagten Taufjudentum”. M. Stohr reflek-
tiert iiber Exil, Widerstand und Riickkehr nach
Deutschland unter dem Motto: Niemand der
Gejagten darf heute verloren gehen. E. Weinzierl
bringt das Lebensbild Irene Harands (1900-75)
als Beispiel christlicher Solidaritdt mit Juden.

Der letzte Abschnitt ist der gemeinsamen Verant-
wortung fiir Gerechtigkeit und Frieden gewid-
met (LM. Levinger, M. Marcus, KIl.H. Rosen, H.P.
Schreiber, E.W. Stegemanny).

Die Festschrift schlieit mit der Bibliographie
Ernst Ludwig Ehrlichs (1952-1990).
Zusammenfassung: Es wird nicht nur der kogni-
tive Bereich, sondern oft sehr stark der emotive
Bereich angesprochen. Die Beitrdge zeichnen sich
durch Kompetenz, Originalitdt und Engagement
aus. Auf dem jahrzehntelangen Weg des Dia-
loges ist diese Festschrift eine Zwischenbilanz
und ein maichtiger Impuls. Sie ist eine sehr
anspruchsvolle Pflichtlektiire fiir alle am Dialog
interessierten und aktiven Christen und Juden.
Kritisch sei vermerkt: Warum mufSte der Beitrag
von . Halperin tiber die Seelisberger Thesen 1947
und der Aufruf von Genf 1989 in franzésischer
Sprache belassen werden? Gerade diese Texte
stellen den Reifungsprozefl des christlich-jidi-
schen Dialoges anschaulich dar. Weiters wére ein
Personenverzeichnis angebracht. Der geneigte
Leser wird sicherlich tiber den Jubilar, die Auto-
ren und angefiihrten Personlichkeiten mehr
wissen wollen.

Wiener Neustadt Josef Lettl

B KOHLER-SPIEGEL HELGA, Juden und Chri-
sten — Geschwister im Glauben. Herder, Freiburg
1991. (398). Kart. DM 78,—.

Es handelt sich um eine Dissertation, die im
Wintersemester 1989/90 an der Theologischen
Fakultit der Universitit Salzburg eingereicht
wurde. Von Giinter Biemer und Ernst Ludwig
Ehrlich wurde die Arbeit in die Reihe ,Lern-
prozef3 Christen — Juden” als Band 6 aufgenom-
men. Es ist der Versuch, ein Basiskonzept fiir die
Verdeutlichung der neuen Beziehung zwischen
Judentum und Christentum im Religionsunter-
richt zu erstellen. Gleichzeitig wird sehr viel
Lehrplantheorie entwickelt: Von basic concepts
ausgehend sollen die Inhalte vertikal aufgebaut
und sie wiederholend ausgefaltet und vertiefend
weitergefiihrt werden. Dabei miissen dem Alter
entsprechend Wissen gesammelt, Handlungs-
muster experimentiert und eingeiibt, Problem-
l6sungsstrategien tibernommen, Ordnungs-



76

Stefan Knobloch

Wieviel ist ein
Mensch wert?
Einzelseelsorge —
Grundlagen und Skizzen

218 Seiten, kart. DM 34—
ISBN 3-7917-1361-2

Der Autor fordert eine ver-
starkte Einzelseelsorge, be-
griindet, wie wichtig sie ge-
rade in der heutigen plurali-
stischen Gesellschaft fir
den Menschen ist.

Stefan Knobloch
- Wieviel ist ein
Mensch wert'?

Einzelseelsorge —
Grundla gen

Verlag Friedrich Pustet

,Einzelseelsorge als ,Mystagogie’
lautet das Konzept, das der Mainzer
Pastoraltheologe Stefan Knobloch
hier vorstellt. Dabei stutzt er sich
auf Grundaussagen von Karl Rah-
ner: der Mensch ist aus sich auf ein
transzendentes ,Woraufhin® verwie-
sen, so daB er sich von Gott her
annehmen und bejahen kann.

Auf diesem breit entfalteten theolo-
gischen Hintergrund entwirft der
Verfasser seine Konzeption mysta-
gogischer Einzelseelsorge bei-
spielhaft anhand einiger ausge-
wahlter Sakramente (Taufe, Fir-
mung und Eucharistie) und Lern-
orte (Alltag, Krankheit und Ster-
bebegleitung). Fur die Seelsorge,
die bei der Lebenswelt des Men-
schen ansetzt, ergeben sich neue
Begegnungsformen ...

Das Buch enthalt fur den Prak-
tiker zahlreiche Impulse, zu-
mal immer wieder Beispiele
aus dem Alltag eingestreut
sind. Insgesamt ein Buch, das
ein Gewinn ist und zudem
gerade zur Zeit aktuell und
wichtig.”

Bucher der Gegenwart, Freiburg

VERLAG FRIEDRICH PUSTET mn
Pf. 1008 62 - 93008 Regensburg <7




Schwerpunkt

77

schemata differenziert, optimiert und umstruk-
turiert werden... Basic concepts stammen aus
den Arbeiten des Forschungsprojektes der
Deutschen Forschungsgemeinschaft am Seminar
fiir Pddagogik und Katechetik der Theologischen
Fakultdt Freiburg i.B., die 1977-82 und unter
Leitung von Prof. Dr. Giinter Biemer unter
Mitarbeit von Prof. Dr. Albert Biesinger u.a.
erstellt wurden. Weiters stiitzt sich die Arbeit auf
wichtige Ergebnisse der Analysen von Dr. Peter
Fiedler. Aus den inhaltlichen Uberlegungen zur
Erstellung eines Gesamtkonzeptes erwachsen
drei Dimensionen: 1. Schliisselbegriffe jiidischen
Selbstverstandnisses, 2. inhaltliche Ausfaltung
des Judeseins Jesu und 3. des Verhiltnisses
Christentum-Judentum. Einzelne Kategorien wie
Gottesverstandnis, Bundesgedanke, Volk, Land
und Zukunftshoffnung werden aus jiidischer
und christlicher Sicht verglichen. Von Biemer
und Fiedler stammt das Losungsmodell: Wer-
dende Gottesherrschaft (jiildisch) — werdende
Gottesherrschaft durch werdende Christusherr-
schaft (christlich): ,,Im Zentrum muf$ der Glaube
an Gott als die lebendige Geschichte Gottes mit
Menschen und von Menschen mit Gott, wie ihn
die jiidische und christliche Tradition iiberliefert,
stehen”.

Die Arbeit bietet jedem, der in der Praxis des
Religionsunterrichtes steht, eine Fiille von An-
regungen und Hilfen zur Gestaltung der Unter-
richtsplanung, zur Setzung inhaltlicher Akzente
und fiir die Erprobung neuer Methoden.

Auf das umfassende Literaturverzeichnis sei
noch besonders hingewiesen.

Wiener Neustadt Josef Lettl

B SCHOPPNER LOTHAR, Begegnungsmodell
jiidisch-christlicher Dialog. Empirische Analyse
des Wiirzburger Lernprojektes Juden — Christen.
(,Lernprozess Christen — Juden”, Bd. 7). Herder,
Freiburg 1993. (480). Ppb. DM 78,-.

Lothar Schéppner dokumentiert in seiner Disser-
tation das in der Zeit von November 1986 bis Juli
1987 am Institut fiir Katholische Religionspéada-
gogik der Universitit Wiirzburg durchgefiihrte
Projekt zur Begegnung von Juden und Christen
und versucht dazu eine empirische Analyse.
Inhaltlich geht es im vorgestellten Projekt um
~die Einstellungsverdnderungen im Hinblick auf
den Abbau von Vorurteilen gegeniiber Juden; um
die Stiarkung der eigenen Identitédt als Christ in
Deutschland; um die Entwicklung von Toleranz
gegeniiber Minderheiten; um das Erlernen der
Dialogbereitschaft und -fahigkeit mit Juden in
Deutschland.” (24)

Zielgruppe des Projekts sind angehende Pada-
goglnnen und Multiplikatorlnnen, die in ihrer
beruflichen Alltagswirklichkeit den jiidisch-
christlichen Dialog unterstiitzen konnen.

Das Beheben von Wissensdefiziten beziiglich des
Judentums wird mit dem Projekt didaktisch
ebenso verfolgt wie die partnerschaftliche Begeg-
nung zwischen Juden und Christen. Durch
beides wollen die Projektleiter einen meflbaren
Abbau von Vorurteilen und eine objektiv konsta-
tierbare hohere Toleranz beziehungsweise eine
verbesserte Dialogfahigkeit und -bereitschaft
erzielen. (vgl. 25f)

Schon bei diesen Voriiberlegungen zeigen sich
m.E. zwei fragwiirdige Aspekte des Projekts: Es
entsteht eine Einseitigkeit in Idee, Zielangabe
und Planung dadurch, daf8 Christen einen Dialog
fir Christen und Juden initiieren. Schon die
Planung eines solchen Projekts miifite m.E. im
Dialog geschehen. Im vorliegenden Beispiel wird
zwar deutlich, was sich Christen von dem Dialog
erwarten, nicht aber was sich Juden davon ver-
sprechen. Der zweite Aspekt betrifft das quanti-
tative Forschungsinteresse der Arbeit. Es ist frag-
lich, ob sich Vorurteilsabbau und Antisemitismus
quantitativ messen lassen. Schlédgt hier nicht der
althergebrachte Mythos vom Beweisen durch
objektive Zahlen wieder einmal zu?

Schoppner beginnt seine Arbeit mit einer kurzen
religionspadagogischen  Standortbestimmung
des Projekts und einer Darstellung der ver-
wendeten qualitativen und quantitativen For-
schungsmethoden. Ausfiihrlich beschreibt er
anschlieflend mittels Transkriptionen von Ge-
sprachssequenzen den Ablauf Projekts.

Die Ergebnisse der quantitativen Untersuchung
zeigen, dafl ,ein signifikanter Anstieg in der
Kategorie ,kognitives Wissen’ nachweisbar ist”
(339), machen aber auch die Grenzen quantitati-
ver Forschung in bezug auf Vorurteilsabbau und
Antisemitismus deutlich, weshalb der Autor wie-
der auf den qualitativen Teil der Arbeit verweist.
(vgl. 340)

Im letzten Abschnitt seiner Arbeit versucht
Schoppner eine zusammenfassende kritische
Wiirdigung des Projekts sowie Anregungen fiir
kiinftige jlidisch-christliche Kooperationssemi-
nare zu formulieren.

Das Projekt ist nach Schoppner dort gelungen,
wo kommunikatives Lernen moglich war. Der
Autor hebt die Rand-, Seiten- und Abendge-
spriache in ihrer Relevanz fiir einen kommunika-
tiven Ansatz hervor, da die Teilnehmerlnnen
diese non-direktiven Phasen im Vergleich zu den
Arbeitssitzungen tiefergehend erlebt haben.
Uberraschend bleibt, daf Schéppner keine
Revision des Projektes versucht, in der er solche
Erkenntnisse grundsitzlich ernstnimmt und in




