Schwerpunkt

77

schemata differenziert, optimiert und umstruk-
turiert werden... Basic concepts stammen aus
den Arbeiten des Forschungsprojektes der
Deutschen Forschungsgemeinschaft am Seminar
fiir Pddagogik und Katechetik der Theologischen
Fakultdt Freiburg i.B., die 1977-82 und unter
Leitung von Prof. Dr. Giinter Biemer unter
Mitarbeit von Prof. Dr. Albert Biesinger u.a.
erstellt wurden. Weiters stiitzt sich die Arbeit auf
wichtige Ergebnisse der Analysen von Dr. Peter
Fiedler. Aus den inhaltlichen Uberlegungen zur
Erstellung eines Gesamtkonzeptes erwachsen
drei Dimensionen: 1. Schliisselbegriffe jiidischen
Selbstverstandnisses, 2. inhaltliche Ausfaltung
des Judeseins Jesu und 3. des Verhiltnisses
Christentum-Judentum. Einzelne Kategorien wie
Gottesverstandnis, Bundesgedanke, Volk, Land
und Zukunftshoffnung werden aus jiidischer
und christlicher Sicht verglichen. Von Biemer
und Fiedler stammt das Losungsmodell: Wer-
dende Gottesherrschaft (jiildisch) — werdende
Gottesherrschaft durch werdende Christusherr-
schaft (christlich): ,,Im Zentrum muf$ der Glaube
an Gott als die lebendige Geschichte Gottes mit
Menschen und von Menschen mit Gott, wie ihn
die jiidische und christliche Tradition iiberliefert,
stehen”.

Die Arbeit bietet jedem, der in der Praxis des
Religionsunterrichtes steht, eine Fiille von An-
regungen und Hilfen zur Gestaltung der Unter-
richtsplanung, zur Setzung inhaltlicher Akzente
und fiir die Erprobung neuer Methoden.

Auf das umfassende Literaturverzeichnis sei
noch besonders hingewiesen.

Wiener Neustadt Josef Lettl

B SCHOPPNER LOTHAR, Begegnungsmodell
jiidisch-christlicher Dialog. Empirische Analyse
des Wiirzburger Lernprojektes Juden — Christen.
(,Lernprozess Christen — Juden”, Bd. 7). Herder,
Freiburg 1993. (480). Ppb. DM 78,-.

Lothar Schéppner dokumentiert in seiner Disser-
tation das in der Zeit von November 1986 bis Juli
1987 am Institut fiir Katholische Religionspéada-
gogik der Universitit Wiirzburg durchgefiihrte
Projekt zur Begegnung von Juden und Christen
und versucht dazu eine empirische Analyse.
Inhaltlich geht es im vorgestellten Projekt um
~die Einstellungsverdnderungen im Hinblick auf
den Abbau von Vorurteilen gegeniiber Juden; um
die Stiarkung der eigenen Identitédt als Christ in
Deutschland; um die Entwicklung von Toleranz
gegeniiber Minderheiten; um das Erlernen der
Dialogbereitschaft und -fahigkeit mit Juden in
Deutschland.” (24)

Zielgruppe des Projekts sind angehende Pada-
goglnnen und Multiplikatorlnnen, die in ihrer
beruflichen Alltagswirklichkeit den jiidisch-
christlichen Dialog unterstiitzen konnen.

Das Beheben von Wissensdefiziten beziiglich des
Judentums wird mit dem Projekt didaktisch
ebenso verfolgt wie die partnerschaftliche Begeg-
nung zwischen Juden und Christen. Durch
beides wollen die Projektleiter einen meflbaren
Abbau von Vorurteilen und eine objektiv konsta-
tierbare hohere Toleranz beziehungsweise eine
verbesserte Dialogfahigkeit und -bereitschaft
erzielen. (vgl. 25f)

Schon bei diesen Voriiberlegungen zeigen sich
m.E. zwei fragwiirdige Aspekte des Projekts: Es
entsteht eine Einseitigkeit in Idee, Zielangabe
und Planung dadurch, daf8 Christen einen Dialog
fir Christen und Juden initiieren. Schon die
Planung eines solchen Projekts miifite m.E. im
Dialog geschehen. Im vorliegenden Beispiel wird
zwar deutlich, was sich Christen von dem Dialog
erwarten, nicht aber was sich Juden davon ver-
sprechen. Der zweite Aspekt betrifft das quanti-
tative Forschungsinteresse der Arbeit. Es ist frag-
lich, ob sich Vorurteilsabbau und Antisemitismus
quantitativ messen lassen. Schlédgt hier nicht der
althergebrachte Mythos vom Beweisen durch
objektive Zahlen wieder einmal zu?

Schoppner beginnt seine Arbeit mit einer kurzen
religionspadagogischen  Standortbestimmung
des Projekts und einer Darstellung der ver-
wendeten qualitativen und quantitativen For-
schungsmethoden. Ausfiihrlich beschreibt er
anschlieflend mittels Transkriptionen von Ge-
sprachssequenzen den Ablauf Projekts.

Die Ergebnisse der quantitativen Untersuchung
zeigen, dafl ,ein signifikanter Anstieg in der
Kategorie ,kognitives Wissen’ nachweisbar ist”
(339), machen aber auch die Grenzen quantitati-
ver Forschung in bezug auf Vorurteilsabbau und
Antisemitismus deutlich, weshalb der Autor wie-
der auf den qualitativen Teil der Arbeit verweist.
(vgl. 340)

Im letzten Abschnitt seiner Arbeit versucht
Schoppner eine zusammenfassende kritische
Wiirdigung des Projekts sowie Anregungen fiir
kiinftige jlidisch-christliche Kooperationssemi-
nare zu formulieren.

Das Projekt ist nach Schoppner dort gelungen,
wo kommunikatives Lernen moglich war. Der
Autor hebt die Rand-, Seiten- und Abendge-
spriache in ihrer Relevanz fiir einen kommunika-
tiven Ansatz hervor, da die Teilnehmerlnnen
diese non-direktiven Phasen im Vergleich zu den
Arbeitssitzungen tiefergehend erlebt haben.
Uberraschend bleibt, daf Schéppner keine
Revision des Projektes versucht, in der er solche
Erkenntnisse grundsitzlich ernstnimmt und in




78

Schwerpunkt

der Folge auch die Arbeitssitzungen so plant, dafi
lebendiges, kommunikatives Lernen moglich
wird.

Didaktische Vorgehensweisen der Projektleitung
wie das Trennen von kognitiven und affektiven
Lernprozessen (erste und zweite Phase) oder das
Planen nach einem engen Curriculum in der
ersten Phase (Richtziele, Feinziele) fiihrten
zwangsweise zu der TeilnehmerInnenriickmel-
dung, dafl ihnen das personliche Kennenlernen
judischer Teilnehmer wichtiger war als der
Wissenszugewinn iiber jiidische Religion und
Kultur. Logisch ist auch, daf8 die wechselnde
TeilnehmerInnenzahl und das Hinzukommen
neuer GruppenteilnehmerInnen zu Vertrauens-
briichen fithrte, was den Kommunikations-
prozef3 erschwerte.

So wichtig das Anliegen des beschriebenen
Projektes ist, so offen bleibt der Wunsch nach
einem gelungenen Modell jiidisch-christlichen
Dialogs, das in all seinen Phasen von offener
Prozefiplanung mit miindiger Beteiligung aller
und von Strukturen, die Vertrauen férdern und
daher kommunikatives Lernen erleichtern, getra-
gen ist.

Linz Stlvia Hagleitner

B KHOURY ADEL THEODOR, Der Islam. Sein
Glaube, seine Lebensordnung, sein Anspruch.
Herder, Freiburg 1992. (Herder Spektrum 4167).
(238). Brosch. DM 16,80.

Das Buch des Religionswissenschaftlers und her-
vorragenden Islamkenners, der im Libanon ge-
boren ist und jetzt in Miinster lehrt, ist erstmalig
1988 bei Herder verlegt worden.

Der Leser bekommt eine grundlegende Infor-
mation iliber den Islam, iiber dessen Glaubens-
inhalte (Gott, die Letzten Dinge) und religiose
Grundpflichten, aber auch dariiber, wie sich die
sittlichen Normen des Islam in Ehe und Familie,
in der islamischen Gemeinschaft, im Staat und in
der Wirtschaft auswirken. Zur Sprache kommen
die Person des Propheten Muhammad und seine
Prophetengeschichte, seine Beziehung zu den
heiligen Biichern der Juden und Christen, die
Verdanderungen, welche die Auswanderung von
Mekka nach Medina mit sich brachte, die Auto-
ritit des Korans, der Sunna und des Hadith
sowie die verschiedenen Rechtsschulen und ihre
Methoden zur Rechtsfindung.

Der Islam erwacht derzeit nach Jahrhunderten
des Abgeschiedenseins zu einem neuen Selbst-
bewufitsein; verbunden mit den wirtschaftlichen
Moglichkeiten einzelner islamischer Liander und
infolge des engen Zusammenhanges zwischen
islamischer Glaubensiiberzeugung und gesell-
schaftlichem Leben bedeutet dies, dafl der Islam

zu einer neuen politischen Kraft wird, die auf-
grund heutiger Wanderbewegungen auch in
Europa immer spiirbarer wird.

In dieser Situation einer neuen Begegnung ist es
sinnvoll und angebracht, sich nicht nur an den
feststellbaren und immer auch etwas zufilligen
Ereignissen zu orientieren, sondern die Hinter-
griinde verstehen zu lernen, die das Denken und
Handeln von Muslimen prégen. Das Buch von
Khoury ist dafiir eine recht brauchbare Hilfe. Es
gibt einen guten Einblick in die religiésen Grund-
lagen des Islam; es vermittelt aber auch einen
Eindruck von den Bemiihungen vieler Muslime,
mit den verdnderten Verhiltnissen zurecht zu
kommen, von den Schwierigkeiten, die damit
verbunden sind, und es macht deutlich, daf8 die
Losungsversuche und Antworten auch innerhalb
des Islam nicht immer einheitlich sind.

Linz Josef Janda

B KHOURY ADEL THEODOR, Der Islam kommt
uns ndher. Worauf miissen wir uns einstellen?
Herder, Freiburg 1992. (157). Brosch. DM 22,80.
Der Islam wird zunehmend zu einer Realitét, die
nicht nur von allgemeinem Interesse ist, sondern
die auch in Europa gesellschaftspolitische Bedeu-
tung bekommt. Es ist gut, wenn man in dieser
Situation nicht nur auf zufillige Berichte tiber
das Vorgehen von Muslimen und muslimischen
Politikern oder auf zufillige Begegnungen an-
gewiesen ist, sondern wenn man auch den
geistigen Hintergrund kennt, der die muslimi-
sche Praxis bestimmt beziehungsweise bestim-
men sollte.

Khoury gehort in Europa wohl zu den besten
Kennern der islamischen Welt. Seine Auffas-
sungen iiber eine Begegnung der islamischen mit
der europdisch-christlichen Welt sind realistisch
niichtern und zugleich von Hoffnung getragen.
Er zeigt in dieser Veroffentlichung an verschiede-
nen Themen die geistigen und theologischen
Zusammenhange islamischen Denkens und
Handelns auf. Es geht dabei um die gottliche
Weisung im Koran, um eine koranische Theo-
logie des Gesetzes, um Religion und Politik, um
Bekehrung, um religiose Toleranz in Christentum
und Islam, um das Recht auf Leben, um
Integrationspolitik und um Mischehen zwischen
Muslimen und Christen.

Das leicht lesbare Buch bietet verldglliche Infor-
mationen, die jeweils vom Koran und von den
Erkenntnissen der verschiedenen Rechtsschulen
abgeleitet sind. Die Uberschneidung zwischen
den einzelnen Themen fiihrt manchmal zu
Wiederholungen.

Linz Josef Janda



