328

Dogmatik

misse ich die Auseinandersetzung mit A. F. Segal,
Two Powers in Heaven (Leiden 1977), wo der
Begriff der reschut starkste theologische Relevanz
hat (hochinteressant, wenn auch spiter, ist die
Verwendung des Begriffs in den Hekhalot-
Texten). Auf ein ,Schaliach-Institut” (S. 133
zitiert zu Recht F. Hahn dagegen) kommt man
nur aus ntl. Perspektive (mdgliche Parallele zu
apostolos), rabbinisch ist der Begriff hochstens
rechtsgeschichtlich relevant. Die rabbinische
Ordination ist ebenfalls noch ungeniigend aufge-
arbeitet und in steter Gefahr theologischer
Vereinnahmung. Das ist aber nicht dem Autor
anzulasten, der mutig und umsichtig unsichere
Gewasser zu kartieren versucht. Insgesamt miiht
sich der Autor, auf beschrinktem Raum eine
Fiille von Materialien, Themen und Literaturen
durchzugehen und =zeigt dabei viele offene
Fragen auf. Fiir die Vorstellung der , Vollmacht
Jesu” ist der Ertrag eher gering; daraus auf die
Unvergleichlichkeit Jesu zu schliefien, wére aller-
dings ein Kurzschluf}, dem der Autor auch nicht
erliegt. Man ist S. dankbar fiir die vorgelegte
Materialfiille; die Auswertung (und gelegent-
liche Prazisierung der Th. atik) ist erst zu
leisten.

Wien Giinter Stemberger

B LANG BERNHARD, Die Bibel. Eine kritische
Einfliihrung. Uni-Taschenbiicher 1594. Sché-
ningh, Paderborn 1990. (256). DM 24,80.

Das vorliegende Buch ist im Grunde eine etwas

erweiterte Auflage von , Ein Buch wie kein ande-

res, Einflihrung in die kritische Lektiire der

Bibel” in der Reihe ,Biblische Basis-Biicher”,

Band 3, Kath. Bibelwerk, Stuttgart 1980, erganzt

durch drei wertvolle Anhénge, namlich:

I. R.Laufen, Die alteste Sammlung der Worte
Jesu.

II. Das meistgelesene Buch iiber die Bibel: ,,Und
die Bibel hat doch recht” (wobei mit der
popularisierenden Ansicht, daf8 archéologi-
sche Funde die Wahrheit der Bibel beweisen,
abgerechnet wird).

III. Trends in der gegenwartigen Bibelwissen-
schaft.

. Das kommentierte Verzeichnis der Literatur ist

erganzt bis ins Jahr 1989/90. Selbstverstandlich

findet sich nur ein Bruchteil aus der Fiille der

Publikationen. Schade, dafl auf S. 246 wohl das

altorientalische, aber nicht das biblische Weltbild

dargestellt ist (vgl. Reclams Bibellexikon, S. 539,

oder Biihlmann, Schliissel zu ,Gesetz und Pro-

pheten”, S. 13). Namens- und Sachregister sind
erganzt worden.

Das Buch ist in fliissigem Stil gut lesbar (z.B. die

Kanonbildung und die historisch bedingten

Griinde fiir die verschiedenen Kanonformen
S. 17-38), ja oftmals spannend geschrieben (z.B.
die Entdeckungsgeschichte des Codex Sinaiticus,
S. 65—-67, oder die Geschichte der Auffindung der
Qumranschriften, S. 62-64). In einem eigenen
Kapitel zeichnet der Verfasser auch den miihsa-
men Weg der kritischen Exegeten in der katholi-
schen Kirche bis zum 2. Vatikanischen Konzil
nach.

Die vorliegende Einfithrung in die HI. Schrift
weifs sich sowohl der kirchlichen Tradition als
auch der historisch-kritischen Forschung ver-
pflichtet. Sie dient neben dem Hinfiithren zu
einem kritischen Lesen der Bibel dazu, die
Hintergriinde der heutigen Diskussion iiber
Jesus und Qumran kennenzulernen und die
Bedeutung der 1993/94 erschienenen Bibel-
enzyklika zu unterstreichen.
Linz

Roswitha Unfried

DOGMATIK

B ARENS EDMUND, Christopraxis. Grundziige
theologischer Handlungstheorie. (Q.D. 139).
Herder, Freiburg 1992. (174). Ppb. DM 38,—-.

Der Autor legt mit diesem Band, dessen pro-
grammatischer Titel etwas manieriert wirkt,
sozusagen eine kleine Summe seiner bisherigen
Auseinandersetzung mit der Rezeption der
transzendentalpragmatischen Kommunikations-
theorie, wie sie von Jiirgen Habermas und Karl
Otto Apel entwickelt wurde, in der theologischen
Grundlagenforschung vor. Wer also seine bishe-
rigen Studien kennt, findet nicht viel Neues. Als
Band in den ,Quaestiones disputatae” ist aber
eine kompakte Darstellung eines Forschungs-
ansatzes durchaus wiinschenswert. Denn die
Thematik um die Entwicklung einer theologi-
schen Handlungstheorie ist aktuell und an-
spruchsvoll zugleich. Zum einen hat sie namlich
einen schwierigen wie bisher umstrittenen Trans-
formationsprozeff von Theologie und Kommu-
nikationstheorie zu leisten, zum anderen ist eine
theologische Handlungstheorie eine Grundla-
gentheorie von Theologie tliberhaupt und inso-
fern ein interdisziplindres Unterfangen, das hohe
fachiibergreifende Kenntnisse erfordert. Beiden
Herausforderungen stellt sich diese Publikation
mit unterschiedlichem Erfolg: Einen deutlichen
und auch origindren Schwerpunkt nehmen die
biblischen Grundlagen theologischer Hand-
lungstheorie (Teil 2) ein. Hier leistet Arens eine
wichtige Konkretisierung und Fundierung, ge-
rade was die Rekonstruktion einer biblischen
,Text- und Handlungstheorie” sowie elementa-



Dogmatik

329

rer biblischer Grundhandlungen des Bezeugens
und Bekennens anlangt. Die systematisch-prakti-
schen Perspektiven (Teil III) spannen einen
grofien Themenbogen von der wahrheitstheoreti-
schen Problematik bis hin zur ekklesial-solidari-
schen Praxis der christlichen Communio. Leider
kommt dieses Kapitel iiber Konturen einer
Handlungstheorie nicht hinaus. Das zeigt sich
deutlich z.B. bei den wahrheitstheoretischen
Uberlegungen: Aufgezeigt werden nur sattsam
bekannte Wahrheitsdimensionen (Korrespon-
denz, Kohirenz, Evidenz, Konsens) und theore-
tisch wenig durchdrungene Kombinationen (bib-
lisches und diskurstheoretisches Wahrheitsmo-
dell). Ein m.E. problematischer Tatsachenbegriff,
der die Unterscheidung empirischer und theolo-
gischer Sachverhalte bewufit unterlauft (fiir
Arens liegt die historische Existenz Jesu wie seine
pneumatologische Anwesenheit in der Gemein-
de scheinbar auf derselben korrespondenztheo-
retisch einzulosenden Ebene), tragt zur Verbesse-
rung einer theologischen Wahrheitstheorie gewif3
nicht bei. Man sucht vergeblich nach Kriterien,
die z.B. historisch verifizierbare von kommuni-
kativ bezeugten — und eben nicht korrespon-
denztheoretisch einlosbaren — Tatsachen unter-
scheiden konnten. Arens stellt zu Recht die kom-
munikativen Akte kirchlichen Bezeugens und
Bekennens als zentral und konstitutiv heraus,
aber ich erwartete mir dann ebenso eine Analyse
des Umstandes, daf8 diese Akte immer zugleich
auch zu Handlungen der Spaltung und Tren-
nung, also des Dissenses und Ausschlusses aus
kirchlicher Communio geworden sind. Eine
theologische Handlungstheorie, die diese leid-
vollen Konsequenzen nicht mitreflektiert, 1duft
massiv Gefahr, die Faktizitat kirchlich-autoritati-
ver Sprechhandlungen zur unbefragten Geltung
ihrer Christopraxis zu erheben. Hier wire die
Weiterentwicklung einer theologischen Diskurs-
und Konflikttheorie sehr angebracht. Uberzeu-
gend sind auch die Schlufireflexionen Arens zum
kirchlichen Handeln, das in der solidarisch-
anamnetischen Praxis Ziel und Kriterium findet:
Eben eine solche Praxis ist Christopraxis.

Linz Franz Gruber

B STREMINGER GERHARD, Gottes Giite und die
Ubel dieser Welt. Das Theodizeeproblem. Mobhr,
Tiibingen 1992. (442).

Der Grazer Philosoph Gerhard Streminger hat
das umfassendste Buch der letzten Zeit iiber das
Theodizeeproblem vorgelegt. Es geht um die
Frage: Wie kann ein guter Gott (summum
bonum) das Bose in der Menschenwelt zulassen,
wenn er ihr Schopfer und allmichtig ist? Es
werden die wichtigsten Antwortversuche aus

der Philosophie und der Theologie umfassend
dargestellt und diskutiert; zunachst wird abge-
grenzt, was unter ,Ubel” zu verstehen sei. Wo
das Bose als ,Mangel” (privatio) an Gutem
gedeutet werde, handle es sich um einen zir-
kuldren Schluf8 (183f). Auch die Vorstellung von
einem ,leidenden Gott” sei ein Umgehungsver-
such des Problems, denn damit werden unter
Menschen nicht nur Trost gespendet, es werde
immer auch Leiden gerechtfertigt (192f).

Dann geht der Autor breit auf die theologische
Diskussion ein: Die Ethik Jesu sei fiir die
Menschen keineswegs vorbildlich, denn sie ent-
halte zuviele destruktive Anteile (233f). Die
Begriindung dieser Gebote durch ewigen Lohn
beziehungsweise Strafe sei problematisch. Jesu
Gottesbild sei autoritir und patriarchal, einen
solchen Gott kdnne man nicht lieben (245f). So
héatte die christliche Moral auch fatale Auswir-
kungen gezeigt, in der Bewertung der Frauen,
der Verfolgung von Hexen und Ketzern, der
Festschreibung von Unwissenheit, der fanati-
schen Intoleranz, der leibfeindlichen Sexual-
moral u.a. Diesem Gottesbild entspreche eine
repressive Leidensmystik (278f). Doch wie einst
Hiob, so habe der Mensch der Neuzeit seinen
Schopfer moralisch tiberholt (287). Auch die
Lehre von einer ausgleichenden Gerechtigkeit im

Jenseits und der Unsterblichkeitsglaube seien
moralisch bedenklich (312f).

Ein Dialog zwischen einem Theisten und einem
Skeptiker zeigt das Spannungsverhéltnis zwi-
schen Religion und Vernunft. Die wichtigsten
Eigenschaften des christlichen Gottes seien unter
sich unvertraglich, gottliche Existenz sei nicht zu
beweisen. Daher solle sich religioser Glaube
konsequent der Vernunft unterordnen (355f). Der
Autor fragt, ob nicht ein ambivalenter (,,duali-
stischer”) Gott, der zugleich gut und bose ist,
der menschlichen Lebenswirklichkeit gerechter
werde (357)? Aktive Leidensverminderung sei
auch ohne Religion moglich, die Menschen
miifiten der Erde treu bleiben, unzulassige Illu-
sionen sollten verabschiedet werden. Das
menschliche Scheitern kénne durch die griechi-
sche Tragodie besser ausgedriickt und bestanden
werden (407ff).

Dieses gewichtige Werk ist eine dringliche
Anfrage an die christliche Theologie, die zu néti-
gen Lernprozessen geradezu herausfordert. Tat-
sachlich haben die gelebten Volksreligionen das
Theodizeeproblem nicht, denn fiir sie ist , Gott”
immer ambivalent wie das Leben selbst. Dieses
Problem haben die Philosophen geschaffen, die
Gott zum , hochsten Guten” machten — d.h. der
absolute Herrscher bestimmt allein, was fiir seine
Untertanen gut oder bose ist (kulturanthropolo-
gische Deutung). Zu wenig verfolgt wird in dem



