338

Beilner/Ehescheidung im NT

WOLFGANG BEILNER

Ehescheidung im Neuen Testament

1. Hermeneutische Vorbemerkung

Die Kirche beruft sich fiir das absolut
bindende Gebot der Unaufloslichkeit
der sakramentalen Ehe auf die Forde-
rung Christi, die als gottliches Gebot
eben absolute Geltung habe. Tatséch-
lich zeigen die einschldgigen neutesta-
mentlichen Texte gerade dadurch, daf3
sie - wie gleich zu berichten ist - nach
moglichen Kompromissen in Harte-
fallen suchen, wie sehr sich die eindeu-
tige Stellungnahme Jesu ins Bewuf3t-
sein der frithen Kirche eingegraben
hat.

In diesem Zusammenhang koénnen
nicht alle exegetischen Mdoglichkeiten
und Meinungen dargeboten werden.
Dennoch konnen die nachfolgenden
Hinweise vielleicht fiir die Diskussion
hilfreich sein. Da die kirchliche Aus-
legung begreiflicherweise und erfah-
rungsgemaf zur Vereinheitlichung der
Offenbarungsgegebenheiten tendiert,
kommt es der historischen Auslegung
zu, die Weite der verbindlichen Offen-
barungstexte spaterer Kirche im Be-
wuflitsein zu halten.

2. Exegese einschlagiger Texte

Mk 10,2-12: Ein Streitgesprach (VV.2-9),
verbunden mit einer Jiingerbelehrung
(VV.10-12). Die biblische Regel, daf bei
einer Scheidung der Mann einen Schei-
debrief auszustellen habe (Din 24,1),
wird in diesem Text sogar von den
Pharisdern als ,Einrdumung” aner-
kannt (V.3; anders bei Matthdus). Die
so indirekt sanktionierte Moglichkeit
der Ehescheidung wird mit , Herzens-

harte” (V.5) qualifiziert. Damit ist eine
erste  wesentliche Stofirichtung der
Jesusstellungnahme  gegeben:  Es
scheint nicht um ,, Verrechtlichung” zu
gehen, sondern um Erziehung zur
wiinschenswerten ,,Menschlichkeit”
(das Herz ist das Zentrum der Person;
es geht um das ,,Herz aus Fleisch”, das
Gott etwa bei Ez 36,26 u.6. verheifst;
prophetischer Impuls! , Pastorale Stof3-
richtung”!). Zu beachten ist (und spielt
in der Diskussion viel zu wenig eine
Rolle), daf8 nach der weiteren Argu-
mentation mit dem Schépfungswillen
Gottes argumentiert wird (V.6 ,vom
Beginn der Schopfung an”!). Der Wille
Jesu richtet sich also tatsachlich auf die
,Naturehe”. Daher aber ist die der
kirchlichen Lehre und Praxis selbstver-
standliche Unterscheidung zwischen
Naturehe und sakramentaler Ehe gera-
de durch die Stellungnahme Jesu nicht
begriindet. Wenn jedoch die Kirche in
ihrer so langen Tradition die Naturehe
anders als die sakramentale Ehe be-
handelt, so ist damit auch bereits eine
hermeneutische Regel zum Gesamt-
verstindnis der Jesusweisung gege-
ben: Wenn die Kirche Einschrankun-
gen des Jesusimpulses fiir gerechtfer-
tigt erachtet, dann sind auch weitere
Einschrankungen denkbar. Ferner
wird damit argumentiert, dafs die bei-
den Ehegatten ,ein Fleisch” werden
(V.8). Im Sinne des zuvor Gesagten
kann es sich sicher nicht nur um den
isolierten = Geschlechtsakt handeln
(siche Matrimonium consummatum).
Es handelt sich vielmehr offensichtlich
um die bestehende, menschlich er-
wiinschte Einheit der beiden Ehegatten



Beilner/Ehescheidung im NT

339

(im Sinne des Herzens aus Fleisch).
Gerade von dieser Begriindung her
sind die gleich zu besprechenden Ein-
schrankungen (vor allem die ,Tren-
nung von Tisch und Bett”) eine wesent-
liche Einschriankung des von Jesus in
diesem Streitgesprach offengelegten
Willens Gottes. Die im V.9 gezogene
Schlufifolgerung, dafs Gott verbunden
hat, bezieht sich zweifellos auf den
Willen Gottes fur die Ehe, entscheidet
aber nicht, wie Eheformen, die eben
(vielleicht von Anfang an oder auch
erst dann spater) nicht dem Willen
Gottes entsprechen, zu behandeln sind.
Die weitere entscheidende Schlufifol-
gerung, dafl der Mensch nicht zu tren-
nen hat, was Gott verbunden hat, 1af3t
philologisch die Frage offen, ob es sich
um einen apodiktischen (er kann nicht)
oder hortatorischen (er soll es nicht
tun) Sinn handelt; fiir die zweite Be-
deutung spricht, dafs eben auch nach
dem Streitgesprach von Jesus unbe-
anstandet Mose die Scheidungsregel
sanktioniert hat. Im Jiingergesprach
(das mit iiberwiegender Wahrschein-
lichkeit erst Gemeindebildung ist, aber
jedenfalls auch in diesem Fall Jesus in
den Mund gelegt und daher zugetraut
wird!) erfolgt eine wesentliche Ein-
schrankung: Ausdriicklich wird die
Wiederehe betont (die ja bei der grund-
satzlich moéglichen Polygamie eigent-
lich bei Juden nicht zu beanstanden
war!); damit ist klar, daf3 offensichtlich
die , Trennung von Tisch und Bett”
noch nicht unter den Tatbestand des
Ehebruches (wenn man nicht der Mei-
nung von N. Baumert — Ehelosigkeit
und Ehe im Herrn. Eine Neuinterpre-
tation von 1 Kor 7. Wiirzburg 1984 -
folgen will; danach handelt es sich
nicht um Ehebruch, sondern um ,,Be-
fleckung” der neuen Ehefrau) fillt.
V.12 weitet die Regel auch fiir den Fall

aus, daff, anders als im jlidischen
Stammland, auch der Frau das Schei-

dungsrecht zusteht. Gerade diese
kasuistische Ausweitung (die freilich
konsequent ist) zeigt deutlich, daff man
frith begonnen hat, auf Jesus riickfiihr-
bare ethische Normen an Rechtsnor-
men anzupassen (vgl. die Problematik,
die bei den Ostkirchen zur anderswo
darzustellenden Einfithrung des Prin-
zips der Oikonomia gefiihrt hat!). Zu
V.11 ist noch zu beachten, daff der
Mann grundsatzlich nur eine fremde
Ehe brechen kann: Nach der vorherr-
schenden Ubersetzung (gegen Bau-
mert) aber wiirde hier ausgesagt, daf3
der Mann die Ehe bricht, indem er die
zweite Frau heiratet.

Mt 19,3-12: Gegeniiber dem markini-
schen Text folgende Bemerkungen: V.3
wird durch , aus jedem Grund” auf die
innerjiidische Kasuistik Bezug genom-
men; diese scheint durch die gleich zu
erwiahnende ,,Unzuchtsklausel” nicht
grundsatzlich abgelehnt. Die im V.9 be-
gegnende Unzuchtsklausel kann in
ihrer Bedeutung von uns nicht sicher
festgelegt werden; unter den verschie-
denen Moglichkeiten rechnet man vor
allem mit Ehebruch der schuldigen
Frau (das ginge also in Richtung des
ostkirchlichen Verstandnisses), mit
nach jiidischem Recht ungiiltigen
Ehen, wie verbotenen Schwager-
schaftsehen (das ginge in Richtung des
katholischen  Ehenichtigkeitsverfah-
rens) oder dem Aufdecken eines un-
sittlichen vorehelichen Lebenswandels
der Frau (das ginge in die Richtung des
Ehehindernisses des Error in persona).
Auf jeden Fall aber ist hier eine Ein-
schrankung im Sinne der Kirche des
Evangeliums des Matthdus nicht gegen
die ansonsten klar erkennbare Absicht
Jesu. Die einschlufiweise Interpretation
(,nicht einmal bei Unzucht”!) ist kaum
haltbar. Wichtig ist dann V.10, nach
dem die Jiinger eine EheschliefSung
unter diesen Umstanden fiir unzu-
kommlich erachten. Die bekannte Ein-



340

Beilner/Ehescheidung im NT

rede, es handle sich eben um die Jiinger
vor dem Geistempfang, kann kaum
tiberzeugen; zu sehr werden die Jiinger
im Matthdusevangelium in ihrer Rolle
als die Richter des bereits bestehenden
Gottesvolkes etc. herausgestellt. Im
V.11 ist der Satzteil ,nicht alle fassen
dieses Wort” verschieden beziehbar. Es
kann sich auf V.10, auf V.12, aber auch
auf die Argumentation des Streitge-
spraches (V.3-V.9) beziehen. Daher und
aus anderen hier nicht naher darzule-
genden Griinden kann es sich sowohl
auf den Zolibat als auch auf die Ehe
nach dem Eheverstandnis Jesu bezie-
hen. Im zweiten Fall aber ware es ein
wichtiges Indiz dagegen, die Regel
Jesu juridisch zu verstehen. Es ware
also eher im Sinne eines , Zielgebotes”
oder - wie vorher bereits erlautert - im
Sinne des prophetischen Aufdeckens
des eigentlichen Willens Gottes (pasto-
rale Regel!) zu verstehen.

Lk 16,18: Entgegen Mk 10,11 Parr. be-
gegnet hier ein neuer Sachverhalt:
Auch die verstoflene Frau darf nicht
geheiratet werden. Auch hier steht
zur Debatte, ob es sich um Ehebruch
oder, im Sinne N. Baumerts, um
,Beflekkung” handelt. Dieser Text (wie
Mt 5,32) spricht am ehesten fiir die

spater entwickelte Theorie vom , Ehe-
band”.

Mt 5,32: Der Satz entspricht im wesent-
lichen Lk 16,18 (vgl. oben). Aber auch
hier wird die Unzuchtsklausel einge-
fiihrt. Die Frau wird Ehebruch bzw.
Befleckung ausgesetzt, daher darf die
Entlassene nicht geheiratet werden.
Zum Verstandnis des Satzes ist sicher
auch von Bedeutung, dafl er in die
sogenannten ,Antithesen” der mat-
thaischen Bergpredigt eingefiigt ist.
Sicher ist es unberechtigt, eine Anti-

these anders im Grundsatz auszulegen
als die andere (vgl. dhnlich Jak 2,11;

| Beitrage zu einem brennenden Problem
J o
yCne 3
ach Scheldung Rudolf Ruberg (Herausgeber)
l wieder verheiratel Nach Scheidung
TR W|eder_ verhelratet |
et Informationen — Reflexionen — Perspektiven
eflexionen ) : ol |
s Mit einem Geleitwort von Bernhard Haring
RS TN 2 .p* | Ehe und Familie sind unter den heutigen gesellschaftlichen
HeLdUsgegehen e iiies S e Bedingungen stéranfalliger geworden, und es kommt daher
" von Rudolf Rilberg haufiger zu Trennung und Scheidung. Oft ist eine Wiederhei-
R VRN R R rat dann der ernsthafte Versuch zu einem Neuanfang.

Mit Stellungnahmen und Vorschlagen verschiedener Auto-
ren will das Buch die Betroffenen selbst und alle in der Pa-
storal Tatigen zur Reflexion Uber Scheidung und Wiederhei-
rat anregen. Zudem weist es praktisch beschreitbare Wege
im alltaglichen, besonders aber im pastoralen Umgang mit
Geschiedenen und Wiederverheirateten auf.

Die Betroffenen — so die Kernthese des Buches — bedurfen
seitens der Kirche, um ihres Heilsauftrages willen, des Bei-
standes, nicht der Verurteilung und Ausgrenzung.

Butzon & Bercker
I  KeltelerVerlag

Klens-Verlag

199 Seiten. Paperback.
DM 28,—-. 6S 219,—.

SFr. 29,30.

ISBN 3-7666-9817-6
(Coproduktion mit Klens-Verlag
und Ketteler-Verlag)

% Verlag Butzon & Bercker

Postfach 215 » D-47613 Kevelaer




Beilner/Ehescheidung im NT

341

R6ém 13,9). Nun erachtet die Kirche das
absolut formulierte Schwurverbot (Mt
5,34) keineswegs als so geartet, dafs es
der Kirche verboten sei, Eid und
Geliibde zuzulassen, ja zu verlangen;
die Antithese des Rechtsverzichtes (Mt
5,38-42) hat bis vor kurzem die Lehre
vom gerechten Krieg nicht verhindert
und lafst jedenfalls in der Moral das
legitime Widerstandsrecht unberiihrt;
die in der ersten Antithese begegnende
radikale Verurteilung von Zorn, ja Be-
schimpfung (Mt 5,22) ist nur im Licht
der wilden Beschimpfungen von Geg-
nern durch Jesus sinngemaf3 auslegbar.
In diesem Licht ist es also sehr wohl be-
greiflich, warum bei der vierten Anti-
these schon vom Evangelisten eine
Einschrankung (Unzucht) angebracht
wird; dartiber hinaus wird man sich
sehr schwer tun zu behaupten, daf$ die
Kirche im Falle der Ehescheidung
absolut gebundene Hande habe.

1Kor 7,10-16: In den VV.10-11 steht
nicht fest, ob der Frau verboten ist, sich
zu trennen, oder ob verboten wird, die
Frau durch Scheidung abzutrennen;
jedenfalls wird hier ausdriicklich dem
Mann (noch einmal?) verboten, die
Frau fortzuschicken. Das bekannte
,Privilegium Paulinum” (VV.12-16)
geht moglicherweise gar nicht auf
Paulus zuriick; V.16 lafit sich philolo-
gisch auch so lesen, daf§ Paulus, wenn
- moglich, die Aufrechterhaltung der
Mischehe empfiehlt (,weifl sie, ob sie
nicht vielleicht doch den Mann retten
wird”?). Ferner ist V.14 zu beachten,
daf8 die Heiligung des Kindes der
,Mischehe” als ,, automatisch” betrach-
tet wird (nicht auch die Ehe?). Zum
gesamten Abschnitt VV.12-16 ist ferner
zu liberlegen, ob Paulus nicht nur die
,Trennung von Tisch und Bett” fiir den
Fall einer wunleidlich gewordenen
Mischehe im Auge hat. Zu beachten ist
das Prinzip des Verses 15: Gott hat die
Christen im Frieden berufen; gerade

im Zusammenhang mit den Voriiberle-
gungen dieses Textes (1Kor 7,1-7) er-
hebt sich natiirlich die Frage nach der
Ausgeglichenheit des paulinischen
Standpunktes; wenn es , wegen der
Unzucht” (V.2) notwendig ist, daf3
jeder seine Frau, jede ihren Mann hat,
ist natiirlich zu fragen, ob nicht bei
einer gescheiterten und auseinander-
gegangenen Mischehe dasselbe Prin-
zip fiir den verlassenen oder entlasse-
nen Teil aufrechtzuerhalten ist. Wichtig
ist bei der paulinischen Argumenta-
tion, dafs bei der Ehe zwischen Chri-
sten ein anderer Mafsstab angewendet
wird (V.10f) als bei der Mischehe. Hier
zeigt sich zum erstenmal die Unter-
scheidung zwischen christlicher Ehe
und anderen ehelichen Formen (ob-
wohl das Problem Naturehe hier nicht
in den Griff kommt). In der Richtung
dieses Verstandnisses geht dann aus
der nachpaulinischen Entwicklung der
Text Eph 5,22-33: Die Ehe (offenbar von
Christen) bildet die Beziehung zwi-
schen Christus und der Kirche ab;
Manner und Frauen werden (freilich in
unterschiedlicher Weise) angehalten,
das Verhalten Christi und seiner Kirche
in ihrer Ehe zu leben (vgl. ahnlich auch
Kol 3,18f; 1Petr 3,1-7; Hebr 13,4).

Schlufifolgerungen

1) Offenbar war sich die frithe Kirche
durchaus bewuflt, daf§ Jesus eindeutig
fiir menschlich erfreuliche, gelebte
Einheit der Eheleute Partei ergriffen
hat.

2) Offenbar hat es von Anfang an in
der Kirche die Erfahrung gegeben, daf3
solche Einheit, wie wiinschenswert sie
immer ist, auch unter Christen in
geniigend vielen Féllen nicht gelebt
wird und vielleicht auch nicht gelebt
werden kann.

Es scheinen sich schon im Neuen Testa-
ment Moglichkeiten einer pastoralen



342

Beilner/Ehescheidung im NT

Anpassung bei und nach gescheiterten
Ehen zu entwickeln.

3) Das Problem, wie man denn nach
einer gescheiterten Ehe menschlich
verantwortet (zum Beispiel sexuell)
leben konne, wird in den neutesta-
mentlichen Texten nicht behandelt;
auch die sich stellende Frage (die unter
Umstanden in der Anfangssituation
vielleicht noch nicht gentigend deut-
lich formuliert wurde), wie man jenen
helfen kann, deren Ehe gescheitert ist,
mufs eben spater in einer plausiblen
Weise durch die Kirche beantwortet
werden (wie sich das zum Beispiel im
Prinzip der Oikonomia in den Ost-
kirchen entwickelt hat).

4) Die Sprachebenen (pastoral-rhetori-

sche Unbedingtheit, kasuistische Ge-
setzlichkeit u.a.m.) miissen bei der

Einschatzung der ntl. Texte beachtet
werden.

5) Bei den angefiihrten Dubitations-
elementen ist es kaum moglich zu
sagen, dafd der Kirche in der Frage der
Behandlung geschiedener Wiederver-
heirateter durch den Willen Jesu die
Hande gebunden seien.

6) Das Mittel der Wahl (das bedauerli-
cherweise kein Allheilmittel sein kann!)
ist die pastorale Bemiihung der Kirche
als ganzer (mit allen ihren Gliedern,
soweit sie in jedem einzelnen Fall be-
troffen sind), Eheleuten zum Leben
und Erfahren jener , fleischlichen” Ein-
heit forderlich zu sein, die der eigent-
liche Schopfungsimpuls Gottes nach
der aufdeckenden Interpretation Jesu
ist (unter allen Umstanden Seelsorge an
den Betroffenen!).

Wolfgang Beilner ist Professor fiir Neutestamentliche Bibelwissenschaft an der
Universitat Salzburg.

flosen kann

Martha Wegan :
EHESCHEIDUNG MOGLICH?

Auswege mit der Kirche
240 Seiten, kart.
S 298.-/DM 39,80

Kirchliche Ehenichtigkeits- und

Eheauflosungsgriinde werden
kirchenrechtlich exakt und in

leicht verstandlicher Sprache
an Hand von zahlreichen
Beispielen erlautert.

Mit praktischen Hinweisen

im Anhang.

Verlag Styria



