136

Weber/Not-wendige Schritte

FRANZ WEBER

Not-wendige Schritte auf halbem Weg

Mitteleuropdische Pastoralpline aus lateinamerikanischer Sicht

Wenn im Miihen um neue Formen der
Seelsorge in Mitteleuropa auch pastorale
Erfahrungen der Kirche in Lateinamerika
angefragt werden, so kommt darin die
Einsicht zum Tragen, daf einander die ein-
zelnen Ortskirchen gerade aufgrund ihrer
verschiedenen Kirchenpraxis pastoraltheo-
logisch ,etwas zu sagen haben”, indem sie
flireinander fruchtbare Lernprozesse an-
stofen und sich dem Experiment einer
Weltkirche als interkultureller Lerngemein-
schaft stellen. Die Anfragen, wie sie in
diesem Beitrag aus der Sicht lateinamerika-
nischer, naherhin brasilianischer, Kirchen-
erfahrung an einige Modelle mitteleuro-
paischer Gemeindepastoral gestellt werden,
konnen sich auf die Ekklesiologie des
2. Vatikanums berufen. Der Autor gehort
der Gemeinschaft der Comboni-Missionare
an, war mehrere Jahre in Lateinamerika
tatig und ist zur Zeit Gastprofessor am
Institut fiir Pastoraltheologie und Pfarrer in
Graz. (Redaktion)

Auf ihrem Weg zur Weltkirche steht
die katholische Kirche in zunehmen-
dem Maf3 vor der pastoralen Heraus-
forderung, ,sich als die eine Kirche in
den vielen Kirchen der Voélker und
Kulturen zu ,inkarnieren’ und damit
den theologischen Gehalt der ,Com-
munio ecclesiarum’ auch im realen
Erscheinungsbild der Kirche zu besta-
tigen.”! Nachdem sich deren Schwer-
gewicht langst von der westlichen Welt
in die Lander der siidlichen Hemi-
sphédre verlagert hat,> wird eine euro-

zentrische Perspektive, in der die Kir-
che Europas die Ortskirchen anderer
Kontinente ,maf3-regeln” mochte, zu
einer anachronistischen AnmafSung.?
Der Zweite Vatikanum sieht in der
+Eigenschaft der Weltweite, die das
Gottesvolk auszeichnet”, eine ,Gabe des
Herrn selbst ... Kraft dieser Katholizitiit
bringen die einzelnen Teile ihre eigenen
Gaben den iibrigen Teilen und der ganzen
Kirche hinzu, so dafy das Ganze und die
einzelnen Teile zunehmen aus allen, die
Gemeinschaft miteinander halten und zur
Fiille in Einheit zusammenwirken.”*

1. ,Katholische” Offenheit oder
dngstliche Abwehr?

Wer nach mehreren Jahren pastoraler
Téatigkeit in Lateinamerika nach Euro-
pa zuriickkehrt und sich der mittel-
europdischen Wirklichkeit zu stellen
versucht, muff zuerst wahrnehmen,
daf8 seine dort und hier gemachten
Kirchenerfahrungen radikal verschie-
den sind und nicht vorschnell mitein-
ander verglichen werden konnen.

Anders ist vor allem das vielschichtige kulturelle
Erdreich, in dem das Christentum in den ver-
schiedenen lateinamerikanischen Landern Wur-
zeln geschlagen hat. Komplexe Inkulturations-
prozesse haben der Kirche dort, ob man das aus
europédischer Sicht wahrhaben mochte oder
nicht, viele unverkennbar eigene Gesichter und
den lateinamerikanischen Ortskirchen ihre je
eigene Gestalt verliehen. Ganz verschieden ge-

Ebd. 211-213.
Ebd. 215-218.
Dogmatische Konstitution iiber die Kirche, n. 13.

- e N -

M. Kehl, Die Kirche: eine katholische Ekklesiologie, Wiirzburg *1993, 214.



Weber/Not-wendige Schritte

137

staltet sich deshalb in ihnen auch die pastorale
Praxis, die freilich durch das einigende Band der
Dokumente der Bischofsversammlungen von
Medellin und Puebla und die fast iiberall in d4hn-
licher Weise gegebene pastorale Notsituation
einige gemeinsame Grundlinien aufweist und in
den drei Jahrzehnten nach dem Konzil zur
Ausbildung dhnlicher Kirchenerfahrungen fiihr-
te, die in den kirchlichen Basisgemeinden ihren
lebendigsten Ausdruck fanden. Auf sie hat sich
nicht nur der Blick vieler europaischer Christin-
nen und Christen geheftet, die sich auf ihrer
Suche nach einer neuen Gestalt von Kirche An-
stofe aus der lateinamerikanischen Kirchen-
praxis erwarteten, sondern auch das Interesse
der Theologen, die aber bald einsehen muften,
da sich die Basisgemeinden unmittelbarer
pastoraler ,Nutzanwendung” entziehen und
sich nicht nach Europa verpflanzen lassen.

Auch wenn das Interesse an Latein-
amerika inzwischen deutlich im Ab-
klingen ist, wird man doch riickblik-
kend feststellen konnen, daf$ sich die
Auseinandersetzung mit der dortigen
Theologie und Kirchenpraxis aufs
Ganze gesehen fruchtbar auf die theo-
logische Reflexion auswirkte. Durch
die Begegnung mit der lateinamerika-
nischen Realitit, die auch durch direk-
te Kontakte einzelner Mitglieder von
Dritte-Welt-Gruppen mit Gemeinden
und Projektpartnern in Lateinamerika
gefordert wurde, ist es nicht nur zur
Ausbildung einer Gesinnung weltwei-
ter Solidaritit, sondern auch zum
Austausch neuer Gemeindeerfahrun-
gen gekommen, was wiederum auf
manche kirchliche Dokumente und
pastorale Initiativen in Mitteleuropa
abfarbte und auch an der Basis auf
viele Pfarrgemeinden hierzulande zu-
riickwirkte. Der Blick nach Lateiname-
rika war somit mehr als ein ,Seiten-
blick” oder ein neugieriges Schielen
nach anderen Kirchenerfahrungen, er
war eine , katholische Horizonterwei-
terung” der europdischen Kirche.

~Der Vergleich dhnlicher pastoraler Pro-
bleme in verschiedenen Teilen der einen
katholischen Kirche (und auch dariiber
hinaus) und der Vergleich der Losungen
dieser Probleme wird in der praktischen
Pastoral und auch in der Pastoraltheologie
gewifs eine betrichtliche Rolle spielen. Die
verschiedenen Kirchen und auch die loka-
len Teilkirchen innerhalb der katholischen
Kirche diirfen sich zum Beispiel gegensei-
tig fragen: Wie versucht Ihr, mit dem
Amterproblem zurechtzukommen?“> Was
Adolf Exeler hier schon vor Jahren in
seinem Entwurf einer vergleichenden
Pastoraltheologie angesprochen hat,
bewegt viele Ortskirchen trotz ihrer
ganz verschiedenen kulturellen und
sozialen Voraussetzungen in ahnlich
bedrdngender Weise. Aus meiner Té-
tigkeit in Brasilien weif8 ich, wie oft
sich die Gemeinden dort zu pastoralen
Notlésungen gezwungen sehen, die
zwar nicht ideal sind, aber doch die
Kirche vor Ort einen Schritt weiter-
fithren und am Leben erhalten.

In Mitteleuropa féllt mir nun auf, dal
hier in der Pastoral oft unbedenklich
weitergefiihrt wird, was lingst iiber-
dacht werden miifite, weil es dem
Aufbau lebendiger Gemeinden im
Wege steht. Wahrend einzelne Orts-
kirchen sich bemiihen, auch unter Ein-
beziehung der Gemeinden der seel-
sorglichen Notsituation zu begegnen,
mufl man bei anderen Ditzesen des
deutschsprachigen Raumes bisweilen
den Eindruck von Raupenfahrzeugen
gewinnen, die im Vertrauen auf die
Stérke ihres soliden Getriebes pastora-
le Grundfragen vor sich herschieben
und zugleich in Gefahr geraten, da
und dort aufbrechende neue Formen
kirchlichen Lebens zu iiberfahren.

*  A. Exeler, Wege einer vergleichenden Pastoral, ThG 23 (1980) 12.



138

Weber /Not-wendige Schritte

Durch die zuriickgehenden Einnah-
men wird jedoch auch der , Treibstoff”
knapper. Der Widerstand der Bevolke-
rung gegen die von der ,Bauleitung”
geplante ,Trassenfithrung” wachst,
und ,Volksbegehren” werden im
kirchlichen Raum eher als riskant be-
trachtet.

Solche Vergleiche wollen kein Gene-
ralangriff auf notwendige kirchliche
Amts- und Verwaltungsstrukturen
sein oder das Engagement der Men-
schen, die in ihnen ihr Bestes geben, in
Frage stellen. Die personliche Erfah-
rung, daf$ Kirche auch dort méglich ist,
wo ihr, wie zum Beispiel im brasiliani-
schen Nordosten, nur dufSerst beschei-
dene finanzielle Mittel zur Verfiigung
stehen, wo der Mangel an Priestern
und hauptberuflichen Mitarbeiterin-
nen und Mitarbeitern jeden Vergleich
mit der noch immer flachendeckenden
Pastoral in Mitteleuropa verbietet,
mochte lediglich nachdenklich machen
und den von éngstlicher Sorge um die
Aufrechterhaltung kirchlicher Struk-
turen erfiillten Blick auf einige ,befrei-
ende” Erfahrungen lenken, die die
brasilianische Kirche in den letzten
Jahrzehnten in einer sozial und pasto-
ral sehr prekdren Situation am Leben
erhalten haben.

2. Pastoralpliine, die der Not
gehorchten

Wihrend Karl Rahner hierzulande vor
iiber zwanzig Jahren die Vision einer
Kirche entwarf, ,die sich von unten her

durch Basisgemeinden freier Initiative und
Assoziation aufbaut”, war in Lateiname-
rika liangst ein Prozefl im Gange, der
vor allem den Armen Tiir und Tor zu
einer neuen ,basiskirchlichen” Erfah-
rung 6ffnete. Der Rat Rahners, ,alles zu
tun, um diese Entwicklung nicht zu unter-
binden, sondern sie zu fordern und sie in
die richtigen Bahnen zu leiten”,® hat frei-
lich bei uns kaum Gehor gefunden.
Dafs hier die nachkonziliaren Such-
bewegungen engagierter christlicher
Gruppen erheblich weniger zur Ent-
stehung von Basisgemeinden fiihrten,
diirfte viele Griinde haben,” mufs aber
riickblickend wohl als Verlust gewertet
werden. Die Vorstellung von einer
.Machbiirgerlichen Basis- oder Initia-
tivkirche”® als einzigem zukunfts-
trachtigem Kirchen- und Gemeinde-
modell erwies sich als weithin wirk-
lichkeitsfremd und wenig ,basisbezo-
gen”. Sie sollte nicht mit lateinameri-
kanischen Vorbildern in Beziehung ge-
bracht werden, deren Entstehung und
Werdegang auf ganz andere histori-
sche Voraussetzungen aufbauen konn-
te als die Basisinitiativen in Europa.
Der Hinweis Ferdinand Klostermanns,
daf3 eine Basis- oder Initiativkirche zu-
mindest der Ergdnzung durch eine
Angebots- und Betreuungskirche be-
diirfe,’ die den ,Dienst an den Schwa-
chen” wahrnimmt, gilt unter anderen
Vorzeichen auch fiir Lateinamerika:
Denn dort mufite den gesellschaftlich
sprach- und rechtlos gemachten Ar-
men und Unterdriickten zunéchst ein-
mal auf die Beine geholfen und auch
kirchlich Mitspracherecht verschafft

© = N oo

berger, Art. ,Basiskirche”, LthK?, Bd. 2, 75.

K. Rahner, Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance, Freiburg i.Br. 1972, 115.

M. Sievernich, Art. ,Basisgemeinde” LThK?, Bd. 2, 74.

J. B. Metz, Jenseits biirgerlicher Religion, Miinchen-Mainz 1980, 111-127.

F. Klostermann, Die Basiskirche — ein neuer Weg und seine Probleme, Diak 12 (1981) 190; H. Hobels-



Weber/Not-wendige Schritte

139

und Raum gegeben werden, damit sie
den Aufbau der kleinen kirchlichen
Gemeinschaften selbst in die Hand
nehmen konnten.

Fiur europdische Verfechter einer
»Basiskirche” oder einer ,Kirche von
unten” mag die Tatsache enttduschend
sein, daf die Basisgemeinden in Bra-
silien ihren Ursprungsimpuls meist
Bischofen, Priestern und Ordens-
schwestern verdanken und dann
durch gesamtbrasilianische und di6-
zesane Pastoralpldne zur seelsorgli-
chen Prioritdt erhoben wurden. Eine
Zweiteilung der Kirche in eine ,, Amts-
kirche”, in der Papst, Bischofe und
Klerus ,konservativ’ sind, auf der
Seite der Machtigen stehen und allen
Erneuerungen Widerstand entgegen-
setzen, und einer ,Volkskirche”, die
von unten her Aufbriiche in Bewegung
setzt und Verdnderungen durchsetzt,
laBt sich weder fiir die européische
noch fiir die lateinamerikanische Kir-
chengeschichte aufrechterhalten.

Die jiingste brasilianische Pastoralge-
schichte erweist sich vielleicht gerade
deshalb auch fiir eine Neugestaltung
der Gemeindepastoral in Mitteleuropa
in mancher Hinsicht als duflerst lehr-
reich, weil durch die Dokumente der
Bischofskonferenz und durch pastora-
le Initiativen von Bischéfen und ihrer
pastoralen Mitarbeiterinnen' und Mit-
arbeiter die Moglichkeit geschaffen
wurde, dafl auch einfache Manner und
Frauen begannen, am Aufbau der klei-
nen Gemeinden mitzuarbeiten und
deren Leitung zu iibernehmen. Dazu
bedurfte es freilich eines langen Lern-
prozesses, der in Brasilien bereits in
den fiinfziger Jahren eingesetzt hatte,

als einzelne Bischofe Laien und Or-
densschwestern erlaubten, mit prie-
sterlosen Gemeinden Wortgottesdiens-
te zu feiern. Daf8 solche Experimente
tberhaupt moglich wurden, lag frei-
lich noch nicht an einer neuen Theo-
logie von der Sendung der Laien, son-
dern am extremen Priestermangel, der
sich als wirksamer ekklesiologisch-
pastoraler Nachhilfeunterricht erwies.
Die Bischofe wurden durch die rapide
Ausbreitung protestantischer Kirchen
und anderer religioser Gruppen dazu
gezwungen, zu pastoralen Notlésun-
gen Zuflucht zu nehmen. So wurde die
Not ein auslésendes Moment fiir die
Entstehung der Basisgemeinden

Auch der in manchen Diézesen des
brasilianischen Nordostens beginnen-
de Einsatz in der Bekdmpfung der
Armut entsprang zunachst gar nicht so
sehr der Sorge um das ganzheitliche
Heil des Menschen, sondern der be-
rechtigten Befiirchtung der Kirche, sie
wiirde die Landbevdlkerung an sozial-
revolutiondre Gruppen verlieren. Die
auf diese Weise entstandenen Basis-
bewegungen wie Radio- und Alpha-
betisierungsprogramme und kirchli-
cherseits gegriindete Gewerkschafts-
bewegungen hatten jedoch einen ent-
scheidenden Anteil daran, daf$ all-
méhlich ein Bewufitseinsbildungspro-
zef3 einsetzte, durch den der christliche

Glaube auch in die gesellschaftliche

Wirklichkeit einzugreifen begann.
Starke Verdnderungen bewirkten in
der brasilianischen Kirche die Laien
der Katholischen Aktion, in erster
Linie die Mitglieder der Arbeiter- und
Hochschuljugend, weil fiir sie nicht
mehr Pfarre und Di6zese, sondern das

©  Diese Betonung der Rolle der Frau im pastoralen Erneuerungsprozef erweist sich schon rein stati-
stisch als Notwendigkeit: In manchen Di6zesen waren die didzesanen Pastoralrite durch die grofie
Anzahl der in der Pastoral titigen Ordensschwestern und Laienmitarbeiterinnen oft mehrheitlich

von Frauen besetzt.



140

Weber/Not-wendige Schritte

jeweilige soziale Milieu Ort ihres pa-
storalen Handelns war."

Im Wahrnehmen der sozialen Wirk-
lichkeit und im Hinhoren auf die
Klopfzeichen der Zeit hat sich die
Pastoral erneuert. Fiir Brasilien lafit
sich eindeutig nachweisen, daf es dort
wohl nicht zu einer befreienden Evan-
gelisierung gekommen wire, wenn
sich die Kirche in der sozialen Um-
bruchsituation der fiinfziger Jahre und
in den schweren Jahren der Militar-
diktatur nach 1964 nicht genétigt gese-
hen hitte, Stellung zu beziehen. Man
kann auch davon ausgehen, daf8 die
riesigen Pfarreien nie in Frage gestellt
worden wiren, wenn nicht in fast allen
Didzesen ,der Hut gebrannt hatte”:
Der extreme Priestermangel veranlafite
Bischéfe und Klerus zu pastoralen
Notldsungen, die ihrerseits wiederum
den Weg dafiir 6ffneten, dafl die Volk-
Gottes-Theologie des Zweiten Vatika-
nums nicht nur theologisch rezipiert,
sondern auch pastoral praktiziert wur-
de. Da eine flichendeckende Betreu-
ungspastoral vielerorts einfach un-
moglich war, kam es vor allem in den
priesterarmen lindlichen Gebieten
und an der Peripherie der grofien
Stadte, also unter den Armen, notge-

drungen zu einer Subjektwerdung der
Gemeinden, in denen das Wieder-
aufleben traditioneller Charismen des
Volkskatholizismus und neuentstehen-
de Geistesgaben zu einer reichen Viel-
falt von Dienstamtern fiihrten.

Der soziale und pastorale Notstand hat
auch die Pastoralpline ,diktiert”: In
dem 1962 auf Drangen Johannes XXIII
ausgearbeiteten, auf Erfahrungen der
Katholischen Aktion und der ,Bewe-
gung fiir eine bessere Welt” aufbauen-
den ,Notstandsplan”, betrachten die
Bischofe die natiirlichen Gemeinschaf-
ten innerhalb der Pfarrei als Ausgangs-
punkt fiir eine neue Gemeindeerfah-
rung. In dem fiir die Jahre 1966 bis
1970 entworfenen ,Plan fiir die Ge-
samtpastoral” wird ausdriicklich eine
Dezentralisierung der Pfarrei und die
Schaffung von Basisgemeinschaften
gefordert.”? Die ausgedehnten Pfarr-
gemeinden wiirden, so betonen die
Bischofe, vorwiegend als Verwaltungs-
strukturen empfunden und machten es
den Menschen schwer, sich als lebendi-
ge und mitverantwortliche Glieder der
Kirche zu fiihlen. Im Hinblick auf die
mitteleuropéische Situation ist bemer-
kenswert, daff in diesem brasiliani-
schen Pastoralplan auf die landlichen

Es ist wenig bekannt, daf8 die Erfahrung der katholischen Aktion in Brasilien als eine Kirchen-
erfahrung in der Welt der sozialen Spannungen und Konflikte einen groflen Einfluf auf die
Entstehung der Pastoralkonstitution des 2. Vatikanums hatte. ,,Sollten wir unsere ganze Zeit dar-
auf verwenden, interne Probleme der Kirche zu diskutieren, wihrend zwei Drittel der Menschheit
Hungers sterben?”, fragte Dom Helder Camara, der als Generalsekretér selbst einer der Motoren
der Katholischen Aktion in Brasilien war und als Sekretir der lateinamerikanischen Bischofs-
konferenz auf dem Konzil seinen Einfluf8 geltend machen konnte. Die von jhm vehement vertrete-
ne Meinung, da# das grofite Problem Lateinamerikas nicht der Priestermangel, sondern die
Unterentwicklung sei, zeugt von der pastoralen Weite dieses Mannes, der zu dieser Zeit freilich
auch im lateinamerikanischen Episkopat ein einsamer Rufer in der Wiiste und der Vertreter einer
Minderheit war, die sich aber spiter in Medellin durchsetzte und fortan das Bild der Kirche in
Lateinamerika prégte: Vgl. C. Moeller, in: LThK? E 11, 247; vgl. auch O.H. Pesch, Das Zweite Vatika-
nische Konzil: (1962-1965); Vorgeschichte — Verlauf — Ergebnisse — Nachgeschichte, Wiirzburg
21994, 319.

H. Goldstein, Art. ,Kirchliche Basisgemeinde”, in: Kleines Lexikon zur Theologie der Befreiung,
Diisseldorf 1991, 17.



Weber/Not-wendige Schritte

141

Dorf- und Kapellengemeinschaften
hingewiesen wird,” denen im brasilia-
nischen Laienkatholizismus eine grofie
Bedeutung zukam und die auch in
manchen Regionen die Ausgangsbasis
fiir die Entstehung der Basisgemein-
den bildeten. Bei uns wurde ihnen
nach dem 2. Vatikanum bedauerlicher-
weise kaum noch ein Wert beigemes-
sen. Die Aufgliederung der grofien
Pfarren in kleine Gemeinden war eine
pastorale Option, die besonders den
Armen eine neue Erfahrung von
Kirche erméglichte. Ohne die Prasenz
der zahlreichen Basisgemeinden hétte
die katholische Kirche gegeniiber dem
tiberméchtigen Angebot neuer christli-
cher Gruppierungen aus dem Raum
der Pfingstkirchen und dem starken
EinflufS verschiedener Sekten gerade in
den Randzonen der Grofistidte kaum
eine Uberlebenschance gehabt. Hier
wurde aber auch sehr bald die Un-
beweglichkeit der katholischen Amter-
struktur sichtbar, durch die sich fiir
die katholischen Basisgemeinden eine
Reihe von pastoralen Engpdssen und
theologischen Widerspriichen ergeben:
,Selbst wenn wir von der Annahme ausgehen,
daB die momentane Pfarr- und Di6zesanstruktur
aufrechterhalten bleibt, in die sich die Basisge-
meinden einfiigen, (erhebt sich doch die Frage),
ob wir in jhnen die regelméflige Feier der Eucha-
ristie ermoglichen miissen oder nicht? ... Wenn
die Eucharistie ein Wesenselement der Ekkle-
siologie ist oder besser, wenn die Eucharistie der
hochste Ausdruck der Kirche ist, konnen wir da
einer selbst kleinen Gemeinde, die ihren Glau-

ben lebt und die Fiille des sakramentalen Lebens
wiinscht, die hdufige Feier der Eucharistie ver-

weigern? ... Wenn wir davon ausgehen, da§ wir
einfach die momentane Form des Priestertums
behalten, ist es klar, daf8 wir die Basisgemeinden
nicht erreichen werden...”

Wie dieser Text einer bereits Anfang
der siebziger Jahre von der Bischofs-
konferenz in Auftrag gegebenen Studie
des nationalen Pastoralinstitutes zeigt,
wurden die Schwierigkeiten immer
wieder zur Sprache gebracht. Auf der
romischen Synode des Jahres 1990 be-
klagte sich ein brasilianischer Bischof
iiber das mangelnde Verstindnis ge-
geniiber der pastoralen Notsituation
vieler Ortskirchen der Dritten Welt
und forderte neue Formen des Amtes:
»+Wir befinden uns in einem historischen Augen-
blick, in dem wir an eine Neustrukturierung des
pastoralen Dienstes denken miissen ... Man
wird in den kleineren Gemeinden eine Vielfalt
neuer Dienstdmter entwickeln ... Man wird aber
auch ernsthaft und ohne Angst vor Tabus die
Notwendigkeit und Moglichkeit untersuchen
miissen, jene bewahrten Ménner fiir die Leitung
der Eucharistiefeier in den zahlreichen Gemein-
den zu weihen, die bereits da sind und in ihnen
wirken. Diese Untersuchung ist aus pastoralen
Griinden notwendig, weil nach menschlichem
Ermessen keine Aussicht besteht, daf es in den
nichsten Generationen geniigend Berufungen
geben wird, in denen der Zélibat authentisch ge-
lebt wird. Der pastorale Dienst aber ist unerlaf3-
lich in so vielen kirchlichen Gemeinden, die in
Gefahr sind, in dem Moment in die Situation der
Sekten zu verfallen, als in ihnen die Eucharistie
als Hohepunkt kirchlichen Lebens nicht mehr
gefeiert wird.”"®

Wie berechtigt die hier zum Ausdruck
gebrachte Sorge ist, beweist die neue-
ste von der Bischofskonferenz in Auf-
trag gegebene Untersuchung von 1994,
nach der drei Viertel der katholischen

©  Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil, Plano de Pastoral de Conjunto. 1966-1970, Rio de Janeiro-
Guanabara 1967, 36—39. Auch in Medellin dringen die lateinamerikanischen Bischéfe auf eine
Erneuerung der pastoralen Strukturen. Sie sehen vor allem in der , Basisgemeinschaft ... das heifit
... einer Gemeinschaft am Ort oder in der Umgebung, die ... eine solche Dimension hat, daf8 sie die
personliche geschwisterliche Begegnung unter ihren Mitgliedern erlaubt”, die , Kernzelle kirchli-
cher Strukturierung, Quelle der Evangelisierung ... und (den) Hauptfaktor der menschlichen
Forderung und Entwicklung”: Adveniat (Hg.), Sdmtliche Beschliisse der II. Generalversammlung
des lateinamerikanischen Episkopats. Medellin 24.8.-6.9.1968, 143-144.

% Estudos da CNBB — 3, Sao Paulo 1974, 146.

5 Mitteilungen der brasilianischen Bischofskonferenz n. 445, 1332f.



142

Weber/Not-wendige Schritte

Sonntagsgottesdienste priesterlose li-
turgische Feiern sind,'* wobei beson-
ders den Gemeinden in den Rand-
zonen der stadtischen Ballungszentren
und den kleinen ldndlichen Gemein-
den, das heifit mit anderen Worten den
Armen, fiiber lange Zeitrdume die
Eucharistie vorenthalten wird. Der Ruf
nach einer Anderung dieser theolo-
gisch und pastoral untragbaren Situa-
tion, die fiir viele zur pastoralen Ge-
wissensfrage geworden ist, wird in-
zwischen auch in den kirchlichen
Basisgemeinden immer stdrker erho-
ben, die vielfach nicht mehr bereit
sind, sich mit ihrer sakramentalen
Randexistenz abzufinden. Viele Di6-
zesen sind dazu iibergegangen, die
zahlreichen in den Gemeinden ent-
standenen Dienstamter durch offizielle
Beauftragung zu legitimieren. Ein
guter Teil der Seelsorge und Gemein-
deleitung liegt damit de facto langst in
den Hénden von Minnern und zu
einem noch gréBeren Teil von Frauen.
Die Spendung der Taufe und die Ehe-
assistenz, die Leitung der Wortgottes-
dienste und der Begrébnisfeiern wer-
den vielfach bereits von Nichtpriestern
wahrgenommen.

Die theologisch unaufgebbare innere
Zuordnung von Gemeindeleitung und
Eucharistievorsitz ist damit aber im-
mer weniger gegeben. Der nur spora-
disch in der Gemeinde anwesende
Amtspriester ist kein Gemeindeleiter
mehr und gerit in Gefahr, in eine theo-
logisch fragwiirdige Auflenseiterrolle
gedrangt zu werden, die pastoral un-
befriedigend und physisch und psy-
chisch — und das sage ich aus eigener
achtjahriger Erfahrung in einer riesi-
gen Pfarre mit iiber sechzig , Auflen-

gemeinden” im Nordosten Brasiliens —
kaum noch verkraftbar ist. Es wird im-
mer wieder darauf hingewiesen, dafs
solche Verhéltnisse bei uns noch lange
nicht gegeben sind. Darf man aber we-
nigstens fragen, ob solche Tatsachen
und die Art und Weise, wie man ihnen
in Lateinamerika zu begegnen ver-
sucht, nicht auch im Hinblick auf die in
Mitteleuropa sich abzeichnende Ent-
wicklung in zunehmendem Maf eine
ernstzunehmende Anfrage werden?
Die brasilianische Bischofskonferenz
hat sich trotz bestehender Spannungen
immer wieder um eine gemeinsame
Ausrichtung der Seelsorge bemdiht, die
in zahlreichen Dokumenten und Pasto-
ralplanen ihren Niederschlag fand.
Darin haben sich die Bischéfe nicht nur
mit innerkirchlichen Strukturfragen
auseinandergesetzt und ihre Di6zesen
fiir neue Modelle und Experimente
geodffnet, sondern sich auch den gesell-
schaftlichen Herausforderungen ge-
stellt, indem sie die Option fiir die
Armen als pastorale Grundentschei-
dung in den pastoralen Alltag umzu-
setzen versuchten. In den meisten
Di6zesen wurden auf der Basis der
Richtlinien der Bischofskonferenz in
den sogenannten ,Versammlungen
des Volkes Gottes” Pastoralpldne fiir
die jeweilige regionale Situation erar-
beitet.

Eine solche gemeinsame Linie scheint
innerhalb der Bischofskonferenzen im
deutschsprachigen Raum nach hoff-
nungsvollen Ansédtzen der Nachkon-
zilszeit immer schwieriger zu werden,
obwohl die in allen Bistiimern gegebe-
ne pastorale Notsituation Anlaf§ genug
wire, die Sorge um lebendige und le-
bensfahige Gemeinden zum Gegen-

% R. Valle/M. Pitta, Communidades eclesiais catélicas. Resultados estatisticos no Brasil, Petrépolis

1994, 63.



Weber /Not-wendige Schritte

143

stand eines gemeinsamen Vorgehens
zu machen. Ob der Vorstof8 einzelner
Di6zesen, im engen Rahmen der Még-
lichkeiten Neues zu wagen, zum posi-
tiven Anstof8 und zur Ermutigung fiir
andere Ortskirchen wird, bleibt abzu-
warten. Im folgenden geht es nicht um
eine ausfiihrliche pastoraltheologische
Behandlung dieser Experimente, son-
dern lediglich um die Wiirdigung eini-
ger weniger Aspekte, die ich auf dem
Hintergrund der pastoralen Erfahrun-
gen der brasilianischen Kirche in vieler
Hinsicht als richtungsweisend einstu-
fen mochte.

3. Basel: Seelsorgermangel —
nicht das Hauptproblem der Kirche?

Das Arbeitsinstrument, mit dem das
Bistum Basel nach neuen Wegen fiir
sein pastorales Handeln sucht,” kann
wohl am ehesten von allen pastoralen
Neuansatzen in Didzesen des deutsch-
sprachigen Raumes mit lateinameri-
kanischen Pastoralpldnen verglichen
werden und ist zweifelsohne von der
befreiungstheologischen Reflexion be-
einflufit.”® Trotzdem gewinnt man von
diesem Text, der tatséchlich den Ver-
such einer neuen und umfassenden
Pastoralkonzeption darstellt, nicht den
Eindruck, er wiirde einfach lateiname-
rikanische Probleme und pastorale
Methoden in die Schweiz verpflanzen.
Wohl aber werden durch die konse-
quente Anwendung des Dreischritts
Sehen — Urteilen — Handeln die Pro-
bleme in den Blick genommen, welche
die Menschen in der Didzese und dar-
iiber hinaus an der Wende zum dritten
Jahrtausend bewegen. Im Bemiihen,

nicht nur pragmatische Losungen fiir
innerkirchliche Probleme wie den Seel-
sorgermangel (der Text spricht be-
zeichnenderweise nicht von Priester-
mangel) zu suchen, liegt die Heraus-
forderung dieses Pastoralkonzeptes.

Wer sich in seinem pastoralen Dienst
in Lateinamerika tagtdglich mit den
Folgen von Ungerechtigkeit und Aus-
beutung konfrontiert sah, nimmt hier-
zulande mit Befremden wahr, wie sehr
sich die Kirche in Mitteleuropa immer
wieder um sich selber dreht und sich
nicht selten an welt- und menschenfer-
nen Fragen zerfleischt und unglaub-
wiirdig macht, die Stellungnahme zu
wirklich lebensbedrohenden Fragen
aber einigen wenigen ,Propheten”
und das diakonische Handeln dafiir
spezialisierten karitativen Einrichtun-
gen {iberldfit. Dem Arbeitsinstrument
von Basel geht es dagegen neben der
Benennung  gesellschaftlicher und
kirchlicher Phdnomene und ihrer
Hintergriinde im zweiten Schritt vor
allem auch um die Kriterien zur
Beurteilung der Wirklichkeit, die aus
der Bibel und der kirchlichen Sozial-
verkiindigung abgeleitet werden und
die Kirche zu einer Parteinahme fiir
die Schwécheren und die Opfer der ge-
sellschaftlichen Strukturen und Hand-
lungsweisen herausfordern. Der Text
scheut sich nicht, im Anschluff an
Puebla und Medellin von ,sozialer
Siinde” beziehungsweise von ,wirkli-
chen Siinden ..., deren Kristallisation
in den ungerechten Strukturen offen-
sichtlich wird”, zu sprechen. Auffal-
lend und charakteristisch lateinameri-
kanisch ist das Bestreben, die No6te und
Leiden der Menschen beziehungswei-
se der Schopfung theologisch zu ver-

v Pastoralamt des Bistums Basel, (Hg.), ,Suchet zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit ...”,
Ein Arbeitsinstrument fiir pastorales Handeln im Bistum Basel, Solothurn 1993.

¥ Ebd., Erlauterungen, 25-38.



144

Weber/Not-wendige Schritte

stehen. Die zahlreichen Texte aus dem
Alten und Neuen Testament erinnern
an den zentralen Platz, den die bibli-
sche Botschaft in der lateinamerikani-
schen Gemeindepraxis hat. Sie werden
nicht instrumentalisiert, sondern sol-
len wohl dazu verhelfen, die Welt und
den Menschen ,mit den Augen
Gottes” zu sehen.

Dieses Urteilen baut auf sozialwissen-
schaftlichen Einsichten auf, geht aber
dariiber hinaus und sucht pastoral-
theologische Kriterien fiir das Handeln
der Kirche in der Welt von heute zu
entwickeln. Daf sich aus einer solchen
Pastoralkonzeption neue Handlungs-
schwerpunkte in Verkiindigung, Litur-
gie und Diakonie, fiir den Aufbau der
Gemeinde und fiir die gesellschaftliche
Verantwortung der Christen ergeben,
ist unausweichlich. So ermutigt das
Arbeitsinstrument die Glaubigen zu
einfachen und begrenzten konkreten
Schritten sowie zu grofleren und lan-
ger dauernden Vorhaben und rit auch
zu einem bewufiten Abschluf8 jedes
Projektes in Form einer griindlichen
Auswertung oder eines Festes, in dem
der Dank an alle Beteiligten zum
Ausdruck kommt. Auch hier ist der
Einfluf der Kirchenpraxis lateinameri-
kanischer Gemeinden spiirbar, in de-
nen nach dem Sehen, Urteilen und
Handeln das Moment des Feierns und
der Danksagung eine wesentliche
Rolle spielt.

Das Arbeitsinstrument des Bistums
Basel scheint mir fiir die mitteleuropaéi-
sche Pastoral in mehrfacher Hinsicht
wegweisend zu sein. Wenn die katholi-
sche Kirche in Brasilien heute laut
Umfragen unter allen gesellschaftli-
chen Institutionen das grofite Ansehen

geniefit, so verdankt sie das ohne
Zweifel der Tatsache, dafl sie sich
immer wieder prophetisch, klug und
mutig in die gesellschaftlichen Pro-
bleme , eingemischt” hat, obwohl auch
an lebenswichtigen innerkirchlichen
Problemen nie ein Mangel herrschte.
Es wire zu fragen, warum hier die
Inhalte und Aufrufe pépstlicher So-
zialenzykliken oder Dokumente wie
der Sozialhirtenbrief der Osterreichi-
schen Bischoéfe trotz basisbezogener
Vorbereitung in den Pfarren vor Ort
wenig pastorale Umsetzung erfahren,
und warum pastoraltheologische Ent-
wiirfe wie die ,Sozialpastoral” ge-
meindefern bleiben. Werden vielleicht
in der praktischen Seelsorge, im Ge-
meindealltag und im personlichen
Glaubensvollzug doch nach wie vor
Liturgie und Diakonie, Verkiindigung
und gesellschaftliche Mitverantwor-
tung, Gottesdienst und Menschen-
dienst als erstrangig beziehungsweise
zweitrangig voneinander getrennt?
Der ,Pastoralplan” des Bistums Basel
hat sich dieser Frage gestellt und tragt
in dieser Hinsicht Modellcharakter.

4. Speyer: Sorge um das
Weiterbestehen der Gemeinden

Was das Basler Dokument als Engfiih-
rung pastoralen Handelns auf inner-
kirchliche Probleme vermeiden méch-
te, ist fiir den Dibzesanpastoralplan
des Bistums Speyer der Ausgangs-
punkt pastoraler Uberlegungen.” Das
Bemiihen um eine Neuordnung und
Neubelebung der Seelsorgearbeit geht
von der Uberzeugung aus, ,daff der
Gemeinde als Lebensgemeinschaft der

¥ Bischdifliches Ordinariat Speyer (Hg.), in: Pastoralbeilage zum Oberhirtlichen Verordnungsblatt fiir

das Bistum Speyer, Nr. 1/1993.



Weber/Not-wendige Schritte

145

Gliubigen zentrale Bedeutung fiir die
Weitergabe des Glaubens zukommt” und
daf8 sich ,ohne erneuerte und aktive
Pfarrgemeinden, die in die Gesellschaft
ausstrahlen, ... die Kirche als ganze auf
ihrem Weg ins nichste Jahrtausend nicht
erneuern” kann.

Aus der brasilianischen Erfahrung der
Dezentralisierung der riesigen Pfar-
reien und der Bildung von kleinen
Gemeinden auf der Basis schon vor-
handener natiirlicher Gemeinschaften
kann den Pastoralplanern in Speyer
nur vollauf zugestimmt werden, wenn
sie die Aufldsung von kleinen Land-
pfarreien ablehnen. Ein solches Zentra-
lisationsmodell, das die Eingliederung
von vielleicht in Jahrhunderten ge-
wachsenen pastoralen Einheiten in
eine neue ,Gropfarrei” zur Folge hat-
te, wire kein Zeichen pastoralstrategi-
scher Klugheit, weil das ,Eigenleben”
einer natiirlichen Gemeinschaft die
Grundlage fiir das Leben einer christli-
chen Gemeinde bilden kann. Doch
auch vor einer Zusammenlegung stad-
tischer Pfarreien, wie sie in Speyer zu-
mindest ins Auge gefafst wird, miifite
gewarnt werden: Nicht ,Monsterpfar-
reien” haben die Kirche in den brasilia-
nischen Grofistidten vor dem Ver-
schwinden bewahrt, sondern die posi-
tive Erfahrung kleiner, meist neuent-
standener , Wohnviertelgemeinden”.
Fur stadtische Gebiete wird in der
Ditzese Speyer auch ein sogenanntes
.Integrationsmodell” erwogen, in dem
die Seelsorge in mehreren Pfarreien
von einem Kollegium von Priestern
und hauptamtlichen pastoralen Mit-
arbeiterinnen und Mitarbeitern von
einem zentralen Ort aus wahrgenom-
men wird. Ahnliche Modelle wurden
in Lateinamerika vor allem von
Ordensleuten praktiziert. Die Beden-
ken beziiglich der Gemeinschaftsfahig-
keit der Seelsorger/innen, die sich

nicht von vornherein zu einer gemein-
samen Lebensform verpflichtet fiihlen,
bestehen wohl zu Recht. Die Erfahrung
in der Begleitung von Basisgemeinden
hat gezeigt, daf8 ein ,fliegendes Team”
sporadisch auftauchender Priester, die
ab und zu Eucharistie feiern, oder
Schwestern und Laien, die von aufSen
in die Gemeinde hineinkommen, zwar
hilfreich sind, aber eine ,bodenstandi-
ge” Gemeindeleitung nicht ersetzen
konnen. Sie geraten immer wieder in
Gefahr, eine Gemeinde nur von aufien
zu dirigieren. Einen hauptamtlichen
Seelsorger, der als direkter Ansprech-
partner und als Bezugsperson die
unmittelbare Verantwortung fiir alle
Seelsorgeaufgaben am Ort tibernimmt,
sieht das Kooperationsmodell vor, das in
der Didzese Speyer nach den Aussagen
des Pastoralplans auf breite Zustim-
mung stiel. Wie aber ist die , priester-
amtliche” Verantwortung eines Pfar-
rers, der zum Beispiel fiir finf Ge-
meinden zustdndig ist, zu verstehen,
wenn sie von der ,,Hauptverantwor-
tung” des ,Hauptamtlichen” vor Ort
unberiihrt bleiben soll? Wie sollen sich
so viele ,Haupter” miteinander vertra-
gen? Diese und andere Fragen bleiben
in dieser pastoralen Not-16sung offen
und werden wohl erst mit zunehmen-
der Erfahrung geklart werden konnen.
Daf8 hier durch einen Nichtpriester
eine Art Gemeindeleitung wahrge-
nommen wird, kann kaum bestritten
werden. . Eigenstandigkeit, Eigenleben
und pastorale Mitverantwortung der
Gemeindemitglieder, kurzum die Sub-
jektwerdung der Gemeinde, werden
dadurch nicht verhindert, sondern ge-
fordert. Aus meiner Erfahrung in
Brasilien betrachte ich dieses Modell
als einen innerhalb der vorgegebenen
Grenzen moglichen Weg, der vielleicht
noch fiir einige Jahre gangbar ist, aber
sicher keine Dauerlosung darstellt,



146

Weber/Not-wendige Schritte

weil er nicht nur fiir den im ,fliegen-
den Einsatz” stehenden Amtspriester,
sondern auch fiir die Gemeinden zur
Zumutung wird und theologisch frag-
wiirdig ist.

5. Linz: Nothelfer/innen oder
Gemeindeleiterlinnen?

Weder eine neue Pastoralkonzeption
noch einen Pastoralplan, sondern nur
eine ,di6zesane Rahmenordnung” fiir
den Einsatz von Pfarrassistentinnen
und Pfarrassistenten hat die Didzese
Linz vorgelegt.®

Der Linzer Versuch ist im Vergleich zu
dem, was etwa in Brasilien und an-
derswo in der Weltkirche schon seit
Jahrzehnten an neuen Formen der
Gemeindeleitung gang und gibe ist,
kein ,revolutiondrer”, aber — fiir mit-
teleuropédische Verhaltnisse — ein muti-
ger Schritt. In Berufung auf die ent-
sprechenden Richtlinien der Osterrei-
chischen Bischofskonferenz soll dhn-
lich wie in Speyer fiir den Fortbestand
kleiner Pfarren als selbstindige Seel-
sorgeeinheiten Sorge getragen werden.
Aus der Erfahrung der zahlreichen
Basisgemeinden, denen die brasiliani-
sche Kirche viel neues Leben verdankt,
miiflite sogar gefragt werden, ob dar-
iiber hinaus nicht auch andere tradi-
tionelle Gemeinschaftsstrukturen reak-
tiviert, ja neue geschaffen werden
miif$ten, ohne dafi dabei die Errich-
tung neuer Pfarreien vorgesehen ist.
Gemeinden aber brauchen iiberall auf
der Welt Gemeindeleitung. Die Linzer
Rahmenordnung vermeidet fiir den
Dienst der Pfarrassistentinnen und
-assistenten wohl bewufSt den Begriff
der Gemeindeleitung und spricht statt-

dessen von eigenstdndiger Seelsorge-
verantwortung und von Mitwirkung
an der Ausiibung der Leitungsvoll-
macht. Sie stellt realistisch fest, daf fiir
absehbare Zukunft nicht geniigend
Priester zur Verfiigung stehen werden,
um die wesentliche Einheit von Ge-
meindeleitung und Vorsitz bei der
Eucharistiefeier zu gewdhrleisten. Ge-
nau hier wird auch die theologische
Fragwiirdigkeit und - positiv ausge-
driickt — die zukunftsweisende und
eine Losung einfordernde Brisanz die-
ses Experimentes sichtbar, das in die-
ser Form auch von der pastoralen
Praxis her zunehmend frag-wiirdiger
werden wird. Wenn das Linzer Modell
— und darin ist es, wenn man so will,
Jtypisch lateinamerikanisch” und zu-
kunftstrachtig — auch vorsieht, daf$
nicht nur Pastoralassistentinnen und
-assistenten, sondern auch ,bewihrte
Miinner und Frauen auf Vorschlag und
mit Zustimmung der Pfarre ... diesen
Dienst iibernehmen” konnen, dann wer-
den damit neue Voraussetzungen ge-
schaffen und der Grundstein fiir neue
Formen des pastoralen Leitungsdien-
stes gelegt, der, wenn man so sagen
will, schlicht und einfach ,nach der
Eucharistie ruft”. Wenn eine solche be-
wihrte Frau/ein solcher bewihrter
Mann in einer Pfarre und von dieser
vorgeschlagenen und vom Bischof da-
fiir bestellt wird, eigenstindige Seel-
sorgeverantwortung zu iibernehmen,
dann ist sie/er de facto Gemeinde-
leiter/in und wird von der Gemeinde
auch als solche(r) empfunden und ak-
zeptiert werden. Wie aber ist dann auf
die Dauer das Amt des Moderators zu
bestimmen, der praktisch nur mehr
zur Feier der Eucharistie in eine
Gemeinde kommt, wenn die Pfarr-

»  Linzer Diozesanblatt CXXX(1994) 64-66.



Weber/Not-wendige Schritte

147

assistenten/innen — gewif$ in Abstim-
mung mit dem Pfarrmoderator — be-
auftragt sind, die umfassende Sorge
fiir das Leben in der Pfarrgemeinde,
fiir die Wahrnehmung des karitativen
Auftrags der Kirche, fiir die Glaubens-
verkiindigung und fiir das gottes-
dienstliche Leben zu iibernehmen?
Angesichts der angespannten Perso-
nalsituation werden solche Rahmen-
ordnungen auch anderswo immer not-
wendiger werden, insofern sie die Not
priesterloser Gemeinden zu wenden
versuchen. Wie in Linz wird man von
seiten der Di6zesanleitungen wahr-
scheinlich immer wieder betonen, daf$
es sich dabei lediglich um eine Rege-
lung , der aktuellen Notsituation unter
den geltenden Rahmenbedingungen”
handelt. Aber sind, so darf man wohl
ohne Arglist aber hoffnungsvoll fra-
gen, solche Experimente nicht bereits
darauf angelegt, den bisherigen Rah-
men zu sprengen?

6. Mut zum Weiterfragen und
not-wendigen Handeln

In Lateinamerika hat man — meist not-
gedrungen, aber zum Teil auch iiber-
zeugt und mutig - schon vor zwanzig
bis dreiffig Jahren viel mehr an pasto-
ral-strukturellen Anderungen gewagt,
als dies in Mitteleuropa bis heute der
Fall ist. Die Kirche ist daran nicht zu-
grundegegangen, sondlern zu neuem
Leben erwacht. Im Gespriach mit
Bischofen, Theologen und Ordens-
leuten, vor allem aber in den Basis-
gemeinden selbst ist immer deutlicher
zu horen, daff neue Formen der pasto-
ralen Dienste notwendig geworden
sind. Die katholische Kirche kann ihre
Gemeinden nicht nur wegen der ,har-
ten Konkurrenz” durch die Sekten,
sondern vor allem aus Sorge um die

Armen, die tagtdglich einen gnaden-
losen Uberlebenskampf zu bestehen
haben, nicht wie eine Herde ohne
Hirten lassen.

In unseren Pfarrgemeinden machen
sich viele verantwortungsbewufite
Frauen und Minner mehr Gedanken
tiber die Zukunft der Kirche, als von
Theologen und Kirchenleitungen ge-
woéhnlich wahrgenommen wird. Ware
es nicht an der Zeit, auch auf das hin-
zuhOren, ,was der Geist den Ge-
meinden sagt” (Offb 3,22) und was ER
seiner Kirche an Neuem zutraut? Die
jungere lateinamerikanische Kirchen-
geschichte zeigt aber auch klar, dafl
Neuerungen nicht nur ,,von unten” er-
wartet werden konnen. Hat der Geist
Jesu Christi nicht die Apostel und ihre
Nachfolger in der Leitung der Kirche
immer wieder dazu gedringt, Neues
zu wagen?

Nicht im plan- und konzeptlosen Fest-
halten an dem, was sich zwar vielleicht
in der Vergangenheit bewihrte, den
neuen Herausforderungen aber nicht
mehr gewachsen ist, liegt das Heil. Die
»Rettung” kann nicht darin bestehen,
daf$ verdiente Seelsorger sich bis zum
Umfallen opfern und noch in reiferen
Jahren mehrere Pfarren iibernehmen
miissen, wihrend Laientheologinnen
und -theologen und einsatzbereite
Frauen und Ménner aus den Gemein-
den keine Chance zur Wahrnehmung
von Leitungsaufgaben bekommen und
deshalb aus dem Gemeindedienst ab-
wandern. Pastoralpldne und Rahmen-
ordnungen wie die hier besprochenen
koénnen und miissen, wie Erfahrungen
in Lateinamerika zeigen, ein entschei-
dender Anstoff fiir die Einfithrung
neuer Seelsorgemodelle sein. In ihnen
sollte es allerdings — wie im Basler
Arbeitsinstrument — zuerst um eine
Antwort auf die Note der Menschen
von heute gehen. Zwischenzeitliche



148

Weber /Not-wendige Schritte

oder Ubergangsmodelle? wie in
Speyer und Linz sind als not-wendige
Schritte auf halbem Weg von histori-
scher Bedeutung. Ein Vergleich zwi-
schen den Richtlinien der zahlreichen
brasilianischen = Pastoralpldne und
dem, was im Leben der Basisgemein-
den aus ihnen geworden und lebendig
geworden ist, fithrt zu zahlreichen
Aha-Erlebnissen. Denn die pastorale

Praxis der Kirche kann letztlich nie nur
von Kirchenleitungen ,geplant” wer-
den, weil sie ihre Lebendigkeit nicht
aus Verordnungen empfangt, sondern
aus der Kraft des gottlichen Geistes,
der erfahrungsgemaf oft ziemlich ,,aus
dem Rahmen fillt”, weil er ganz an-
ders weht und anderes bewirkt, als es
in Pastoralmodellen und Rahmenord-
nungen vorgesehen ist.

# Vgl auch O. Fuchs, Amter fiir eine Zukunft der Kirche. Ein Diskussionsanstof, Luzern 1993,

120-128.



