210

Dogmatik

In der damit verbundenen Frage, der Begriin-
dung der Kanonizitit des Kanons, wurden eben-
falls Verstindigungen erreicht. Die , faktische Mit-
wirkung kirchlicher Amtstriger” wird keineswegs
bestritten. Die Kanonbildung erfolgte aber nicht
rein extrinsezistisch, nicht als freie Schépfung
der Kirche. Vielmehr hat die Autoritét der kano-
nischen Schriften ,,sich von sich aus ... dem Urteil
der Kirche aufgedringt”, ,sich uns imponiert”
(7,389); in der Kraft des Heiligen Geistes ist eine
»Selbsttradierung und Selbstbeglaubigung (Auto-
pistie) Jesu Christi” gewahrleistet (392).
Insbesondere der Gottesdienst der Gemeinde,
ein Lebensvollzug der Kirche also, war Instru-
ment in der Bildung des Kanons, sodafl von
einer prinzipiellen Entgegensetzung von Schrift
und Kirche in unhistorisch-fundamentalistischer
Weise nicht die Rede sein kann. Daraus folgt,
daB die Auslegung der Schrift nicht ausschlie-
lich der Exegese iiberlassen bleibt, sondern
Aufgabe der Kirche ist und auf die Rezeption
des Volkes Gottes angewiesen ist (7,396). Ande-
rerseits bleibt aber auch die kritische Autoritét
des Kanons gegeniiber der Kirche sehr wohl
erhalten. Fiir die katholische Theologie warten
hier iiber das Konzil hinaus viele Aufgaben.
Griindliche theologische Gelehrtenarbeit erweist
sich wieder einmal als der freilich nicht larmen-
de, sondern stille 6kumenische Weg des Geistes
Gottes. Der geschichtliche Weg zum Kanon ist
ein klassischer Fall fiir die rechte Ausiibung des
Lehramtes in der Kirche.

Linz Johannes Singer

B KIRCHSCHLAGER WALTER, Gott spricht ver-
bindlich. Einiiben in das Héren. Paulus, Freiburg
1992. (111). DM 22,80.

Der in Luzern lehrende Neutestamentler legt in
diesem schmalen Bandchen sechs Vortrage vor,
die zunichst auf einer Fortbildungstagung im
Rahmen der schweizerischen Katechisten-Ver-
einigung gehalten wurden. Auf den ersten Blick
handelt es sich dabei um sechs sehr unterschied-
liche Einzelabschnitte, die auch unabhéngig
voneinander gelesen und meditiert werden kon-
nen. Die entscheidende Klammer um diese
Mosaiksteine bildet die im 2. Vatikanum in der
Offenbarungskonstitution angesprochene Kom-
munikation Gottes mit den Menschen. Am
Anfang dieses Prozesses steht die Zuwendung
Gottes, die vielfaltig geschehen kann und ge-
schieht. Doch dieses ,Wort” fordert den Men-
schen, und es bedarf — damit Kommunikation
geschehen kann - einer Antwort des Menschen.
Ausgehend von der Emmauserzihlung (Unter-
wegs mit Gottes Botschaft) iiber die Wunder-
erzdhlungen (Gottes Wort schafft neue Wirklich-

keiten) bis hin zu den Vollmachtsworten Jesu und
den Berufungserzdhlungen legt der Autor im-
mer wieder auf dieses Wort das Gewicht.

Auch im zentralen Heilsereignis, Tod und Auf-
erstehung Jesu, spielt das Wort (= gemdifs der
Schrift) eine nicht zu unterschitzende Bedeu-
tung. Fernab von jeder Satisfaktionstheorie zeigt
Kirchschldger, wie sehr sich Gott als ein Jahwe
versteht, als ein Immanu-el, als ein Gott mit uns.
Impulsfragen und Anregungen am Ende jedes
Kapitels machen deutlich, da8 sich der Verfasser
meditative Leser wiinscht, die bereit sind, sich
dem Anspruch des Wortes zu stellen.

Scharnstein Franz Kogler

DOGMATIK

B OTT LUDWIG, Eschatologie. In der Scholastik.
Aus dem Nachla$§ bearbeitet von Erich Naab.
(Handbuch der Dogmengeschichte Bd. IV /Fasz.
7b). Herder, Freiburg 1990. (258). Kart. DM 92,
Uber den besonderen Weg des Erscheinens
dieses weiteren Faszikels des Handbuchs der
Dogmengeschichte zur Eschatologie gibt das
Vorwort der Herausgeber Auskunft. Was L. Ott
vor seinem Tod (1985) noch vorladufig abschlie-
flen konnte, wurde von E. Naab in sensibler, ein-
fithlsamer Nacharbeit und Kiirzung fiir diese
Veroffentlichung bearbeitet, wobei der Duktus
von Forschungsweise und Sprache des eigentli-
chen Autors voll gewahrt wurde. Dariiber gibt
der Bearbeiter eingehend Auskunft (IX-XII).
Somit liegt nun die entsprechende dogmenge-
schichtliche Darstellung der Eschatologie der
Scholastik, das heifit der Zeit nach Gregor d. Gr.
bis zur Spitscholastik (ca. bis zur Zeit der
Reformation), vor. Uber die Zielsetzung und die
Weise der Ausarbeitung und Darstellung, die
dem Handbuch der Dogmengeschichte zugrun-
de liegen, braucht hier nicht ndher gehandelt zu
werden; sie bestimmen freilich das tatsachlich
Gebotene. Das zu beachten, ist gerade auch wie-
der fiir diesen Faszikel wichtig. Behandelt er
doch einen ,Traktat” der Dogmatischen Theo-
logie, den es ja erst vergleichsweise spéat gab, zu-
mal unter diesem Titel, beziehungsweise der ge-
rade in unserer Zeit seine eigentiimliche Form
erhalten hat, die allerdings auch immer noch be-
zeichnend variiert. Daher wire es verfehlt, in der
hier dargebotenen Dogmengeschichte die ausge-
sprochen heutige Thematik suchen und verfol-
gen zu wollen. Es ist notgedrungen Ermessens-
sache, was dogmengeschichtlich unter , Eschato-
logie” erfalt werden soll, zumal heute ja nicht
ungern mit jhr unmittelbar eine Theologie der



Dogmatik

211

Geschichte innerlich verbunden wird, nicht ohne
gewichtige Sachgriinde. Das soll hier eben ange-
deutet worden sein, damit keine falschen Forde-
rungen an das im vorliegenden Fall Gebotene
gestellt werden. Was faktisch herausgearbeitet
worden ist, betrifft jene Inhalte, die noch bis in
die neuscholastisch orientierte Dogmatik meist
als ,die Letzten Dinge” angesprochen wurden,
néherhin im Sinne der Vollendung des Einzel-
menschen beziehungsweise der Welt {iberhaupt
im Letzten Gericht (vgl. dazu gerade das in
seinem ,Grundriff der Dogmatik” von L. Ott
Gebotene). Von daher wird verstandlich, daf$
sich dieser Faszikel sowohl von dem abhebt, was
im Fasz. 7a zu Schrift und Patristik vorgelegt ist,
wie auch von dem, was fiir die Zeit nach der
Reformation bis heute ausgefiihrt ist (F. 7c). Ein
einfacher Blick auf die Inhaltsverzeichnisse laf3t
das erkennen. Tatséchlich sind es nun in diesem
Faszikel die Inhalte eschatologischer Lehren, die
die Gliederungspunkte abgeben. Diese Inhalte
werden fiir die einzelnen, dogmengeschichtlich
relevanten Theologen erhoben, geschichtlich
eingeordnet und dargestellt. Im einzelnen sind
es, gemaf der Gliederung, diese: Der Tod; die
Suffragien fiir die Verstorbenen; das Fegefeuer;
die Vorzeichen des Letzten Gerichts; die Auf-
erstehung; das Letzte Gericht, das Weltende und
die Welterneuerung; die Holle; die himmlische
(beziehungsweise ewige) Gliickseligkeit. Fiir die
Hoch- und Spitscholastik wird nicht besonders
iiber den Tod gesprochen, wohl aber ein Ab-
schnitt iiber die Gottesanschauung angefiigt.
Alle genannten Paragraphen haben mehrere
oder wenige Unterpunkte. Diese Aufstellung
1aBt erkennen, was zu damaliger Zeit Thema
theologischer Reflexion und Darstellung war. Es
im einzelnen hier vorzustellen, reicht der Ort
nicht. Jedenfalls wird der Wandel in Thematik
und, vor allem, in der Gewichtung theologischer
Fragestellungen im Laufe der Geschichte offen-
kundig, was freilich dazu einlddt, zu bedenken,
was jeweils, eben auch heute, der Theologie not-
tut, um jhrem Auftrag im lebendigen Leben der
Kirche gerecht zu werden. Damalige (wie heuti-
ge) eschatologische Erkenntnisse und Lehren
haben jedenfalls gerade auch das alltagliche
kirchliche Leben in Frommigkeit und Kult ge-
pragt und prégen sie, wodurch wieder die All-
tagsrelevanz theologischen Denkens eingemahnt
ist. - Dem Verfasser und dem Bearbeiter des vor-
liegenden Faszikels ist fiir ihre entsagungsvolle
Arbeit — dogmengeschichtliches Arbeiten ist ja in
hohem Maf entsagungsvoll, jedenfalls ,aufler-
lich” - zu danken; sie geben uns gediegene
Erkenntnisse und Grundlagen auch fiir heutiges
Arbeiten im Sinne dogmatischer Theologie.

Wien Raphael Schulte

B NEUHAUS GERD, Theodizee — Abbruch oder
Anstoff des Glaubens. Herder, Freiburg (365).
Brosch. DM 68,-/S 531,~/sFr 68,—.

Gerd Neuhaus’ Studie, die 1992 als Habi-
litationsschrift fir Fundamentaltheologie in
Bochum vorgelegt wurde, gehort zu den ein-
drucksvollsten theologischen Auseinander-
setzungen mit der Theodizeeproblematik der
letzten Jahre. Sie leuchtet tiefsinnig das Problem
aus und entwickelt eine bedenkenswerte, ja auch
eine raffinierte ,, Antwort” — denn sie will expres-
sis verbis eben keine Antwort auf die Theodizee-
frage liefern, sondern sie als Frage bewahren.
Nur so entgeht Theologie einer akademischen
Spekuliererei, die schon in der Hiobserzahlung
als Unglaube Liigen gestraft wird; nur so be-
wahrt sie die allemal nicht wegzudeutelnde
Paradoxie, die sich an der Theodizeeproblematik
offenbart.

In einem dreiteiligen Themenaufbau wird das
Theodizeeproblem als eine mehrfache Problem-
verschrankung entfaltet. Im ersten Teil geht
Neuhaus transzendental-geschichtliche(n) und real-
geschichtliche(n) Voraussetzungen der Theodizee-
frage (27-163) nach, die weit iiber den bloflen
Widerspruch von Liebe und Allmacht Gottes
hinausgehen. Neuhaus eroffnet die Problem-
entfaltung mit Biichners Protest gegen den
Gottesglauben, der im Faktum des Leiden , den
Fels des Atheismus” proklamiert. Die sich hier
anmeldende Theodizeefrage in der Form der
Auflehnung und Resignation wird aber von
Neuhaus auf das Problem der VerldBlichkeit des
Urvertrauens in eine geordnete Schépfung wei-
tergefiihrt beziehungsweise auf die transzenden-
talphilosophische Moglichkeit nach der Einheit
des Ich ausgerichtet. Somit wird das Theodizee-
problem als Vernunftproblem lesbar und nicht
bloB als psychologisches Problem der gespalte-
nen Personlichkeit Biichners. Das Problem nach
der transzendentalen Einheit des Ich war schon
in Kants Freiheitsantinomie formuliert gewor-
den: Wie kann der unbedingte Anspruch des
Sittengesetzes einer autonomen Vernunft Hand-
lungen vorschreiben, die diese Vernunft als je
empirische nicht zu erfiillen vermag? Kant loste
bekanntlich dieses Problem anhand der notwen-
digen Postulate von der Existenz Gottes und der
Unsterblichkeit der Seele durch eine Vermittlung
der Freiheits- und Naturkausalitat. Die Theo-
dizeefrage Biichners jedoch stellt gerade in
Zweifel, was Kant voraussetzt: daff die Natur
eine der moralischen Gesinnung entsprechende
Kausalitdt besitze — in Biichners Worten: ,Das
leiseste Zucken des Schmerzes, und rege es sich nur in
einem Atom, macht einen Rif§ in der Schopfung von
oben bis unten” (27).



