
Dogmatıik 211

Geschichte innerlich verbunden wird, nicht ohne NEUHAUS GERD, Theodizee Abbruch der
gewichtige Sachgründe. Das soll hier ‚ben aNnsC- Anstofß des auDens Herder, Freiburg
deutet worden se1n, damiıt keine 'alschen orde- Brosch. 68,—/5 531,-/sFr 65,—.
rungen das 1m vorliegenden Fall Gebotene
gestellt werden. Was aktisch herausgearbeitet erd Neuhaus’ tudie, die 1992 als Habıi-

litatiıonsschri für Fundamentaltheologieworden ist, betrifft Jjene Inhalte, die noch bis Bochum vorgelegt wurde, gehört den e1n-die neuscholastisch orientierte Dogmatik meıst drucksvollsten Auseinander-als „die Letzten Ding:  ‚4 angesprochen wurden, theologischen
setzungen mıit der Theodizeeproblematik dernäherhin Sinne der Vollendung des Einzel- etzten Jahre S1ie euchtet tiefsinnig das Problemmenschen beziehungsweise der Welt überhaupt

1mM Letzten Gericht (vgl dazu gerade das aus und entwickelt Ine bedenkenswerte, ja auch
seinem „Grundriß der Dogmatik” VO]  a (Iitt eıne raffinierte twort“ denn S1Ee will CADICS-

S1IS verbis ben keineOTauf die Theodizee-Gebotene). Von daher wird verständlich, da{fs frage liefern, sondern sS1e als rage bewahren.sich dieser aszıke. sowohl VO):  a} dem abhebt, Wads
Fasz. /a Schrift und Patristik vorgelegt ist, Nur entgeht eologie ıner akademischen

wI1Ie auch VO]  3 dem, Was für die eıt nach der Spekuliererei, die schon der Hiobserzählung
als nglaube Lügen gestraft wird; IUr be-Reformation bis heute ausgeführt ist 7/cC) Ein

einfacher 1C auf die Inhaltsverzeichnisse äßt ahrt S1e die allemal nıcht wegzudeutelnde
das erkennen. Tatsächlich sind 1n diesem Paradoxie, die sich der Theodizeeproblematik

offenbart.Faszikel die eschatologischer Lehren, die
die Gliederungspunkte abgeben. Diese ınem dreiteiligen Themenautfbau wird das
werden für die einzelnen, dogmengeschichtlich Theodizeeproblem als eine me'  'aC| Problem-
relevanten eologen erhoben, geschichtlich verschränkung entfaltet. Im ersten eıl geht
eingeordnet und dargestellt. einzelnen Sind Neuhaus transzendental-geschichtliche(n) und real-
CS, gemä der Gliederung, diese: Der Tod; die geschichtliche(n) Voraussetzungen der Theodizee-
Suffragien für die Verstorbenen; das Fegefeuer;
die Vorzeichen des Letzten Gerichts; die Auf-

frage 27-163) nach, die weiıt über den bloßen
Widerspruch VO]  - 1€e| und macCc es

erstehung; das Letzte Gericht, das Weltende und hinausgehen. euhaus erÖöffnet die Problem-
die Welterneuerung; die Olle; die himmlische entfaltung muıt Büchners Protest den
(beziehungsweise ewige) Glückseligkeit. Für die Gottesglauben, der 1MmM aktum des Leiden „den
Hoch- und Spätscholastik wird nicht besonders Fels des Atheismus'  04 roklamiert. Die sich hier
über den Tod gesprochen, wohl ber e1n Ab- anmeldende Theodizeefrage der Form der
schnitt über die Gottesanschauung angefügt. Auflehnung un! esignation wird ber VO!]  }
lle genannten Paragraphen haben mehrere Neuhaus auf das Problem der Verläßlichkeit des
der wenige Unterpunkte. Diese Aufstellung Urvertrauens eiıne geordnete Schöpfung wel-
läfßt erkennen, W as damaliger eıt Thema tergeführt beziehungsweise auf die transzenden-
theologischer Reflexion un! Darstellung WAaT. Es talphilosophische Möglichkeit nach der €1'
1im einzelnen hier vorzustellen, reicht der Ort des Ich ausgerichtet. Somuit wird das Theodizee-
nicht. Jedenfalls wird der iın Thematik problem als Vernunftproblem lesbar und nicht
und, VOT allem, der Gewichtung theologischer blo(fs als psychologisches Problem der gespalte-
Fragestellungen im Laufe der Geschichte offen- nen Persönlichkeit Büchners. Das Problem nach
undig, Was freilich dazu einlädt, bedenken, der anszendentalen Einheit des Ich War schon
w as jeweils, ben uch eute, der Theologie not- ants Freiheitsantinomie formuliert OTr-
tutrt, ihrem Auftrag 1mM Jebendigen Leben der den Wie kann der unbedingte Spru« des
iırche ger| werden. Damalige (wie heuti- Sıttengesetzes iner autonomen Vernunft Hand-
ge) eschatologische Erkenntnisse und Lehren lungen vorschreiben, die diese ' ernunft als Je
en jedenfalls gerade uch das alltägliche empirische NC erfüllen vermag? Kant Oste
kirchliche en römmigkeit un! ult g- bekanntlich dieses Problem anhand der NO}  en-
prägt und pragen sıe, wodurch wieder die All- igen 0S  ate VO  } der Existenz es und der
tagsrelevanz theologischen Denkens eingema  t Unsterblichkeit der Seele durch eiIne ermittlung
ist. Dem Verfasser und dem Bearbeiter des VOT- der Freiheits- und aturkausalıtät. Die Theo-
liegenden Faszıiıkels ist für ihre entsagungsvolle dizeefrage Büchners jedoch stellt gerade
el dogmengeschichtliches Arbeiten ist ja Zweifel, Was ant VOraussetz!t: da{fs die Natur
em Mafiß entsagungsvoll, jedenfalls „außer- ine der moralischen Gesinnung entsprechende
liıch“ anken; S1E geben u1n1ls gediegene Kausalität besitze ın Büchners Worten: „Das
Erkenntnisse unı rundlagen uch für heutiges leiseste T7 ucken des Schmerzes, und VESE sıch NUr In
Arbeiten 1M Sinne dogmatischer Theologie. einem Atom, MAacCı einen Rıß In der chöpfung 00O0N
Wıen Raphael Schulte ben hıs unten“ 27)

Dogmatik 

Geschichte innerlich verbunden wird, nicht ohne 
gewichtige Sachgründe. Das soll hier eben ange­
deutet worden sein, damit keine falschen Forde­
rungen an das im vorliegenden Fall Gebotene 
gestellt werden. Was faktisch herausgearbeitet 
worden ist, betrifft jene Inhalte, die noch bis in 
die neuscholastisch orientierte Dogmatik meist 
als "die Letzten Dinge" angesprochen wurden, 
näherhin im Sinne der Vollendung des Einzel­
menschen beziehungsweise der Welt überhaupt 
im Letzten Gericht (vgl. dazu gerade das in 
seinem "Grundriß der Dogmatik" von L. Ott 
Gebotene). Von daher wird verständlich, daß 
sich dieser Faszikel sowohl von dem abhebt, was 
im Fasz. 7a zu Schrift und Patristik vorgelegt ist, 
wie auch von dem, was für die Zeit nach der 
Reformation bis heute ausgeführt ist (F. 7c). Ein 
einfacher Blick auf die Inhaltsverzeichnisse läßt 
das erkennen. Tatsächlich sind es nun in diesem 
Faszikel die Inhalte eschatologischer Lehren, die 
die Gliederungspunkte abgeben. Diese Inhalte 
werden für die einzelnen, dogmengeschichtlich 
relevanten Theologen erhoben, geschichtlich 
eingeordnet und dargestellt. Im einzelnen sind 
es, gemäß der Gliederung, diese: Der Tod; die 
Suffragien für die Verstorbenen; das Fegefeuer; 
die Vorzeichen des Letzten Gerichts; die Auf­
erstehung; das Letzte Gericht, das Weitende und 
die Welterneuerung; die Hölle; die himmlische 
(beziehungsweise ewige) Glückseligkeit. Für die 
Hoch- und Spätscholastik wird nicht besonders 
über den Tod gesprochen, wohl aber ein Ab­
schnitt über die Gottesanschauung angefügt. 
Alle genannten Paragraphen haben mehrere 
oder wenige Unterpunkte. Diese Aufstellung 
läßt erkennen, was zu damaliger Zeit Thema 
theologischer Reflexion und Darstellung war. Es 
im einzelnen hier vorzustellen, reicht der Ort 
nicht. Jedenfalls wird der Wandel in Thematik 
und, vor allem, in der Gewichtung theologischer 
Fragestellungen im Laufe der Geschichte offen­
kundig, was freilich dazu einlädt, zu bedenken, 
was jeweils, eben auch heute, der Theologie not­
tut, um ihrem Auftrag im lebendigen Leben der 
Kirche gerecht zu werden. Damalige (wie heuti­
ge) eschatologische Erkenntnisse und Lehren 
haben jedenfalls gerade auch das alltägliche 
kirchliche Leben in Frömmigkeit und Kult ge­
prägt und prägen sie, wodurch wieder die All­
tagsrelevanz theologischen Denkens eingemahnt 
ist. - Dem Verfasser und dem Bearbeiter des vor­
liegenden Faszikels ist für ihre entsagungsvolle 
Arbeit - dogmengeschichtliches Arbeiten ist ja in 
hohem Maß entsagungsvoll, jedenfalls "äußer­
lich" - zu danken; sie geben uns gediegene 
Erkenntnisse und Grundlagen auch für heutiges 
Arbeiten im Sinne dogmatischer Theologie. 
Wien Raphael Schulte 

211 

• NEUHAUS GERD, Theodizee - Abbruch oder 
Anstoß des Glaubens. Herder, Freiburg (365). 
Brosch. DM 68,-/S 531,-/sFr 68,-. 

Gerd Neuhaus' Studie, die 1992 als Habi­
litationsschrift für Fundamentaltheologie in 
Bochum vorgelegt wurde, gehört zu den ein­
drucksvollsten theologischen Auseinander­
setzungen mit der Theodizeeproblematik der 
letzten Jahre. Sie leuchtet tiefsinnig das Problem 
aus und entwickelt eine bedenkenswerte, ja auch 
eine raffinierte "Antwort" - denn sie will expres­
sis verbis eben keine Antwort auf die Theodizee­
frage liefern, sondern sie als Frage bewahren. 
Nur so entgeht Theologie einer akademischen 
Spekuliererei, die schon in der Hiobserzählung 
als Unglaube Lügen gestraft wird; nur so be­
wahrt sie die allemal nicht wegzudeutelnde 
Paradoxie, die sich an der Theodizeeproblematik 
offenbart. 

In einem dreiteiligen Themenaufbau wird das 
Theodizeeproblem als eine mehrfache Problem­
verschränkung entfaltet. Im ersten Teil geht 
Neuhaus transzendental-geschichtliche(n) und real­
geschichtliche(n) Voraussetzungen der Theodizee­
frage (27-163) nach, die weit über den bloßen 
Widerspruch von Liebe und Allmacht Gottes 
hinausgehen. Neuhaus eröffnet die Problem­
entfaltung mit Büchners Protest gegen den 
Gottesglauben, der im Faktum des Leiden "den 
Fels des Atheismus" proklamiert. Die sich hier 
anmeldende Theodizeefrage in der Form der 
Auflehnung und Resignation wird aber von 
Neuhaus auf das Problem der Verläßlichkeit des 
Urvertrauens in eine geordnete Schöpfung wei­
tergeführt beziehungsweise auf die transzenden­
talphilosophische Möglichkeit nach der Einheit 
des Ich ausgerichtet. Somit wird das Theodizee­
problem als Vernunftproblem lesbar und nicht 
bloß als psychologisches Problem der gespalte­
nen Persönlichkeit Büchners. Das Problem nach 
der transzendentalen Einheit des Ich war schon 
in Kants Freiheitsantinomie formuliert gewor­
den: Wie kann der unbedingte Anspruch des 
Sittengesetzes einer autonomen Vernunft Hand­
lungen vorschreiben, die diese Vernunft als je 
empirische nicht zu erfüllen vermag? Kant löste 
bekanntlich dieses Problem anhand der notwen­
digen Postulate von der Existenz Gottes und der 
Unsterblichkeit der Seele durch eine Vermittlung 
der Freiheits- und Naturkausalität. Die Theo­
dizeefrage Büchners jedoch stellt gerade in 
Zweifel, was Kant voraussetzt: daß die Natur 
eine der moralischen Gesinnung entsprechende 
Kausalität besitze - in Büchners Worten: "Das 
leiseste Zucken des Schmerzes, und rege es sich nur in 
einem Atom, macht einen Riß in der Schöpfung von 
oben bis unten" (27). 



212 Dogmatik

Eine andere, problematische Or' STE' hat, z  & den Tod überwinden, annn kann die
ege! Verfügung: Zwar erkennt über Kant Theodizeefrage NICi mehr als die Frage buchstabier:
hinaus die notwendige transzendentale werden, enn angesichts des Leidens die ACı
tion des Freiheitsbewußtseins für die Sensibi- göttlicher Liebe leibe; denn die Theodizeefrage stellt
lisierung iıner Opfergeschichte (Geschichte als sıch bereits In der Kraft derjenigen 1eDe, ach der S1e
„Schlachtbank”), ber durch seine „Dialektik des fragt.“
eistes” WIT! das Jück der Unglück des eiın- Der dritte el schlieft zusammentfassend und auf
zelnen ZUu iıner unbedeutenden Empfindung
Lauf der Geschichte des Geistes. einıge interessante Anschlußmöglichkeiten (zum

Beispiel Levinas) hinweisend die Arbeit ab.
Eine nochmalige ‚uspıtzung der eodizee- Ergebnis läuft das jegen VO]  - aus auf
problematik analysiert Neuhaus Camus’ eın verändertes Verständnis der TheodizeefrageErzählung „Die Pest“ — Sie geht über hinaus: Sie ist eigentlich LLUT stellbar, WE S1Ee
Büchners Protestatheismus hinaus, weil S1e die schon al ınem 'erständnis VO!]  j 1€e! par  1-Leidenserfahrung S mıiıt iner ethischen Ver- plert, die L1IUTr ott erfüllen kann. Das eigene
weligerung oder Resignation beantworten will, Leiden Leiden anderer, der Protest
sondern muit Iner der Schöpfung abgetrotzten, Unrecht und Sterben ist dann S  r selbst-
heroischen umanıtät. Gegen die efahr, ange- zerstörerisch der resignatıv, WEe') die Theo-
sichts des Leidens und Sterbens der Pestkranken dizeefrage als Ausdruck jener Ohnmacht begrif-abgestumpft zu werden, entwickelt Camus „An- fen wird, der Gott der Welt gegenwärtig ıst
satze einer Spiritualität der Revolute  4 die als Macht der Ohnmacht, dıe den Tod Jesu L11IUTI
ber erst recht eine Paradoxie Ööffnet: Der deshalb zulassen kann, weil S1e Jjene aC.| hat,
dem ethischen Impuls und 1e! heilende überwinden. Die Überlastung des sittlı-
rzt verlängert dadurch das Leiden der Men- hen Protestes er Glauben Christus,
schen: „Die Haupterkenntnis, die für Rıeux 47 Ende Glauben die Lebensmacht „Gott”
der 'est ste} ıst dıe der Chwache der 1e0e, dıie Kreuz eine identitätsermöglichende Entlastung.nıemals einen ıhr adäquaten Ausdruck findet” 146) Die iındrucksvolle Ausführung des Themas, der
Damiut hat euhaus das Theodizeeproblem als faire und bis zule: argumentlerende Stil und
Bedrohung des identitätsbildenden Urvertrau- nicht zuletzt der Lösungsvorschlag, der die
€] als edrohung der Möglichkeit aıttlicher Theodizeefrage nicht erledigt, verleihen der
' ernunft und als edrohung der Instumen- Studie ihren besonderen Wert. Allerdings gibt
talisierung unschuldiger Opfer der Geschichte der Preis der ‚Ösung, die Neuhaus vorschlägt,
rekonstrule: uch en: euhaus hypostasiert Liebe

„präexistenten”, VOIIll ensch und eSC|Der zweiıte el — SUC. deshalb nach
theologischen Möglichkeiten, die Dialektik der unabhängigen Macht, angesichts derer der
Theodizeefrage aufzulösen. dieser Hinsicht ensch sich NuTr och als schuldig und Aäch-

ig erkennen kann. Hier wird eın odell reakti-Neuhaus der Theologie eine die MEeuU-
zeitliche 'ernunft unersetzbare Funktion viert, das stark die Nähe des augustinischen
Nicht IT „erfüllt der Glaube hıer ein ernunft- Lösungsvorschlags gera die Schuld wird

ontologisiert und mu{ VO! Menschen lleinbedürfnis” (14f), sondern die philosophische der
ausgetragen werden. Nur weil Gott sich freiwil-existentialistische Reflexion zeigt ‚auf der Fbene

iıhrer historisch-praktischen Aktualisierung dıe lıg verohnmächtigt als jene aC] die nicht
Heteronomie sıttlıcher Vernunft“ auf. Tod läßt, ist die Paradoxie der eodizee kein

wirklicher Anlafl mehr Protest. Wird damiteologische Entwürfe werden auf Lösungs-
potential analysiert: arl Rahner, Wolfhart S  T dem Glauben selbst Hau wieder das Be-
annenberg, Hans Küng, Jürgen und T, dessen ehlen euhaus einklagt: das
erhard Jüngel, wobei die letzten beiden den obsche agen und Anfragen Gott nach

dem Warum der gebrochenen Schöpfung elbst?eigentlichen Lösungsansatz abgeben
ınen durch eiıne Verschränkung der Leidens- Die Parusieverzögerung als (8)8er

problematik muit der etapher VO „Tod eodizee jeber‘ bleibt darum eın Stachel,
Gottes”, ZuUum andern mit iıner „Phänomeno- eın Anstof(ß auch eın theologischer, S  D blo{fs

ıner der protestierenden, säkularen ' ernunft.Jogie der Liebe”, die Liebe als aC der freiwil-
ligen Verohnmächtigung verstehen läßt. „Wenn Deshalb ist die Paradoxie der 'ernunft, WI1e sS1e
aber die Ohnmacht solıdarıscher 1ebe, WIE SIE sıch In Theodizeeproblem sichtbar wird, nicht Span-

nungslos VO  5 ıner Glaubensüberzeugung her-der Theodizeefrage 1ert, als welthaft-zeschicht- auflösbar.liche Vermittlungsform Jener göttlichen T iebe gelten
muß, dıe sıch in dıe Ohnmacht des TeuUZES begeben 1NZ Franz Gruber

212 

Eine andere, doch problematische Antwort stellt 
Hegel zur Verfügung: Zwar erkennt er über Kant 
hinaus die notwendige transzendentale Funk­
tion des Freiheitsbewußtseins für die Sensibi­
lisierung einer Opfergeschichte (Geschichte als 
"Schlachtbank"), aber durch seine "Dialektik des 
Geistes" wird das Glück oder Unglück des ein­
zelnen zu einer unbedeutenden Empfindung im 
Lauf der Geschichte des Geistes. 

Eine nochmalige Zuspitzung der Theodizee­
problematik analysiert Neuhaus in Camus' 
Erzählung "Die Pest" (122-163). Sie geht über 
Büchners Protestatheismus hinaus, weil sie die 
Leidenserfahrung nicht mit einer ethischen Ver­
weigerung oder Resignation beantworten will, 
sondern mit einer der Schöpfung abgetrotzten, 
heroischen Humanität. Gegen die Gefahr, ange­
sichts des Leidens und Sterbens der Pestkranken 
abgestumpft zu werden, entwickelt Camus "An­
sätze zu einer Spiritualität der Revolute" (140), die 
aber erst recht eine Paradoxie öffnet: Der aus 
dem ethischen Impuls und aus Liebe heilende 
Arzt verlängert dadurch das Leiden der Men­
schen: "Die Haupterkenntnis, die für Rieux am Ende 
der Pest steht, ist die von der Schwäche der Liebe, die 
niemals einen ihr adäquaten Ausdruck findet" (146). 

Damit hat Neuhaus das Theodizeeproblem als 
Bedrohung des identitätsbildenden Urvertrau­
ens, als Bedrohung der Möglichkeit sittlicher 
Vernunft und als Bedrohung der Instumen­
talisierung unschuldiger Opfer in der Geschichte 
rekonstruiert. 

Der zweite Teil (165-313) sucht deshalb nach 
theologischen Möglichkeiten, die Dialektik der 
Theodizeefrage aufzulösen. In dieser Hinsicht 
schreibt Neuhaus der Theologie eine für die neu­
zeitliche Vernunft unersetzbare Funktion zu: 
Nicht nur "erfüllt der Glaube hier ein Vernunft­
bedürfnis" (14f), sondern die philosophische oder 
existentialistische Reflexion zeigt "auf der Ebene 
ihrer historisch-praktischen Aktualisierung die 
Heteronomie sittlicher Vernunft" (150) auf. Fünf 
theologische Entwürfe werden auf ihr Lösungs­
potential hin analysiert: Karl Rahner, Wolfhart 
Pannenberg, Hans Küng, Jürgen Moltmann und 
Eberhard Jüngel, wobei die letzten beiden den 
eigentlichen Lösungsansatz abgeben - zum 
einen durch eine Verschränkung der Leidens­
problematik mit der Metapher vom "Tod 
Gottes", zum andern mit einer "Phänomeno­
logie der Liebe", die Liebe als Macht der freiwil­
ligen Verohnmächtigung verstehen läßt. "Wenn 
aber die Ohnmacht solidarischer Liebe, wie sie sich in 
der Theodizeefrage artikuliert, als welthaft-geschicht­
liche Vermittlungsform jener göttlichen Liebe gelten 
muß, die sich in die Ohnmacht des Kreuzes begeben 

Dogmatik 

hat, um den Tod zu überwinden, dann kann die 
Theodizeefrage nicht mehr als die Frage buchstabiert 
werden, wo denn angesichts des Leidens die Macht 
göttlicher Liebe bleibe; denn die Theodizeefrage stellt 
sich bereits in der Kraft derjenigen Liebe, nach der sie 
fragt." (310) 
Der dritte Teil schließt zusammenfassend und auf 
einige interessante Anschlußmöglichkeiten (zum 
Beispiel Levinas) hinweisend die Arbeit ab. 

Im Ergebnis läuft das Anliegen von Neuhaus auf 
ein verändertes Verständnis der Theodizeefrage 
hinaus: Sie ist eigentlich nur stellbar, wenn sie 
schon an einem Verständnis von Liebe partizi­
piert, die nur Gott erfüllen kann. Das eigene 
Leiden am Leiden anderer, der Protest gegen 
Unrecht und Sterben ist nur dann nicht selbst­
zerstörerisch oder resignativ, wenn die Theo­
dizeefrage als Ausdruck jener Ohnmacht begrif­
fen wird, in der Gott in der Welt gegenwärtig ist 
- als Macht der Ohnmacht, die den Tod Jesu nur 
deshalb zulassen kann, weil sie jene Macht hat, 
ihn zu überwinden. Die Überlastung des sittli­
chen Protestes erfährt im Glauben an Christus, 
im Glauben an die Lebensmacht "Gott" im 
Kreuz eine identitätsermöglichende Entlastung. 

Die eindrucksvolle Ausführung des Themas, der 
faire und bis zuletzt argumentierende Stil und 
nicht zuletzt der Lösungsvorschlag, der die 
Theodizeefrage nicht erledigt, verleihen der 
Studie ihren besonderen Wert. Allerdings gibt 
der Preis der Lösung, die Neuhaus vorschlägt, 
auch zu denken: Neuhaus hypostasiert Liebe zur 
"präexistenten", von Mensch und Geschichte 
unabhängigen Macht, angesichts derer der 
Mensch sich nur noch als schuldig und ohnmäch­
tig erkennen kann. Hier wird ein Modell reakti­
viert, das stark in die Nähe des augustinischen 
Lösungsvorschlags gerät - die Schuld wird so 
ontologisiert und muß vom Menschen allein 
ausgetragen werden. Nur weil Gott sich freiwil­
lig verohnmächtigt als jene Macht, die nicht im 
Tod läßt, ist die Paradoxie der Theodizee kein 
wirklicher Anlaß mehr für Protest. Wird damit 
nicht dem Glauben selbst genau wieder das ge­
nommen, dessen Fehlen Neuhaus einklagt: das 
hiobsche Klagen und Anfragen an Gott nach 
dem Warum der gebrochenen Schöpfung selbst? 
Die Parusieverzögerung als Antwort christlicher 
Theodizee (G. Sieberth) bleibt darum ein Stachel, 
ein Anstoß - auch ein theologischer, nicht bloß 
einer der protestierenden, säkularen Vernunft. 
Deshalb ist die Paradoxie der Vernunft, wie sie 
im Theodizeeproblem sichtbar wird, nicht span­
nungslos von einer Glaubensüberzeugung her­
auflösbar. 

Linz Franz Gruber 


