Dogmatik

211

Geschichte innerlich verbunden wird, nicht ohne
gewichtige Sachgriinde. Das soll hier eben ange-
deutet worden sein, damit keine falschen Forde-
rungen an das im vorliegenden Fall Gebotene
gestellt werden. Was faktisch herausgearbeitet
worden ist, betrifft jene Inhalte, die noch bis in
die neuscholastisch orientierte Dogmatik meist
als ,die Letzten Dinge” angesprochen wurden,
néherhin im Sinne der Vollendung des Einzel-
menschen beziehungsweise der Welt {iberhaupt
im Letzten Gericht (vgl. dazu gerade das in
seinem ,Grundriff der Dogmatik” von L. Ott
Gebotene). Von daher wird verstandlich, daf$
sich dieser Faszikel sowohl von dem abhebt, was
im Fasz. 7a zu Schrift und Patristik vorgelegt ist,
wie auch von dem, was fiir die Zeit nach der
Reformation bis heute ausgefiihrt ist (F. 7c). Ein
einfacher Blick auf die Inhaltsverzeichnisse laf3t
das erkennen. Tatséchlich sind es nun in diesem
Faszikel die Inhalte eschatologischer Lehren, die
die Gliederungspunkte abgeben. Diese Inhalte
werden fiir die einzelnen, dogmengeschichtlich
relevanten Theologen erhoben, geschichtlich
eingeordnet und dargestellt. Im einzelnen sind
es, gemaf der Gliederung, diese: Der Tod; die
Suffragien fiir die Verstorbenen; das Fegefeuer;
die Vorzeichen des Letzten Gerichts; die Auf-
erstehung; das Letzte Gericht, das Weltende und
die Welterneuerung; die Holle; die himmlische
(beziehungsweise ewige) Gliickseligkeit. Fiir die
Hoch- und Spitscholastik wird nicht besonders
iiber den Tod gesprochen, wohl aber ein Ab-
schnitt iiber die Gottesanschauung angefiigt.
Alle genannten Paragraphen haben mehrere
oder wenige Unterpunkte. Diese Aufstellung
1aBt erkennen, was zu damaliger Zeit Thema
theologischer Reflexion und Darstellung war. Es
im einzelnen hier vorzustellen, reicht der Ort
nicht. Jedenfalls wird der Wandel in Thematik
und, vor allem, in der Gewichtung theologischer
Fragestellungen im Laufe der Geschichte offen-
kundig, was freilich dazu einlddt, zu bedenken,
was jeweils, eben auch heute, der Theologie not-
tut, um jhrem Auftrag im lebendigen Leben der
Kirche gerecht zu werden. Damalige (wie heuti-
ge) eschatologische Erkenntnisse und Lehren
haben jedenfalls gerade auch das alltagliche
kirchliche Leben in Frommigkeit und Kult ge-
pragt und prégen sie, wodurch wieder die All-
tagsrelevanz theologischen Denkens eingemahnt
ist. - Dem Verfasser und dem Bearbeiter des vor-
liegenden Faszikels ist fiir ihre entsagungsvolle
Arbeit — dogmengeschichtliches Arbeiten ist ja in
hohem Maf entsagungsvoll, jedenfalls ,aufler-
lich” - zu danken; sie geben uns gediegene
Erkenntnisse und Grundlagen auch fiir heutiges
Arbeiten im Sinne dogmatischer Theologie.

Wien Raphael Schulte

B NEUHAUS GERD, Theodizee — Abbruch oder
Anstoff des Glaubens. Herder, Freiburg (365).
Brosch. DM 68,-/S 531,~/sFr 68,—.

Gerd Neuhaus’ Studie, die 1992 als Habi-
litationsschrift fir Fundamentaltheologie in
Bochum vorgelegt wurde, gehort zu den ein-
drucksvollsten theologischen Auseinander-
setzungen mit der Theodizeeproblematik der
letzten Jahre. Sie leuchtet tiefsinnig das Problem
aus und entwickelt eine bedenkenswerte, ja auch
eine raffinierte ,, Antwort” — denn sie will expres-
sis verbis eben keine Antwort auf die Theodizee-
frage liefern, sondern sie als Frage bewahren.
Nur so entgeht Theologie einer akademischen
Spekuliererei, die schon in der Hiobserzahlung
als Unglaube Liigen gestraft wird; nur so be-
wahrt sie die allemal nicht wegzudeutelnde
Paradoxie, die sich an der Theodizeeproblematik
offenbart.

In einem dreiteiligen Themenaufbau wird das
Theodizeeproblem als eine mehrfache Problem-
verschrankung entfaltet. Im ersten Teil geht
Neuhaus transzendental-geschichtliche(n) und real-
geschichtliche(n) Voraussetzungen der Theodizee-
frage (27-163) nach, die weit iiber den bloflen
Widerspruch von Liebe und Allmacht Gottes
hinausgehen. Neuhaus eroffnet die Problem-
entfaltung mit Biichners Protest gegen den
Gottesglauben, der im Faktum des Leiden , den
Fels des Atheismus” proklamiert. Die sich hier
anmeldende Theodizeefrage in der Form der
Auflehnung und Resignation wird aber von
Neuhaus auf das Problem der VerldBlichkeit des
Urvertrauens in eine geordnete Schépfung wei-
tergefiihrt beziehungsweise auf die transzenden-
talphilosophische Moglichkeit nach der Einheit
des Ich ausgerichtet. Somit wird das Theodizee-
problem als Vernunftproblem lesbar und nicht
bloB als psychologisches Problem der gespalte-
nen Personlichkeit Biichners. Das Problem nach
der transzendentalen Einheit des Ich war schon
in Kants Freiheitsantinomie formuliert gewor-
den: Wie kann der unbedingte Anspruch des
Sittengesetzes einer autonomen Vernunft Hand-
lungen vorschreiben, die diese Vernunft als je
empirische nicht zu erfiillen vermag? Kant loste
bekanntlich dieses Problem anhand der notwen-
digen Postulate von der Existenz Gottes und der
Unsterblichkeit der Seele durch eine Vermittlung
der Freiheits- und Naturkausalitat. Die Theo-
dizeefrage Biichners jedoch stellt gerade in
Zweifel, was Kant voraussetzt: daff die Natur
eine der moralischen Gesinnung entsprechende
Kausalitdt besitze — in Biichners Worten: ,Das
leiseste Zucken des Schmerzes, und rege es sich nur in
einem Atom, macht einen Rif§ in der Schopfung von
oben bis unten” (27).



212

Dogmatik

Eine andere, doch problematische Antwort stellt
Hegel zur Verfligung: Zwar erkennt er tiber Kant
hinaus die notwendige transzendentale Funk-
tion des Freiheitsbewuftseins fiir die Sensibi-
lisierung einer Opfergeschichte (Geschichte als
,Schlachtbank”), aber durch seine , Dialektik des
Geistes” wird das Gliick oder Ungliick des ein-
zelnen zu einer unbedeutenden Empfindung im
Lauf der Geschichte des Geistes.

Eine nochmalige Zuspitzung der Theodizee-
problematik analysiert Neuhaus in Camus’
Erzahlung ,Die Pest” (122-163). Sie geht iiber
Biichners Protestatheismus hinaus, weil sie die
Leidenserfahrung nicht mit einer ethischen Ver-
weigerung oder Resignation beantworten will,
sondern mit einer der Schépfung abgetrotzten,
heroischen Humanitit. Gegen die Gefahr, ange-
sichts des Leidens und Sterbens der Pestkranken
abgestumpft zu werden, entwickelt Camus , An-
sdtze zu einer Spiritualitit der Revolute” (140), die
aber erst recht eine Paradoxie offnet: Der aus
dem ethischen Impuls und aus Liebe heilende
Arzt verldngert dadurch das Leiden der Men-
schen: ,,Die Haupterkenntnis, die fiir Rieux am Ende
der Pest steht, ist die von der Schwiiche der Liebe, die
niemals einen ihr adiquaten Ausdruck findet” (146).

Damit hat Neuhaus das Theodizeeproblem als
Bedrohung des identitétsbildenden Urvertrau-
ens, als Bedrohung der Moglichkeit sittlicher
Vernunft und als Bedrohung der Instumen-
talisierung unschuldiger Opfer in der Geschichte
rekonstruiert.

Der zweite Teil (165-313) sucht deshalb nach
theologischen Madglichkeiten, die Dialektik der
Theodizeefrage aufzul6sen. In dieser Hinsicht
schreibt Neuhaus der Theologie eine fiir die neu-
zeitliche Vernunft unersetzbare Funktion zu:
Nicht nur ,erfiillt der Glaube hier ein Vernunft-
bediirfnis” (14f), sondern die philosophische oder
existentialistische Reflexion zeigt ,auf der Ebene
ihrer  historisch-praktischen  Aktualisierung die
Heteronomie sittlicher Vernunft” (150) auf. Funf
theologische Entwiirfe werden auf ihr Losungs-
potential hin analysiert: Karl Rahner, Wolfhart
Pannenberg, Hans Kiing, Jiirgen Moltmann und
Eberhard Jiingel, wobei die letzten beiden den
eigentlichen Losungsansatz abgeben - zum
einen durch eine Verschrinkung der Leidens-
problematik mit der Metapher vom ,Tod
Gottes”, zum andern mit einer ,Phdnomeno-
logie der Liebe”, die Liebe als Macht der freiwil-
ligen Verohnmaéchtigung verstehen 1afit. , Wenn
aber die Ohnmacht solidarischer Liebe, wie sie sich in
der Theodizeefrage artikuliert, als welthaft-geschicht-
liche Vermittlungsform jener gottlichen Liebe gelten
muf3, die sich in die Ohnmacht des Kreuzes begeben

hat, um den Tod zu iiberwinden, dann kann die
Theodizeefrage nicht mehr als die Frage buchstabiert
werden, wo denn angesichts des Leidens die Macht
gottlicher Liebe bleibe; denn die Theodizeefrage stellt
sich bereits in der Kraft derjenigen Liebe, nach der sie
fragt.” (310)

Der dritte Teil schliet zusammenfassend und auf
einige interessante Anschluméglichkeiten (zum
Beispiel Levinas) hinweisend die Arbeit ab.

Im Ergebnis lauft das Anliegen von Neuhaus auf
ein verdndertes Verstandnis der Theodizeefrage
hinaus: Sie ist eigentlich nur stellbar, wenn sie
schon an einem Verstdndnis von Liebe partizi-
piert, die nur Gott erfiillen kann. Das eigene
Leiden am Leiden anderer, der Protest gegen
Unrecht und Sterben ist nur dann nicht selbst-
zerstorerisch oder resignativ, wenn die Theo-
dizeefrage als Ausdruck jener Ohnmacht begrif-
fen wird, in der Gott in der Welt gegenwirtig ist
- als Macht der Ohnmacht, die den Tod Jesu nur
deshalb zulassen kann, weil sie jene Macht hat,
ihn zu iiberwinden. Die Uberlastung des sittli-
chen Protestes erfahrt im Glauben an Christus,
im Glauben an die Lebensmacht ,Gott” im
Kreuz eine identitdtsermoglichende Entlastung.

Die eindrucksvolle Ausfiihrung des Themas, der
faire und bis zuletzt argumentierende Stil und
nicht zuletzt der Losungsvorschlag, der die
Theodizeefrage nicht erledigt, verleihen der
Studie ihren besonderen Wert. Allerdings gibt
der Preis der Losung, die Neuhaus vorschlégt,
auch zu denken: Neuhaus hypostasiert Liebe zur
,préexistenten”, von Mensch und Geschichte
unabhéngigen Macht, angesichts derer der
Mensch sich nur noch als schuldig und ohnmaéch-
tig erkennen kann. Hier wird ein Modell reakti-
viert, das stark in die Nahe des augustinischen
Losungsvorschlags gerédt — die Schuld wird so
ontologisiert und muff vom Menschen allein
ausgetragen werden. Nur weil Gott sich freiwil-
lig verohnméchtigt als jene Macht, die nicht im
Tod 148, ist die Paradoxie der Theodizee kein
wirklicher AnlaB mehr fiir Protest. Wird damit
nicht dem Glauben selbst genau wieder das ge-
nommen, dessen Fehlen Neuhaus einklagt: das
hiobsche Klagen und Anfragen an Gott nach
dem Warum der gebrochenen Schopfung selbst?
Die Parusieverzogerung als Antwort christlicher
Theodizee (G. Sieberth) bleibt darum ein Stachel,
ein Anstof8 — auch ein theologischer, nicht blof8
einer der protestierenden, sdkularen Vernunft.
Deshalb ist die Paradoxie der Vernunft, wie sie
im Theodizeeproblem sichtbar wird, nicht span-
nungslos von einer Glaubensiiberzeugung her-
auflosbar.

Linz Franz Gruber



