Niewiadomski/Extra media nulla salus?

227

JOZEF NIEWIADOMSKI

Extra media nulla salus?

Zum Anspruch der Medienkultur

Die medial strukturierte Weltzivilisation
stellt das Beispiel einer Kultur, die wie
kaum eine andere den totalitiren Anspruch
erhebt, der alleinige Lebens- und Sterbe-
horizont der Menschen von heute zu sein.
Der theologische Umgang mit diesem
Anspruch darf sich aber nicht durch den
apokalyptischen Dualismus leiten lassen;
vielmehr mufl deren Transformation aus
der immer noch groferen Kraft des sich in
die Geschichte inkarnierenden Gottes erfol- |
gen. Der Autor ist Professor fiir Dogmatik
an der Katholisch-Theologischen Hoch-
schule Linz. (Redaktion)

Es diirfte kein Zufall gewesen sein, daf3
im Jahre 1994 das angesehene Mas-
sachusetts Institute of Technology das
vor dreifflig Jahren erschienene Werk
des kanadischen Literaturwissen-
schafters und Kommunikationstheo-
retikers Marshall McLuhan: , Under-
standing media” neu publizierte'. Bei
seinem Erscheinen heftig diskutiert
und umstritten?, hat das Buch wie
kaum ein anderes unsere saloppe
Sprache gepragt. Nicht nur der mo-
derne Sprachgebrauch der Begriffe
~+Medien” und ,Massenmedien” — die
Formel: ,the medium ist the mes-
sage”— geht auf McLuhan zuriick’
auch fiir die beliebten Metaphern, die
unsere Welt als Dorf, als ,global

village” und unser Zeitalter als ,,Age of
Information” beschreiben, zeichnet er
verantwortlich. Die medientheoreti-
schen Zeitschriften neueren Datums
betrachten McLuhan als den grofiten
Propheten unseres Zeitalters, als einen
Guru und sein Werk als die Bibel der
Medienkultur®.

Es wire nun verfehlt, ihn nur als einen
analytischen Medientheoretiker oder
Kommunikationswissenschafter zu be-
trachten und seine weitgreifenden Pro-
phezeiungen zu depotenzieren. Gera-
de diese machen ihn interessant und
aktuell; was er im Jahre 1964 zu sagen
versuchte und wie er es sagte, das er-
hilt eine neue Aktualitat im Jahre 1995.
Vor allem im Hinblick auf die utopi-
sche Seite!

1. Der Traum vom ,global village”

Zweifache Verdnderung sei mit den
neuen Technologien mitgegeben. Zum
einen bringt uns die neue Technologie
zur Stammestradition — allerdings aus-
gedehnt auf die ganze Weltgesellschaft
— zuriick. Da die Elektrizitat keine
Grenzen kennt — weder die politischen,
noch die geographischen - wird sie die
Weltbevolkerung wie in einem grofien
Dorf vereinigen kénnen; die Bedeu-

' M.-McLuhan, Understanding Media. The Extension of Man. With a new introduction by Lewis

H. Laphan. Cambridge Mass. 1994.

2 Das 1964 zum ersten Mal erschienene Werk wurde auch ins Deutsche iibersetzt: M. McLuhan, Die
magischen Kanile: Understandig Media. Frankfurt a.M. 1970.
3 Vgl. M. McLuhan, O. Fiore und ]. Angel, The Medium ist the Massage (1967); dt.: Das Medium ist

Massage (sic!). Frankfurt a.M. 1969 (*21984).

4 Vgl die Zeitschriften: ,Wired” oder ,Whole Earth Review”.



228

Niewiadomski/Extra media nulla salus?

tung der Grenzen wird abnehmen.
Zum anderen bleibt auch unsere Wahr-
nehmung vom Einflu der Techno-
logien nicht unberiihrt. McLuhan
nahm zuerst an, die vom Menschen
entwickelten Technologien seien eine
»Verlangerung” des Menschen; sie po-
tenzieren also das anthropologisch
Vorgegegebene, transformieren es aber
keineswegs grundsitzlich: Vielmehr
verstirken und vervielfdltigen sie
menschliche Funktionen. Wie ein
Schldger den Unterarm verlédngere und
die Wunden zufiigenden Kugeln die
Zdhne ersetzen, so bringt der Com-
puter, das bisher aufiergewohnlichste
Werkzeug des Menschen, die Aus-
dehnung unseres Nervensystems mit
sich.

Nun wirkt sich der Einflufs der neuen
Werkzeuge am meisten auf unsere
Erkenntnisfahigkeit aus: durch die
elektronischen Medien wird diese von
der linearen und logischen Struktur
und von der Fixierung auf kausal ver-
bundene Argumente losgeldst und auf
wiederholbare Momente und eine auf
die Diskontinuitit eingestellte Anord-
nung getrimmt; sie wird intuitiv arbei-
ten, mit Analogien und Assoziationen.
McLuhan diagnostizierte zwei tech-
nologischen Revolutionen in der Ge-
schichte der Menschheit in Kontext der
Medien. In der Mitte des 15. Jahrhun-
derts potenzierte die Entdeckung des
Buchdrucks die Fahigkeit des linearen
Denkens: die Wahrnehmung und die
Rekonstruktion der Welt folgte dann
der Logik einer Buchseite; die An-
wendungen der Elektrizitit (Telegraf,
Telefon, Fernsehen, Computer usw.)

bringen eine neue Weltwahrnehmung,
ja Weltkonstruktion mit sich, die man
heutzutage, dreiflig Jahre danach, am
besten mit den Begriffen des ,Cyber-
space”*® beschreiben konnte.

Ganz niichtern betrachtet lafit sich
diese Konstruktion als eine rigorose
Mathematisierung der Welt darstellen.
Schon McLuhan bediente sich aber
zweier Sprachkulturen, um die Ver-
dnderung zu beschreiben; neben der
niichtern-analytischen Betrachtung hat
er auf die mystisch-literarischen Tra-
ditionen zuriickgegriffen, um seine
Angste und Hoffnungen zu thema-
tisieren. ,Understanding media” ist
ein doppelbodiges Werk: die niichter-
ne Annahme, dafs Technologien letzt-
endlich nur eine , Verldngerung” des
Menschen seien, die das anthropo-
logisch Vorgegegebene zwar beeinflus-
sen, dieses aber mehr potenzieren als
grundsdtzlich transformieren, wird
iiberlagert durch den Glauben, den
McLuhan in den Werken G.K. Chester-
tons und im bilderfreundlichen Katho-
lizismus fand. So konnte er sein Urteil
iber die Verdnderung der menschli-
chen Wahrnehmung mit einer religio-
sen Vision verbinden. Er glaubte, daf8
es die Grammatik des Wortes war, die
die Menschen teilte und isolierte: Sie
ermoglichte die Thematisierung der
selbstsiichtigen Interessen im Indivi-
dualbereich und im nationalen Kon-
text®. Demgegeniiber werden die elek-
tronischen Medien und die elektro-
nisch unterstiitzte Kommunikation die
Menschheit des grofien Dorfes in den
Zustand der Seligkeit, ja geradezu des
Paradieses zuriickbringen’.

5 Der Begriff ,Cyberspace” wurde 1984 vom W. Gibbson in seinem Roman: ,Neuromancer” (dt.

1987) gepragt.
¢ Vgl. McLuhan (s.Anm. 1) v.a. 170-178.

7 Vgl. McLuhan (s. Anm. 1) 80: ,, The computer...promises by technology a Pentecostal condition of

universal understanding and unity.”



Niewiadomski/Extra media nulla salus?

229

Dieser Glaube ist unter den Medien-
theoretikern keineswegs ausgestorben.
Im Gegenteil: Er ist die eigentliche
Triebfeder der Faszination, wenn gar
nicht der Forschung selber. Der , Infor-
mation Superhighway” (,,Datenauto-
bahn”) und ,Internet” inspirierten
nicht nur die Redeweise von der
yvirtual reality”?, sondern auch der
»virtual community”. Einer der Gurus
der ,virtual reality”, Howard Rhein-
gold, publizierte 1993 seinen ersten
Erfahrungsbericht mit der ,Virtual
community”®. Sein Urteil: die neuen
Medien haben die Menschheit bereits
auf allen Ebenen radikal verdndert. Als
Individuen unterscheiden sich die
heutigen Jugendlichen von denen der
Generation McLuhans: Thre Mensch-
werdung vollzieht sich nicht mehr als
Alphabetisierung, deswegen lesen sie
auch nicht mehr, oder lesen anders als
ihre Vorfahren und sind auf ihre Art
und Weise kommunikativer; die Be-
ziehungen von einer zur anderen
Person funktionieren dank der media-
len Vermittlung besser; schluiendlich
dndert sich auch die politische Basis.
Rheingold sieht in der virtual reality
einen der entscheidenden Durch-
briiche zur Ausbildung einer demokra-
tischen Gesellschaft. Die elektronische
Agora wird das zustandebringen, was
die wirkliche Agora nicht schaffen
konnte: eine weltweite Gemeinschaft®.
An die Stelle des alphabetisierten Alt-
europa tritt die digitalisierte Welt-
gesellschaft. In einem Land, in dem die
Bedeutung von Raumgrenzen in jeder

Stadt dem Besucher sofort in die
Augen springt, und zwar als eine
Grenze zwischen arm und reich, als
eine Grenze zwischen jenen, die gesell-
schafts-politisch integriert sind und je-
nen, die im Ghetto leben, kann die
Vision einer ,virtual community” als
eine radikale Utopie, aber auch als der
Inbegriff einer radikalen Verdriangung
oder gar als Zynismus gesehen
werden. Man kann die Hoffnungen
kaum besser zusammenfassen, als dies
Nikolas Negroponte, Professor fiir
Medientechnologie am Massachusetts
Institute of Technology in seinem
neuesten Buch tat: ,,Wahrend die Poli-
tiker mit der Last der Geschichte zu
kdmpfen haben, wéchst eine neue
Generation heran. Durch die Digital-
kultur ist sie von den alten Vorurteilen
befreit. Die territorialen Grenzen, die
die Basis fiir Freundschaft, Zusam-
menarbeit, Spiel und Nachbarschaft
festlegten, sind den Jugendlichen keine
Grenzen mehr. So kann die Digital-
technik eine natiirliche Kraft sein, die
die Menschen zu einer grofleren Welt-
harmonie bringt.” Sein Werk heifst
auch ,Being digital”".

Die Doppelbédigkeit vom Niichtern-
Analytischen und  Mystisch-Reli-
giosen, die noch bei McLuhan zu be-
obachten war, hat bei den heutigen
Kommunikationstheoretikern und
Visionédren der morgigen Gesellschaft
einer organischen Sicht Platz gemacht.

. Ihre Analysen werden von einer gera-

dezu inbriinstigen Religiositit mit-
getragen; einer Religiositdt, die von

¢ Der Ausdruck wurde 1989 von ]. Lanier gepragt; er verdriangte den fritheren Begriff ,artificial
reality”. Vgl. H. Rheingold, Virtuelle Welten. Reisen im Cyberspace. Reinbeck 1992.

°  H. Rheingold, The Virutal Community. Homesteading on the Electronic Frontier. Reading Mass.
1993: dt.: Virtuelle Gemeinschaft. Soziale Beziehungen im Zeitalter des Computers. Bonn 19%4.

© Vgl Ebd., vor allem die Kapiteln: ,Daily Life in Cyberspace”; ,Grassroots Groupminds” und

Disinformocraty”.

" N. Negroponte, Being digital. New York 1995, 230.



230

Niewiadomski/Extra media nulla salus?

einigen Theoretikern bereits als Folge
der zweiten Revolution — der Ab-
l6sung des Wortes durch das Bild —
begriffen wird. Die Darstellung des
Weges ,,von den Tafeln der Sumerer zu
den Chips von Silicon-Valley”* ist in
unserer Gegenwart zu einem theologi-
schen Unternehmen geworden. In die-
sem Zusammenhang wird einer der
kulturrelevantesten theologischen Dis-
kurse gefiihrt, wenn auch oft auf eine
verdeckte Art und Weise®.

2. Die Religion des
»grofien Dorfes”

Ist der Weg von den Tafeln der
Sumerer nach Kalifornien wirklich ein
Weg aus dem Reich des Zerwiirfnisses
ins Reich des Friedens? Wie werden
die Hoffnungen beschrieben und
welcher Art von Theologie sind sie
verpflichtet? Mit einer Klarheit son-
dergleichen nennt der Herausgeber
des McLuhanschen Werkes Lewis H.
Lapham in seiner Einleitung zur zwei-
ten Auflage die theologische Logik
beim Namen. Die neuen Medien haben
eine postmoderne Vorstellungskraft
mit sich gebracht, die er als ,, vor-christ-
lich” bezeichnet. Den alten pagani-
schen Glaubenssystemen vergleichbar,
schaffen die neuen Medien mitten im
Chaos eine Gemeinschaft, indem sie
bei wechselndem, weil zweitrangigem
Inhalt konstante Bilder zur Stiitzung
von Identitit liefern. Oberflachlich be-

trachtet denkt Lapham zuerst an den
Starkult: ganz gleich, was die Nach-
richten an Krieg und Zerstérung zu
berichten haben, lacheln uns die Stars,
die ,Celebrities” von den Titelseiten
der Illustrierten an. Sie lacheln, wie sie
schon vor zwanzig Jahren geldchelt
haben und - den lichelnden Buddha-
bronzestatuen vergleichbar - ver-
mitteln dasselbe Sicherheitsgefiihl.
Dem Pantheon der alten Kleingotter
vergleichbar nimmt das Pantheon
der ,Celebrities” dem Durchschnitts-
amerikaner die Alltagsprobleme mit
derselben Wirksamkeit ab wie die
alten Gotter: von Schmerz iiber den
Zweifel bis hin zur Angst vor dem
Tod™.

Das Fernsehen als die erste wirklich
weltweite Religion, Video als die ge-
ldufige ,Form ritueller Aktivitat” der
Zeitgenossen®™:. Die Medien prasen-
tieren dem Durchschnittszeitgenossen
eine Bilderflut und deren rituelle
Wiederholung. Sie beheimaten den
Gegenwartsmenschen, indem sie ihm
das Gefiihl der religiosen Unmittel-
barkeit verleihen und die Moglichkeit
einer reflektierenden Distanz beseiti-
gen. Die ,Trennung von Wahrneh-
mung und Interpretation” ist nicht
mehr moglich; der ,Akt des Wahr-
nehmens besteht darin, Invarianzen zu
konstruieren“’. Wie geschieht dies?
Durch Isolieren, durch Auswiéhlen,
durch Scharfstellen und unendliches
Wiederholen. Die Erzidhlgemeinschaft
wird ersetzt durch eine auf der Basis

2 Vgl. N. Bolz, Am Ende der Gutenberggalaxis. Die neuen Kommunikationsverhaltnisse. Miinchen

1993, 179

»  Deswegen ist auch der Vorwurf der ,Retheologisierung der Wirklichkeit” ein beliebtes Argument,
um die Gegner und Kritiker der Kommunikationstheorien des digitalen Zeitalters zu tiberfiihren.
% L. H. Lapham, Introduction to the MIT Press Edition. The Eternal Now. In: M. McLuhan (s. Anm. 1)

IX-XXII, hier XXf.

*  M.Ch. Taylor, E. Saarinen, Imagologies. Media philosophy. London 1994, Teleevangelism 1 und

Video 12.

16 ]. Richards, E. von Glasfeld, Die Kontrolle der Wahrnehmung 214, zit. nach Bolz (s. Anm. 12) 39.



Niewiadomski/Extra media nulla salus?

231

von rituellen Wiederholungen der
zahllosen Videoclips sich immer neu
konstituierende Kultgemeinschaft.
Einem solchen Wahrnehmungsver-
fahren kann nur Asthetik gerecht wer-
den. Und welche Asthetik? Norbert
Bolz wies daraufhin, daff solche
Beschreibungen der Wahrnehmung
und der Ritualisierung im Kontext der
neuen Medien der &sthetischen Vision
Friedrich Nietzsches verpflichtet sind,
wenn dieser — etwa in ,Wille zur
Macht” § 569 - die Logisierung des
Weltchaos, die Schopfung beschreibt.
Die Reduktion der Vielfalt durch
Entscheidungen und die ritualisierten
Fixierungen derselben markieren den
Anfang und erlauben dem Menschen,
sich als Bandiger des Chaos und als
sein eigener Weltschopfer zu erleben.
Das neue Zeitalter, das mit der virtual
reality verbunden ist, macht demnach
den Menschen zu einem ,Knoten-
punkt” unendlich vieler Realititen;
ynicht nur Allwissenheit und Omni-
prasenz” werden moglich; in Cyber-
space scheint Zeit und Raum aufge-
hoben zu sein. Die altesten religitsen
Traume werden Wirklichkeit: Die elek-
tronischen Bilder sollen Tridger der
Unsterblichkeit werden ™.

Die konsequente Besetzung traditio-
neller religioser Begriffe und Meta-
phern mit den neuen Inhalten mag
zwar den Theologen verbliiffen; er soll
aber dariiber nicht nur licheln. In der
medial strukturierten Weltzivilisation
finden wir die faszinierendste Ausgabe
einer Kultur, die wie kaum eine andere
den totalitdren Anspruch erhebt, der
alleinige Lebens- und Sterbehorizont
der heutigen Menschen zu sein: Extra

media nulla salus! Obwohl von den
Menschen gemacht, présentiert sie sich
ihnen als vorgegeben: ein mysterium
tremendum et fascinosum, erschrek-
kend und segensbringend zugleich.
Eine solche Beschreibung will bewuft
die Rolle der neuen Medien mit der
Rolle Gottes parallelisieren. So wie
Gott die Welt erschaffen hat und diese
im Dasein erhilt, so auch die Medien:
Sie erschaffen die Welt, erhalten sie im
Dasein und lassen diese auch sterben.
Dies trifft nicht nur auf die Einzel-
existenz in der Offentlichkeit zu; auch
die globale Vision der gesamten Welt
ist dagegen nicht immun. Mit der tech-
nischen Perfektionierung des Rechen-
potentials der neuen Computer geht
Hand in Hand der Glaube jener
Medientheoretiker, die von den neuen
Medien fasziniert sind. Dieser visiert
aber die Rekonstruktion der , Leistung
Gottes” in der Entstehung der globalen
Wirklichkeit von der Schopfungswirk-
lichkeit bis hin zur eschatologischen
Hoffnung an®.

3. Und die immer noch grofere
~Macht Gottes”?

Die neutral klingenden Selbstbezeich-
nungen fiir solche Beschreibungen -
pagane und heidnische Religiositat —
wird der christliche Theologe durch
das scharfe Urteil der jidischen
Propheten, die solche Logik mit dem
Pradikat ,Gotzendienst” bezeichnet
haben, ergdnzen miissen. Und er wird,
den jiadischen Propheten gleich, die
Frage aufwerfen: Kénnen die Gotzen
das leisten, was sie versprechen?

¥ N. Bolz, Chaos und Simulation. Miinchen 1992, 57-59.

®  Vgl. Taylor (s. Anm. 15) Teleevangelism 7.

¥ FE]. Tippler, Die Physik der Unsterblichkeit. Moderne Kosmologie, Gott und die Auferstehung der

Toten. Miinchen 1994.



232

Niewiadomski/Extra media nulla salus?

Deswegen wird er sich wehren gegen
die euphorische Neueinschédtzung un-
serer Gegenwart, die einen radikalen
Bruch mit der Vergangenheit postu-
liert. Er wird skeptisch jenen theologi-
sierenden Einschidtzungen des Zeit-
alters der Chips von Silikon Valley
gegeniiber stehen, die den damit be-
gonnenen qualitativen Neubeginn un-
seres menschlichen Zusammenlebens
prognostizieren, weil sie ihm verdéch-
tig mythologisierend — verglichen mit
der immer noch gréfleren Macht des
sich in die Geschichte inkarnierenden
Gottes — vorkommen. Deswegen wird
er nach den ,vertrauten” Spuren der
Inkarnation Gottes suchen und sich
gegen den Zwang zur totalen Forma-
lisierung wehren, wie er seitens der
von den neuen Medien faszinierten
Kommunikationstheoretiker ausgetibt
wird; zwar wird auch er nicht bestrei-
ten, dal in unserer Welt weltweite
Kommunikation in vielen Lebensberei-
chen erfolgreich ohne Sprache stattfin-
det und unser aller Leben dadurch
auch komfortabel macht, er wird aber
auch an jene Inhalte und Beziehungs-
aspekte menschlicher Kommunikation
erinnern, die mit den Daten und
Instruktionen des Rechners nicht ver-
glichen werden kénnen.

Und er wird sich zuletzt fragen, war-
um die Theoretiker und Visionére der
digitalen Einheitskultur ausgerechnet
jene religiose Tradition als {iiberholt
betrachten und an den Pranger stellen,
die ihrerseits die Vorstellung der einen
Welt und der damit gekoppelten
Vision der einen Menschheit in das
kulturelle Bewufitsein der Menschheit
brachte. Leistet womoglich der jii-
disch-christliche Gott im zivilisatori-
schen Kontext etwas, was die anderen
Gotter unmdglich leisten kdnnen, und
soll er deswegen ,gewaltsam” zum
Schweigen gebracht werden? Der Ver-

gleich der letzten Utopien beider Kul-
turen gibt auf diese Frage eine Ant-
wort.

Einer der entscheidenden Aspekte im
Zusammenhang mit den Einheits-
vorstellungen der jiidisch-christlichen
Tradition betrifft die Verbindung ihrer
Einheitsvision mit dem Begriff der
universalen Gerechtigkeit. Deswegen
verschleiert sie die Opfer der Kultur
nicht, reklamiert vielmehr ihr Recht,
und setzt auch in diesem Kontext die
normativen Grenzen einer ,virtual
community” fest: Erst dann, wenn
dem letzten ,geknickten Rohr” Ge-
rechtigkeit erwiesen wird, darf das
qualitativ Neue in der menschlichen
Geschichte festgestellt werden. Die
Hoffnung auf diese qualitative Ver-
anderung wird weder mit der biologi-
schen Kraft, noch mit der Macht der
Technik verbunden; sie wird mit , per-
sonalen” Kategorien umschrieben. Wer
aber eine ,community” von dieser
Qualitat hervorbringt, kann berechtig-
terweise als ,Gott”: der Gott der
Lebenden und der Toten gelobt wer-
den. Sieht man die kulturtheoretischen
Revolutionen Marshall McLuhans in
diesem Licht, so wird man bei aller
Faszination doch feststellen miissen,
daf sie an der gesellschaftspolitischen
Realitdit nicht nur nichts verdndert
haben, sondern diese noch verschlei-
ern. Der Weg von den Tafeln der
Sumerer zu den Chips von Silikon
Valley ist demnach keineswegs der
Weg aus dem Reich des Zerwiirfnisses
ins Reich des universalen Friedens. Die
Visionen der Kommunikationstheo-
retiker tiber den gliicklichen paganen
Lebenshorizont entpuppen sich zuerst
als Neuauflagen eines Gewaltmythos,
der seine Opfer zu verbergen sucht,
ihnen also keineswegs Gerechtigkeit
widerfahren 1aft. L.H. Lapham irrt
bewuflt, wenn er die Religiositdt unse-



Niewiadomski/Extra media nulla salus?

233

rer Zeit als ,vor-christlich” qualifi-
ziert® und so den Anschein der
Unschuld beschwort. Hier geht der
Glaube der Theoretiker und Visionare
der digitalen Kultur Hand in Hand mit
dem immer stirker werdenden philo-
sophischen Impuls der ,Neuen Rech-
ten”, der eine einfache Riickkehr zu
den Werten des Heidentums propa-
giert, zusammen?®. Der tiefere Grund
der Allianz liegt in der Ablehnung
jenes Offenbarungsimpulses, der mit
seiner Hoffnung auf die universale
Gerechtigkeit den partikuldren Kultu-
ren ihre ,Unschuld” raubt. Es ist eine
Jpost-christliche”, eine nicht mehr
unschuldige - weil von den Opfern
wissende, dieses Wissen aber verdran-
gende, langerfristig auch gefdhrliche —
Religiositét.

Angesichts der Vorherrschaft und des
Erfolges der modernen Technologien
wird die Frage nach den Kriften, die
deren Mythen entschleiern und damit
auch uns zu einer menschenwiirdigen
yreality” und ,,community” verhelfen,
zunehmend brisanter. Die weltweite
Digitalgemeinschaft =~ wird  durch
Mythen, die der post-biblischen Reli-
giositat verpflichtet sind, permanent
religios verkldrt; soll sie menschlich
bleiben, darf sie nicht in apokalypti-

scher Manier verteufelt werden. Sie
mufl permanent transformiert werden
durch den Impetus der jiidisch-christ-
lichen Religion. Mit einer solchen
Aufgabenstellung bleibt diese religiése
Tradition nur ihrem ureigenen Lebens-
nerv treu, ist ihr doch die Begegnung
und Auseinandersetzung mit anderen
Wahrheits- und Heilsanspriichen nicht
etwas Nachtrégliches. Sie gehort zum
Wesen des Offenbarungsvorganges
selber. Der sich in die Geschichte in-
karnierende Gott ersetzt nicht den
Kulturraum der Menschheit: weder
den der archaischen Welt, noch den
der digitalisierten Mediengesellschaft,
vielmehr setzt er ihn voraus und trans-
formiert diesen. Diese Transformation
findet keineswegs automatisch statt;
sie wird geleistet durch jene Menschen,
die sich dem offenbarungstheologi-
schen Impuls nicht verschlieSen und
sich dem reduktionistischen Kom-
munikationsbild widersetzen: Anteil-
habend an der Gegenwart, aber doch
nicht angeglichen, Kritik iibend, stell-
vertretend mit den Opfern solidarisch,
und - wenn nétig — das Unheil auch
erleidend. Dies alles kénnen sie aber
tun, weil sie von der Kraft des immer
noch grofleren Gottes getragen wer-
den.

»  Lapham (s. Anm. 14) XXf.

2 Eg ist jene neopagane Weltanschauung, die letztlich die Biologie der Ethik, der Asthetik und der
Theologie vorordnet und nur die ,Macht der Tatsachen” als das letztgiiltige Wahrheitskriterium
ansieht. Vgl. dazu: J. Niewiadomski, Einmaligkeit und Anspruch. Jidisch-christliche Tradition in
einer multikulturellen Welt. In: ThPQ 142 (1994) 3-11, hier: 6-8.



