
295)as aktuelle theologische Buch

Das ktuelle theologische Buch Theologie absetzt. Bis ZUXI Aufklärungszeit
blieben die 15  en Positionen unp.
blematisch rst dann bricht der
zwiıischen OS und Og0S VO'  5DALFERIH U., Jenseits (0/90)4)

Mythos und 0 Die christologische auf: aber als Problem der Theologie
Transformation der eologie. Quaestio- elbst, SCHAUCI der Wertung der mytho-

logischen Elemente der chr Den
NC disputatae 142) Herder, reiburg 1993 Diskussionsprozeß VO  - der Aufklärungs-Kart. 48,—. zeıt bis Bultmann fa{ist Dalferth 1mKeıiıne rage dıe gegenwärtige mythen- Kapitel ZUSAINANEN, das wert 1st, geNaqUETfreundliche instellung unNnseTer ultur erwähnt werden.mi1t der gleichzeitig einhergehenden Kritik

technisch-szientistischer Rationalität Die ers: ase War bestimmend Urc
(  C  ‚WO. ostmoderne provozlert eiıne eine historisierende Perspektive gegenüber
neuerliche Standortbestimmung der Theo- dem ythos; der olge wird eın erme-
ogle ezug auf Mythos und 0g20S Der neutischer ‚ugang ZUIN Mythos gesucht
alte Diskussionsstand, wesentlich der ‚OS wird fortan Mythosinter-
angestoßen durch Bultmann und seine pretat und Mythosinterpretation Cifferen-
e, genügt heute gewiß nicht mehr. In ziert. Ausführlich greift Dalferth das Werk
diese Orientierungslücke stÖößt der Verf., VOIL A0l Straufß heraus, dessen Aus-
evangelischer Theologe ran  rt/M., gangspunkt das er! VO:  > OS
mıit seıner lesens- und diskussionswürdi- und Geschichte reflektiert. Für Straufß sSind
SCH1eOT, deren erster VO'  5 zwel Teilen die neutestamentlichen ythen geschichts-
als Band der vorliegt artıge Einkleidungen urc  stlicher een.
Dalferth konzipiert die Auseinanderset- Den eigentlichen Kern christlicher Theo-
ZUI) eiIne Grundbestimmung christli- ogie bestimmte el der dogmatischen
cher eologie auf dem Hintergrund der Reflexion der Idee der Inkarnation als Ver-
Mythos-Logos-Diskussion historisch. Das indung Von Gott und Menschheit. Weit

Kapitel bereitet das Thema auf: Es unter- entfernt VO'  a dieser Aufhebung VOIL
streicht die bleibende(!) Aktualität des stologie e1INe attungsanthropologie ist
ythos, betont seine ichteliminierbarkei: dagegen Rudolf Bultmanns „Entmythologi-

LIUFr durch egenmythen könnenen sierungsprogramm““. Bultmann cah nam-
beseıtigt werden! hebt aber unzweitel- ich den Mythosinhalt z einer Idee,
haft auch den ‚0205 als kritischen Ma{sstab sondern erygma Um dieses geW1n-
des ‚OS heraus. Von vornherein Vel- NECN, musSse aber das ZaANZE Neue Testament
meilidet der Verft. eiIne „Entweder-Oder“”- entmythologisiert werden  .  * das heißt S
Strategie €} ist UOrientierung: Wie soll Entledigung des ythos als vergangenNer
heutige Theologie mıt dem OSU Denkform, sondern Interpretation des
hen? Wenn ythos und ‚Og0S WI1IEe er OS als existentialer Ausdrucksform
dann den folgenden Kapiteln zeigt kultureller Grunderfahrungen. Sehr über-
Denkformen europäischer Rationalitäts- zeugend trıtt €e1 Dalftferth einem Bult-
bestimmungen sind, wWOorıin besteht dann mManın!e  / das seiline eologie als
die Eigenart theologischer Kationalıität? modernistische Anpassung eziehungs-
seinen folgenden Analysen 15 welse subjektivistische Reduktion des
Dalferth seineror christlichen ausgibt.Glaubensgehaltes
Das Kapitel zeichnet die Anfänge meta- Bultmann geht es um die unverfügbare
physischer eologie der Griechen Ab- Anstößigkeit des Kerygmas, der sich der
setz ZUIN ythos nach, das Kapitel Glaubende stellen hat, undS111 die
widmet siıch der Jangwierigen erausbil- anstößige Darstellungsform des Kerygmas
dung christlicher Theologie, die sich als OS ber stellt gegenüber
ihrerseits, bei aller unverkennbaren ezep- auch klar „Die zentrale Aufgabe
On, VO:  a} Positionen der griechischen Philo- der Theologie diesem Sinn nicht als

existentiale Interpretation, sondern alssophie, Mythologie und der jüdischen

Das aktuelle theologische Buch 

Das aktuelle theologische Buch 

DALFERTH INGOLF U., Jenseits von 
Mythos und Logos. Die christologische 
Transformation der Theologie. (Quaestio­
nes disputatae 142). Herder, Freiburg 1993. 
(313). Kart. DM 48,-. 
Keine Frage: die gegenwärtige mythen­
freundliche Einstellung unserer Kultur 
mit der gleichzeitig einhergehenden Kritik 
an technisch-szientistischer Rationalität 
(Stichwort: Postmoderne) provoziert eine 
neuerliche Standortbestimmung der Theo­
logie in bezug auf Mythos und Logos. Der 
alte Diskussionsstand, ganz wesentlich 
angestoßen durch Bultmann und seine 
Schule, genügt heute gewiß nicht mehr. In 
diese Orientierungslücke stößt der Verf., 
evangelischer Theologe in Frankfurt/M., 
mit seiner lesens- und diskussionswürdi­
gen Studie vor, deren erster von zwei Teilen 
als 142. Band der QD vorliegt. 
Dalferth konzipiert die Auseinanderset­
zung um eine Grundbestimmung christli­
cher Theologie auf dem Hintergrund der 
Mythos-Logos-Diskussion historisch. Das 
1. Kapitel bereitet das Thema auf: Es unter­
streicht die bleibende(!) Aktualität des 
Mythos, betont seine Nichteliminierbarkeit 
- nur durch Gegenmythen können Mythen 
beseitigt werden! -, hebt aber unzweifel­
haft auch den Logos als kritischen Maßstab 
des Mythos heraus. Von vornherein ver­
meidet der Verf. eine "Entweder-Oder"­
Strategie. Gefragt ist Orientierung: Wie soll 
heutige Theologie mit dem Mythos umge­
hen? Wenn Mythos und Logos - wie er 
dann in den folgenden Kapiteln zeigt -
Denkformen europäischer Rationalitäts­
bestimmungen sind, worin besteht dann 
die Eigenart theologischer Rationalität? In 
seinen folgenden Analysen führt uns 
Dalferth zu seiner Antwort. 
Das 2. Kapitel zeichnet die Anfänge meta­
physischer Theologie der Griechen in Ab­
setzung zum Mythos nach, das 3. Kapitel 
widmet sich der langwierigen Herausbil­
dung christlicher Theologie, die sich nun 
ihrerseits, bei aller unverkennbaren Rezep­
tion, von Positionen der griechischen Philo­
sophie, Mythologie und der jüdischen 

295 

Theologie absetzt. Bis zur Aufklärungszeit 
blieben die christlichen Positionen unpro­
blematisch. Erst dann bricht der Konflikt 
zwischen Mythos und Logos von neuem 
auf: nun aber als Problem in der Theologie 
selbst, genauer in der Wertung der mytho­
logischen Elemente in der Schrift. Den 
Diskussionsprozeß von der Aufklärungs­
zeit bis zu Bultmann faßt Dalferth im 
4. Kapitel zusammen, das wert ist, genauer 
erwähnt zu werden. 

Die erste Phase war bestimmend durch 
eine historisierende Perspektive gegenüber 
dem Mythos; in der Folge wird ein herme­
neutischer Zugang zum Mythos gesucht: 
der Mythos wird fortan in Mythosinter­
pretat und Mythosinterpretation differen­
ziert. Ausführlich greift Dalferth das Werk 
von David F. Strauß heraus, dessen Aus­
gangspunkt das Verhältnis von Mythos 
und Geschichte reflektiert. Für Strauß sind 
die neutestamentlichen Mythen geschichts­
artige Einkleidungen urchristlicher Ideen. 
Den eigentlichen Kern christlicher Theo-. 
logie bestimmte er in der dogmatischen 
Reflexion der Idee der Inkarnation als Ver­
bindung von Gott und Menschheit. Weit 
entfernt von dieser Aufhebung von Chri­
stologie in eine Gattungsanthropologie ist 
dagegen Rudolf Bultmanns "Entmythologi­
sierungsprogramm". Bultmann sah näm­
lich den Mythosinhalt nicht in einer Idee, 
sondern im Kerygma. Um dieses zu gewin­
nen, müsse aber das ganze Neue Testament 
entmythologisiert werden: das heißt nicht 
Entledigung des Mythos als vergangener 
Denkform, sondern Interpretation des 
Mythos als existentialer Ausdrucksform 
kultureller Grunderfahrungen. Sehr über­
zeugend tritt dabei Dalferth einem Bult­
mannbild entgegen, das seine Theologie als 
modernistische Anpassung beziehungs­
weise subjektivistische Reduktion des 
christlichen Glaubensgehaltes ausgibt. 
Bultmann geht es um· die unverfügbare 
Anstößigkeit des Kerygmas, der sich der 
Glaubende zu stellen hat, und nicht um die 
anstößige Darstellungsform des Kerygmas 
als Mythos. Aber Dalferth stellt gegenüber 
Bultmann auch klar: "Die zentrale Aufgabe 
der Theologie in diesem Sinn nicht als 
existentiale Interpretation, sondern als 



296 Das aktuelle theologische Buch

Bemühung die Grammatık chrıistlicher muıt der Schrift enin. Anhand
Bılderrede verstehen, ist eine VO'!  > Bult- Luthers usführungen ZUN kerygmati-
ın nicht CIWOSCHE Möglichkeit.” schen und exegetischen Schriftgebrauch

doppelter Richtung präzisiert Dalferth plädier Daltferth eine Neubesinnung
diese Lösungsmöglichkeit: Neuzubestim- auf den kerygmatischen Kontext, das (1
e11 Sind anhand der strukturalen ythen- auf das Verkündigung und Gottesdienst
theorie einersel‘ en als jene Inter- vorrangig hörende Wort Gottes Damiut
pretationsverhältnisse, die den Kern A1ll- wird die Exegese wieder eindeutig der
thropologischer rundbefindlichkei blei- Dogmatik zugeordnet, nicht methodo-
bend symbolisch-bildhaft aktualisieren, logischen S5inn, sondern theologischen.
andererseıts ist aber Theologie als eschato- Die christologische Mitte der Schrift CI -

logische Rede VO'  5 Gottes eilshandeln chlie{ßt sich nicht zuerst Aaus der BC-
Jesus stus bestimmen, die jenseits tischen Textanalyse, sondern aus ınem
VO!  3 Mythos und ‚Og0S stehen kommt. kommunikativen Oren des Wortes
ISt der eschatologischen Struktur kann jeweiligen Lebenskontext Von Gemeinden.

Nur mehr SK1ZZeE)  aft wird dann eineder ‚OS wieder als essentielle Aus-
drucksgestalt der Heilsbotschaft für die Theorie der ogma als Grammatik der
Theologie angeeignet werden. Glaubenspraxis vorgestellt: SO w1e jede
Dieses Programm der Verf. Ka- Grammatiık eiIne Je konkrete Sprache und
pite. aQus: en vermütteln 'al- Lebenspraxis analysiert, reflektiert Dog-
analog den Gegensatz VO  5 Natur und matık die Vorgegebenheit des aubens,

des Glaubenslebens, des Lebenszusam-Kul; Doch die Vermittlung des ‚OS der laubensbestimmtheit,mudfß scheitern: eI doch auf das menhanges,
menschliche e. diese Grund- der Manifestationsformen des Glaubens
aporie des Menschen lösen. Darum ist Historische und hermeneutische, kritische

und systematische Aufgabenstellungender OS Ergebnis immer tragisch. machen aber diese Grammatik einerDavon unterscheidet sich die hristliche
oftsı (als nicht-mythisch): Sie vermut- normatıven und nicht Sinne ıttgen-

steins) deskriptiven Dogmatiktelt nämlich den theologisch fundamentale-
Ien Gegensatz Von Gott und eSs! Dalferth hat einen bedenkenswerten Vor-
Kul:; christologisch. Somut ist nicht das schlag unterbreitet. Seine differenzierte

des Menschen, sondern Gottes Verhältnisbestimmung der eologie BC-die eigentliche Vermittlungs- enüber dem OS mulfs anerkannt
instanz. 1eses es darf jedoch werden. ber die konfessionelle ewäl-
-  e mehr analog begriffen werden, denn tigung der Problemstellung VO  } MythosSONST ware die biblische Botschaft ihrem und ‚0g0S soll nicht übersehen werden.
narratıven Kern VOmN OS -  e unter- Dalferth aktualisiert muıit dem adus der
scheidbar, sondern „digital”: Vermiuttelt Computertechnologie importierten egen-WIT-Natur und Kultur, sondern Welt
und Gott. Letztere, komplexere Differenz Z „analog-digital” aufs LEUE die

kann Gott selbst vermiütteln, S- protestantische Weigerung, das Analogie-
prinzZ1ıp anzuerkennen. Hier ist doch

menschliches Handeln Darın bestimmt agen, W as denn unter eiıner „digitalenDalferth denn auch den dogmatischen Dis- Rede VOINL Gott“ verstehen ist. Verständ-
kurs ich ist nämlich eın olcher Sprachgebrauch
Das absc'  efsende Kapitel verläfßt die 1Ur als analoger! Gerade arum löst dieser
rage ach dem rechten theologischen orschlag nicht das Problem, zwischen
Umgang mıit dem OS und skizziert 1mM mythologischer und theologischer Rede

differenzieren können. Was der Tech-Newman, Wiıttgenstein und
Farrer Dogmatik als normativ-kritische nık geht, geht nicht der Theologie Ana-
Grammatik christlichen Glaubenslebens loge Rede VOoN Gott kann 1Ur interpretiert,
Breiten Kaum nımmt die rage ach dem aber nicht digitalisiert werden. Hinsichtlich
rechten (semantischen und pragmatischen) der Mythosinterpretation kommt er

296 

Bemühung um die Grammatik christlicher 
Bilderrede zu verstehen, ist eine von Bult­
mann nicht erwogene Möglichkeit." (153) 
In doppelter Richtung präzisiert Dalferth 
diese Lösungsmöglichkeit: Neuzubestim­
men sind anhand der strukturalen Mythen­
theorie einerseits Mythen als jene Inter­
pretationsverhältnisse, die den Kern an­
thropologischer Grundbefindlichkeit blei­
bend symbolisch-bildhaft aktualisieren, 
andererseits ist aber Theologie als eschato­
logische Rede von Gottes Heilshandeln in 
Jesus Christus zu bestimmen, die jenseits 
von Mythos und Logos zu stehen kommt. 
Erst in der eschatologischen Struktur kann 
der Mythos wieder als essentielle Aus­
drucksgestalt der Heilsbotschaft für die 
Theologie angeeignet werden. 

Dieses Programm führt der Verf. im 5. Ka­
pitel aus: Mythen vermitteln struktural­
analog den Gegensatz von Natur und 
Kultur. Doch die Vermittlung des Mythos 
muß scheitern: setzt er doch auf das 
menschliche Handeln, um diese Grund­
aporie des Menschen zu lösen. Darum ist 
der Mythos im Ergebnis immer tragisch. 
Davon unterscheidet sich die christliche 
Botschaft (als nicht-mythisch): Sie vermit­
telt nämlich den theologisch fundamentale­
ren Gegensatz von Gott und Geschichte/ 
Kultur christologisch. Somit ist nicht das 
Handeln des Menschen, sondern Gottes 
Handeln die eigentliche Vermittlungs­
instanz. Dieses Handeln Gottes darf jedoch 
nicht mehr analog begriffen werden, denn 
sonst wäre die biblische Botschaft in ihrem 
narrativen Kern vom Mythos nicht unter­
scheidbar, sondern "digital": Vermittelt 
wird nicht Natur und Kultur, sondern Welt 
und Gott. Letztere, komplexere Differenz 
kann nur Gott selbst vermitteln, nicht 
menschliches Handeln. Darin bestimmt 
Dalferth denn auch den dogmatischen Dis­
kurs. 

Das abschließende Kapitel 6 verläßt die 
Frage nach dem rechten theologischen 
Umgang mit dem Mythos und skizziert im 
Anschluß an Newman, Wittgenstein und 
Farrer Dogmatik als normativ-kritische 
Grammatik christlichen Glaubenslebens. 
Breiten Raum nimmt die Frage nach dem 
rechten (semantischen und pragmatischen) 

Das aktuelle theologische Buch 

Umgang mit der Schrift ein. Anhand 
Luthers Ausführungen zum kerygmati­
schen und exegetischen Schriftgebrauch 
plädiert Dalferth für eine Neubesinnung 
auf den kerygmatischen Kontext, das heißt 
auf das in Verkündigung und Gottesdienst 
vorrangig zu hörende Wort Gottes. Damit 
wird die Exegese wieder eindeutig der 
Dogmatik zugeordnet, nicht im methodo­
logischen Sinn, sondern im theologischen. 
Die christologische Mitte der Schrift er­
schließt sich nicht zuerst aus der exege­
tischen Textanalyse, sondern aus einem 
kommunikativen Hören des Wortes im 
jeweiligen Lebenskontext von Gemeinden. 
Nur mehr skizzenhaft wird dann eine 
Theorie der Dogmatik als Grammatik der 
Glaubenspraxis vorgestellt: So wie jede 
Grammatik eine je konkrete Sprache und 
Lebenspraxis analysiert, so reflektiert Dog­
matik die Vorgegebenheit des Glaubens, 
des Glaubenslebens, des Lebenszusam­
menhanges, der Glaubensbestimmtheit, 
der Manifestationsformen des Glaubens. 
Historische und hermeneutische, kritische 
und systematische Aufgabenstellungen 
machen aber diese Grammatik zu einer 
normativen und nicht (im Sinne Wittgen­
steins) deskriptiven Dogmatik. 

Dalferth hat einen bedenkenswerten Vor­
schlag unterbreitet. Seine differenzierte 
Verhältnisbestimmung der Theologie ge­
genüber dem Mythos muß anerkannt 
werden. Aber die konfessionelle Bewäl­
tigung der Problemstellung von Mythos 
und Logos soll nicht übersehen werden. 
Dalferth aktualisiert mit dem aus der 
Computertechnologie importierten Gegen­
satzpaar "analog-digital" aufs neue die 
protestantische Weigerung, das Analogie­
prinzip anzuerkennen. Hier ist doch zu 
fragen, was denn unter einer "digitalen 
Rede von Gott" zu verstehen ist. Verständ­
lich ist nämlich ein solcher Sprachgebrauch 
nur als analoger! Gerade darum löst dieser 
Vorschlag nicht das Problem, zwischen 
mythologischer und theologischer Rede 
differenzieren zu können. Was in der Tech­
nik geht, geht nicht in der Theologie: Ana­
loge Rede von Gott kann nur interpretiert, 
aber nicht digitalisiert werden. Hinsichtlich 
der Mythosinterpretation kommt Dalferth 



297Schwerpunkt

andere Grenzen: Als Grammatiker kann meıne, 1alı mufs dieses Oren des
er und methodologisch den ortes Gottes noch 1el prinzipieller 185

rechten mgang der Theologie mıiıt dem setzen, nämlich der Lebenspraxis der
‚OS nachzeichnen. Wer aber über- Menschen elbst, also
nımmt die altliche Arbeit der Vermutt- ihrem geschichtlichen, sozjial-kulturellen

Ort. Ist es 5 der konkrete ensch, derlJung Cie Exegese oder auch die Dog-
matık? Wenn Narratıivıtät und OS Arme, der under, der Ausgestoßene, der Je
essentiell ZUrTr Glaubensbotscha gehören, als Gottes Wort zZu hören kommt? Ist S
W ads heifßt das für das dogmatische Ge- das das „Nichtmythische“ der Inkar-
schä Leistet sS1e dann auch eine tiefenher- natıon?
meneutische Interpretation der ymbol- Linz TAnNz Gruber
und Bildersprache der TINMITA oder der
Christologie? Dalferth welst 1es der histo-
rischen Aufgabe der ogmatık Z au-
erhin eiıner en ogmatık ber
ist der Gegenwart eiIne solche ZUu inden,
die der mythischen 1Lderwei gerech wird? Besprechungen
Mıt Drewermann sich jedenfalls Dal- Der Eingang der Rezensionen kannn cht gesonde:!
ferth nicht anfreunden Die aupt- betätigt werden. DiIie Korre!  en werden VO]  ; der Ke-
last der Dalferthschen 1e übernimmt daktion besorgt. Bei Überschreitung des Umfanges ist

muıit Kürzungen zZ.u rechnen. Nach FErscheinen der Be-die oft genannte eschatologische Struktur der sprechungen erhalten die RKezensenten einen, die Ver-
Chrıstilichen Rede Uon Gott und el Doch lage Zwei Belege.
WOorin diese besteht, WIT! (noch)
5grundlegend herausgearbeitet.
Sie WIT eher als unproblematisch VOILSC-

ZU HW  PUNKTIstellt denn als genumes Unterscheidungs-
merkmal gegenüber dem OS heraus-
gearbeitet. Christologische, trinitarische

SCHMIED ERHARD, Kanäle Gottes? atho-und pneumatologische Bündelungen sche!i-
lische Kirche der Medienzange. eskenen dem Rez. hier noch nıcht genuügen,

denn eben diese TEL doch gerade Opladen 1991 Kart. 24,80
mitverantwortlich den doch schon Miıt der dezidierten tention, „der Kirche ihren

atz dieser Gesellschaft sichern“
frühen Verlust der Eschatologie der widmet sich der Maiıinzer (Religions-)50ziologeatrıs sehe darın auch einen wWeIl- Gerhard der rage, WIe die
teren Schwachpunkt des Ansatzes VO!  5 Präsenz und die Chancen der Kirche auf dem
Dalferth: Hr vermuttelt die Rede VO:  5 scha- nNeUueIl unten Markt der heutigen Medienland-
tologie und Christologie s nochmals schaft StEe! eine Kernaussage lautet: Die

katholische) Kirche befindet sich ıner wick-mıit Geschichte. Weil alferth auf eiıne
rammatık zielt, verschwindet die mühle („Zange”) zwischen dem Von ‚mModi-

schem theologischem Rationalismus und politi-Pragmatik unter der Hand. EeSC. und scher Theologie” gepragten herkömmlichenEschatologie entlassen ihren Sinn aber LIUTF ournalismus des öffentlich-rechtlichen Systemspragmatisch, das el der Praxis kon- einerseits und dem Modell des Von „MI1SS10ONarl-
kreter Lebensvollzüge. ınen Schritt ort- schem Fundamentalismus'  04 getragenen edien-

Ssetzt Dalterth tatsächlich S ‚Uu- engagements nach dem Vorbild der US-ameri-
Man WIT! der Forderung ach kanischen Fernseh-,kirchen'  s andererseits.

Das Anliegen, welches Schmied auf diesemeiner kommunikativen Eingebundenheit Hintergrund formuliert, zugleich dasder die Gottesdienstpraxis [1UT
Zus  en können. ber ist der Gottes- durchgängige Motiv des Buches Mit spürbarem,
dienst tatsächlich der kommunikative nicht sSe. polemischem Engagement €  er

dafür ein, dafß sich die katholische Kirche ihresnämlich dialogische des Hörens des chlechten Images der gesellschaftlichenortes, oder S doch vielmehr eın Öffentlichkeit entledigt, indem S1e sıch VO  5 den
öffentlich-rechtlichen undfunkanstalten unab-durchritualisierter Dialog zweiıter Stufe?

Schwerpunkt 

an andere Grenzen: Als Grammatiker kann 
er nur strukturell und methodologisch den 
rechten Umgang der Theologie mit dem 
Mythos nachzeichnen. Wer aber über­
nimmt die inhaltliche Arbeit der Vermitt­
lung - die Exegese oder auch die Dog­
matik? Wenn Narrativität und Mythos 
essentiell zur Glaubensbotschaft gehören, 
was heißt das für das dogmatische Ge­
schäft? Leistet sie dann auch eine tiefenher­
meneutische Interpretation der Symbol­
und Bildersprache der Trinität oder der 
Christologie? Dalferth weist dies der histo­
rischen Aufgabe der Dogmatik zu, genau­
erhin einer biblischen Dogmatik. Aber wo 
ist in der Gegenwart eine solche zu finden, 
die der mythischen Bilderwelt gerecht wird? 
Mit Drewermann will sich jedenfalls Dal­
ferth nicht anfreunden (302f). Die Haupt­
last der Dalferthschen Studie übernimmt 
die oft genannte eschatologische Struktur der 
christlichen Rede von Gott und Heil. Doch 
worin diese genau besteht, wird (noch) 
nicht grundlegend genug herausgearbeitet. 
Sie wird eher als unproblematisch vorge­
stellt denn als genuines Unterscheidungs­
merkmal gegenüber dem Mythos heraus­
gearbeitet. Christologische, trinitarische 
und pneumatologische Bündelungen schei­
nen dem Rez. hier noch nicht zu genügen, 
denn eben diese drei waren doch gerade 
mitverantwortlich für den doch schon 
frühen Verlust der Eschatologie in der 
Patristik. Ich sehe darin auch einen wei­
teren Schwachpunkt des Ansatzes von 
Dalferth: Er vermittelt die Rede von Escha­
tologie und Christologie nicht nochmals 
mit Geschichte. Weil Dalferth auf eine 
Grammatik zielt, verschwindet ihm die 
Pragmatik unter der Hand. Geschichte und 
Eschatologie entlassen ihren Sinn aber nur 
pragmatisch, das heißt in der Praxis kon­
kreter Lebensvollzüge. Einen Schritt dort­
hin setzt Dalferth tatsächlich an unvermu­
teter Stelle: Man wird der Forderung nach 
einer kommunikativen Eingebundenheit 
der Schrift in die Gottesdienstpraxis nur 
zustimmen können. Aber ist der Gottes­
dienst tatsächlich der kommunikative -
nämlich dialogische - Ort des Hörens des 
Wortes, oder nicht doch vielmehr ein 
durchritualisierter Dialog zweiter Stufe? 

297 

Ich meine, man muß dieses Hören des 
Wortes Gottes noch viel prinzipieller an­
setzen, nämlich in der Lebenspraxis der 
Menschen selbst, also ganz konkret in 
ihrem geschichtlichen, sozial-kulturellen 
Ort. Ist es nicht der konkrete Mensch, der 
Arme, der Sünder, der Ausgestoßene, der je 
als Gottes Wort zu hören kommt? Ist nicht 
genau das das "Nichtmythische" der Inkar­
nation? 
Linz Franz Gruber 

Besprechungen 
Der Eingang der Rezensionen kann nicht gesondert 
betätigt werden. Die Korrekturen werden von der Re­
daktion besorgt. Bei Überschreitung des Umfanges ist 
mit Kürzungen zu rechnen. Nach Erscheinen der Be­
sprechungen erhalten die Rezensenten einen, die Ver­
lage zwei Belege. 

ZUM SCHWERPUNKT 

• SCHMIED GERHARD, Kanäle Gottes? Katho­
lische Kirche in der Medienzange. Leske u. 
Budrich, Opladen 1991. (137). Kart. DM 24,80. 
Mit der dezidierten Intention, "der Kirche ihren 
Platz in dieser Gesellschaft zu sichern" (121), 
widmet sich der Mainzer (Religions-)Soziologe 
Gerhard Schmied der Frage, wie es um die 
Präsenz und die Chancen der Kirche auf dem 
neuen bunten Markt der heutigen Medienlarid­
schaft steht. Seine Kernaussage lautet: Die 
(katholische) Kirche befindet sich in einer Zwick­
mühle ("Zange") zwischen dem von "modi­
schem theologischem Rationalismus und politi­
scher Theologie" geprägten herkömmlichen 
Journalismus des öffentlich-rechtlichen Systems 
einerseits und dem Modell des von "missionari­
schem Fundamentalismus" getragenen Medien­
engagements nach dem Vorbild der US-ameri­
kanischen Fernseh-"kirchen" andererseits. (109) 
Das Anliegen, welches Schmied auf diesem 
Hintergrund formuliert, bildet zugleich das 
durchgängige Motiv des Buches: Mit spürbarem, 
nicht selten polemischem Engagement tritt er 
dafür ein, daß sich die katholische Kirche ihres 
schlechten Images in der gesellschaftlichen 
Öffentlichkeit entledigt, indem sie sich von den 
öffentlich-rechtlichen Rundfunkanstalten unab-


