Sauer/Abschied von der sikularisierten Welt?

339

HANJO SAUER

Abschied von der sakularisierten Welt?

Fundamentaltheologische Uberlegungen

Die Theologie hat erhebliche Miihe darauf
verwandt, sich auf den Prozef der Siku-
larisierung einzulassen und ihn als Thema
der Theologie zu begreifen. Mit dem
Aufkommen einer neuen Religiositét haben
sich die Vorzeichen verindert. Die Her-
ausforderung fiir die Theologie bleibt, nur
veridndert sich ihre Form grundsitzlich.
Unumgénglich erscheint unter diesen Vor-
aussetzungen die Entwicklung einer kom-
munikablen theologischen Kriteriologie
und der Konsens iiber Priorititen. — Unser
Autor ist Professor fiir Fundamentaltheo-
logie an der Theologischen Fakultit in Linz.
(Redaktion)

1. Hat das Sikularisierungstheorem
ausgedient?

Das Projekt der Moderne und die
Religion — lange Zeit erschienen sie als
unversohnliche Antipoden. Das Ver-
héltnis von Kirche und Gesellschaft
konnte mit dem Theorem der Sakula-
risierung erfast werden. Es besagt, daf$
sich die Moderne das geistige Eigen-
tum der Kirchen angeeignet, seiner
urspriinglich transzendenten Verwur-
zelung beraubt und einem Verwen-
dungszusammenhang zugefiihrt habe,
dessen Profanitit in diametralem
Gegensatz zur urspriinglich religiésen
Intention stehe. Wenn der Begriff
,Secularisieren’ zum ersten Mal gegen
Ende des Dreifligjahrigen Krieges in

den Akten des Westfilischen Friedens
auftaucht’, so geschieht dies erstaun-
lich zeitgleich mit dem Versuch von
René Descartes, die Welt , more geo-
metrico” neu zu begreifen und die
~Sprache der Natur [zu] entrétseln, da-
mit man ihr prézise Befehle geben
kann"?2

Jene letzte und absolute Instanz der
Gesellschaft, die. das Miittelalter als
einen personal gedachten, die Welt
radikal tbersteigenden und ihr trans-
zendenten Schopfergott anerkannt hat,
sollte schrittweise entmachtet und ab-
gelost werden durch Ideen und Leit-
bilder, die zunehmend mehr der Ver-
fiigungsgewalt des Menschen iiber-
antwortet waren. Insbesondere die
Entstehung des modernen Staates ist
von diesem Denkansatz her zu begrei-
fen. So kann der Staats- und Volker-
rechtler Carl Schmitt diesen Ablo-
sungsprozeff kommentieren: ,Alle
pragnanten Begriffe der modernen
Staatslehre sind sikularisierte theolo-
gische Begriffe.”?> Hans Blumenberg,
der als Philosoph engagiert fiir die
~Legitimitit der Neuzeit” eintritt,
nennt diesen Satz ,nicht nur der
Tatsachenbehauptung nach, die er ent-
hélt, sondern auch den Folgerungen
nach, die er inauguriert, die stirkste
Form des Sakularisierungstheorems.”*
Nach Blumenberg werde der Begriff
der Sékularisierung miflbraucht, wenn

e N -

Vgl. E. Wiesnet, Sékularisierung Pro und Contra. Innsbruck 1973, 11.

R. Specht, René Descartes. Reinbek bei Hamburg 1986, 70.

C. Schmitt, Politische Theologie. Miinchen/ Leipzig 21934, 49.

H. Blumenberg, Sékularisierung und Selbstbehauptung. Frankfurt a.M. 1974, 106.



340

Sauer/Abschied von der sikularisierten Welt?

dieser als eine ,Kategorie des ge-
schichtlichen Unrechts” eingefiihrt
werde, die der Neuzeit ihre Eigen-
standigkeit bestreite und ,je nach Per-
spektive, zu frechen oder frommen
Anspriichen, nicht aber zum geschicht-
lichen Verstehen”® komme. Nach ihm
geht es nicht an, die Neuzeit als christ-
liche Haresie zu deuten; sie ist viel-
mehr nur von ihren eigenen Voraus-
setzungen her als Neubesetzung va-
kant gewordener Positionen der Welt-
und Lebensdeutung zu verstehen.

Blumenbergs Anliegen ist bekannt und
hinreichend diskutiert. Gegeniiber sei-
ner Perspektive bleibt festzuhalten: fiir
die Theologie selbst hat sich ,Sikula-
risierung” als ein zentraler theoreti-
scher Begriff zur Erfassung der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit erwiesen, der
den Strukturwandel des Gesellschafts-
systems nicht nur konstatiert, sondern
auch eine Interpretationskategorie
zum Verstandnis dieses Strukturwan-
dels beisteuert®. Dieses Interpretament,
»in dem eine Fiille von Erfahrungen,
von Situationsdeutungen und Zielvor-
stellungen in einen auslegungsfahigen
Zusammenhang gebracht wird”?, hat
fiir die Theologie Bedeutung. Zunéchst
muf ein ProzefS zur Kenntnis genom-
men werden, in dessen Verlauf die
Theologie sprachlos wird, weil ihr die
eigene Sprache und deren Prignanz
abhanden gekommen ist: ,Die Saku-
larisierung theologischer Begriffe be-
deutet, daf8 diese Begriffe um ihren
eigentlichen Inhalt gebracht werden,

den sie in ihrer urspriinglichen Be-
deutung im Zusammenhang der Sach-
verhalte haben, der der Gegenstand
der Theologie ist und die immer da-
durch charakterisiert ist, da8 er dem
Reich der irdischen Dinge, dem Sacu-
lum gegeniibergestellt und iibergeord-
net wird.”® Dariiberhinaus bahnt sich
in diesem Prozef jedoch auch ein ent-
scheidender Fortschritt an: ,Nun ge-
schieht aber diese Sikularisierung der
theologischen Begriffe, von der die
moderne Staatslehre wie ein Aus-
schnitt ist, wenn vielleicht auch der
bedeutendste, und der im ganzen der
entscheidende Teil der modernen
Geistesgeschichte ist, unter dem ge-
waltigen Antrieb einer grofien ge-
schichtlichen Idee, ndmlich der Auto-
nomie des Menschen.”® Diese Auto-
nomie mufl verstanden werden als
»Sékularisierung der tiefsten Erfah-
rung, die im christlichen Glauben ge-
macht wird.”? Friedrich Gogarten
kommt das Verdienst zu, die Bedeu-
tung des Sdkularisierungsbegriffs als
einer der ersten in seiner Tragweite er-
kannt und fiir die Theologie fruchtbar
gemacht zu haben: ,Es geht in der
Sakularisierung um die Forderung des
Freiseins des Menschen der Welt ge-
geniiber und des Herrseins iiber sie,
die eine Folge der im Glauben ergriffe-
nen Freiheit des Sohnes fiir den Vater
ist und durch die die mythische Welt
abgelost wird durch die geschichtliche.
Mit dieser Forderung wird die Welt
sdkularisiert.”" Diese Voraussetzungen

®  Ders., Legitimitit der Neuzeit. Frankfurt a.M. 1966, 74.
¢ Vgl H. Zabel, Verweltlichung/Sékularisierung. Zur Geschichte einer Interpretationskategorie.

Diss. Miinster 1968.

7 ]. Matthes, Religion und Gesellschaft. Bd. I, Hamburg 1967, 84.
®  F Gogarten, Sakularistische Theologie in der Staatslehre (Miinchner Neueste Nachrichten, 86. Jg.,

1933), Nr. 60 (2. Mirz), 1-2 und Nr. 61 (3. Mrz), 1-2.
Ebd

1 Ebd:; vgl. U. Ruh, Sékularisierung als Interpretationskategorie. Freiburg 1980, 296.
" F Gogarten, Verhingnis und Hoffnung der Neuzeit. Stuttgart 1953, 99.



Sauer/Abschied von der sikularisierten Welt?

341

machen es Gogarten moglich, die Frei-
setzung des Menschen und der Welt
als Bedingung der Moglichkeit der
Geschichte zu verstehen: ,Denn der
sdkulare Mensch ist der seiner selbst
maéchtige und der fiir die Welt als fiir
seine verantwortliche, mit einem Wort:
es ist der geschichtliche Mensch.”

Dieses Verstandnis der neuzeitlichen
Entwicklung 16st die Theologie aus
dem mittelalterlichen Horizont und er-
moglicht ihr, in ein neues Verhdltnis
zur Moderne einzutreten, die nicht als
Verfallsgeschichte diffamiert, sondern
in ihrem Projektcharakter wahrgenom-
men und der ihre eigene Legitimitat
zuerkannt wird: Sakularisierung ist
darum - so die Beurteilung Karl
Rahners — , eine berechtigte, geschicht-
lich langsam sich vollziehende Welt-
werdung der Welt aus der Dynamik
des Christentums heraus ...“; als sol-
che muS sie verstanden werden ,,auch
wenn sich die konkrete Christenheit
und die Kirchen oft gegen diesen
Prozef aus einem epochal verknocher-
ten Weltverstdndnis heraus gestriubt
haben”®.

Es ergibt sich die paradoxe Situation,
daB gerade von seiten der christlichen
Theologie, die sich lange genug vehe-
ment gegen das Projekt der Moderne
gewehrt hat, um sich dieses dann in
einem miihsamen Rezeptionsprozefl
zu eigen zu machen, Anliegen der Auf-
kldrung als genuin christliche begriffen
und nachhaltig verfochten werden.
Ohne die jidisch-christliche Vorge-
schichte lassen sich die Moderne und
ihr Projekt nicht denken. Es ist miilig

zu fragen, wer wem mehr verdankt,
das Projekt der Moderne dem religits
gepragten Welt- und Daseinsverstand-
nis, das es beerbt hat, oder die gegen-
wartige Theologie der Aufklarung und
ihrer Neubewertung von Welt und
Mensch in ihrer Folge. Mit Recht kann
J. Figl festhalten: , Die historische Sin-
gularitit der européischen Neuzeit re-
sultiert zu einem wesentlichen Teil aus
der weltgeschichtlichen Unvergleich-
barkeit, die in der Historizitédt sowie in
der Radikalitit des Wahrheits- und
Endgiiltigkeitsanspruchs des Christen-
tums begriindet ist. Darum ist es legi-
tim, die Moderne ausdriicklich als
nach-christlich zu bezeichnen und in
ihrem ideellen und moralischen Kon-
nex mit dem Christentum zu sehen,
der ja nicht nur in der Gestalt der (ent-
fremdeten) Fortsetzung desselben an-
zunehmen ist (wie es die herkémm-
liche Sékularisierungstheorie tut), son-
dern in einer vielleicht noch gravieren-
deren Weise auch dann gegeben ist,
wenn die bewuSte Abkehr vom Chri-
stentum intendiert wird beziehungs-
weise vollzogen ist” ™.

Diese Abkehr der Gesellschaft von
einem dezidiert christlich konzipierten
Daseinsentwurf scheint nicht nur in-
tendiert, sondern weitgehend vollzo-
gen, doch das Projekt der Moderne
selbst hat sich aufgrund seiner eigenen
Voraussetzungen tiefgreifend veran-
dert. Es scheint an eine Grenze ge-
stoflen, die die alte Verhiltnisbestim-
mung, die mit Hilfe des Sdkularisie-
rungstheorems reflektiert wurde, in

einem grundlegenden Sinn problema-
tisch macht.

2 Aa.O. 142

2 K. Rahner, Theologische Reflexionen zur Sikularisierung. (Schriften zur Theologie, Bd. VIII)

Einsiedeln 1967, 639.

“ ]. Figl, Sdkularisierung (NHthG IV) Miinchen 1991, 439.



342

Sauer/Abschied von der sikularisierten Welt?

2. Selbstwiderspriiche der Moderne

Das Projekt der Moderne war angetre-
ten mit der Lichtmetaphorik der
Aufklarung, im Lichte der Vernunft
nur das gelten zu lassen, was einer
Priifung in wissenschaftlichem Geist
standgehalten hat. Nachdem die
Transzendenz zur Legitimitdt des Un-
durchschauten und Unbegriindeten
verkommen war, ging es diesem neuen
Geist um die Transparenz der Welt, um
eine zweite Natur, die dem Menschen
bekannt und durchschaubar sein
muflte, weil er sie selbst bearbeitet, ihr
Gestalt gegeben, ja sie produziert hat.
Doch die Triumphe des homo faber
schlugen um in Angst und Schrecken
vor einem ,Zauberlehrling”, dem auf
verhangnisvolle Weise die Macht tiber
sein eignes Tun entglitten ist.

Als Max Horkheimer und Theodor W.
Adorno im Jahr 1944 das epoche-
machende Werk ,Dialektik der Auf-
klarung” schrieben und feststellten:
~die vollends aufgeklarte Erde strahlt
im Zeichen triumphalen Unheils”
wuflten sie noch nichts von jenem
GroBversuch ,Trinity” (bezeichnend
die sdkularisierte Namensgebung, die
eine theologische Semantik in eine
strategisch-militdrische ~ ummiinzt!),
mit dem am 16. Juli 1945 iiber der
Wiiste des Bundesstaates New Mexiko
der Welt ein ganz anderes Licht er-
strahlte als jenes, das die Aufkldrung
bringen wollte. Die Wissenschaft selbst
wurde mit der Ziindung der ersten
Atombombe - gleich dem Mythos des
Feuerbringers Prometheus — zum Ur-
heber einer gigantischen und in ihren

Folgen unabsehbaren Freisetzung von
Naturkréften. Die Aufklirung war
Jtotalitir” geworden: ,Der Mythos
geht in die Aufkldrung tiber und die
Natur in blofle Objektivitat. Die Men-
schen bezahlen die Vermehrung ihrer
Macht mit der Entfremdung von dem,
woriiber sie Macht ausiiben. Die Auf-
klarung verhdlt sich zu den Dingen
wie der Diktator zu den Menschen. Er
kennt sie, insofern er sie manipulieren
kann. Der Mann der Wissenschaft
kennt die Dinge, insofern er sie ma-
chen kann. Dadurch wird ihr An sich
Fiir jhn.”

Der Begriff der Dialektik wird hier
nicht mehr als produktiver Wider-
spruch eingefiihrt, der die Geschichte
im Sinn des Fortschritts weitertreibt,
sondern im Sinn eines Selbstwider-
spruchs: , Aufkldrung ist radikal ge-
wordene, mythische Angst. Die reine
Immanenz des Positivismus, ihr letztes
Produkt, ist nichts anderes als ein
gleichsam universales Tabu. Es darf
tiberhaupt nichts mehr draulen sein,
weil die blole Vorstellung des
Drauflen die eigentliche Quelle der
Angst ist.” ¢

In einem zweiten Aspekt sei auf den
Selbstwiderspruch der Moderne hin-
gewiesen: Der Kulturhistoriker Egon
Friedell glaubt in seiner ,Kulturge-
schichte der Neuzeit” das Projekt der
Moderne in seiner Entstehung exakt
orten zu konnen: ,das Konzeptions-
jahr des Menschen der Neuzeit war
das Jahr 1348, das Jahr der ,schwarzen
Pest’“V. M. Gronemeyer kommentiert
diese Datierung: ,Daf$ das ,Projekt der
Moderne’ eine Antwort auf eine trau-

* M. Horkheimer — T.W. Adorno, Dialektik der Aufklarung. Frankfurt 1981, 25.

6 A.a.O. .22

7 E. Friedell, Kulturgeschichte der Neuzeit. Die Krisis der européischen Seele von der schwarzen Pest
bis zum Ersten Weltkrieg. Bd. 1, Miinchen 1976, 63.



Sauer/Abschied von der sikularisierten Welt?

343

matische Todeserfahrung sein kénnte,
pafit nicht in die Selbstauffassung des
modernen Menschen. Bei den zahl-
losen Versuchen, die innersten Beweg-
griinde dieses ,Projekts’ aufzudecken,
hat man sich lieber ans Leben gehalten.
Sei es, dal man den neuen Weltent-
wurf aus den Ideen, Erfindungen, des
spaten 15. Jahrhunderts erstehen sah,
aus dem ungestiimen Forscherdrang,
der die Welt rotieren lief3; sei es, dafl
man die abgestreiften Fesseln der alten
von der Kirche beherrschten Ordnung
zum Ausgangspunkt der Erkldrung
machte; sei es, daf man den Amei-
senflei}, den die protestantische Ethik
freisetzte, ins Zentrum der Uberlegun-
gen riickte, sei es, daf man den Geist
der Moderne als Uberbau aus den
iiberreif gewordenen Gkonomischen
Verhiltnissen aufsteigen sah. Der Ge-
danke, daf8 das grandiose Unterneh-
men der vernunftgemifien Weltgestal-
tung ein Reflex auf die demiitigende
Todesverfallenheit des Menschen sein
soll, ist seinerseits so kriankend und
erniedrigend, dafl die Gesellschafts-
theorie sich ihm versagt hat.”**

Sollte Friedell mit seiner Analyse einen
entscheidenden Zug der Moderne ge-
troffen haben, sie namlich als Kampf-
ansage gegen den Tod des Pestinfernos
verstehen zu konnen, so fithrt sich ge-
rade dieses Projekt mit dem wissen-
schaftlich-technisch produzierten Mas-
sensterben des 20. Jahrhunderts ad
absurdum. Konnte die millionenfache
Hinschlachtung von Menschen in den
sogenannten ,Weltkriegen“” noch
metaphorisch als schicksalhaft gleich
Naturkatastrophen gedeutet und da-

mit von den Entstehungsbedingungen
her mythologisch notdiirftig vor unab-
sehbaren Kontingenzen abgesichert
werden (die Propagandamaschinerie
aus den Jahren 1914 bis 1918 steht
weder jener des Nationalsozialismus
noch der der westlichen Alliierten, die
zu einem ,Kreuzzug” gegen die Un-
heilsméchte aufriefen, nach!), so wird
ein solcher Versuch angesichts des
Holocaust schlichtweg gegenstands-
los. Auch hier bedeutet Auschwitz die
wohl radikalste Infragestellung der
Moderne und ihrer Voraussetzungen.
Die Singularitit dieses Geschehens
wurde nicht nur durch die organisa-
torisch-technischen Voraussetzungen
der Zivilisation moglich, sondern
stand - grundsatzlicher noch - in
einem inneren Bezug zum Machbar-
keitswahn eines in seinem Fortschritts-
glauben verblendeten Kollektivs, das
eine archaische Ethik mit einem Maxi-
mum an instrumenteller Vernunft ver-
band.

Ausgehend von solchen traumatischen
Ereignissen kam ein Prozef§ des Um-
denkens in Gang, der das , Restrisiko”
der Moderne nicht mehr jenseits des
Denkbaren ansiedelt, sondern gerade-
zu zum hermeneutischen Schliissel
einer Gesellschaft macht, die sich ihrer
Widerspriiche und so ihrer latenten
Instabilitit mehr und mehr bewufit
wird. Solche Selbstwiderspriiche bil-
den sich nicht zuletzt sprachlich ab.
Semantisch sensiblen Zeitgenossen
und Zeitgenossinnen fallt auf, daf§ in
demselben Maf3, in dem eine institutio-
nalisierte Sprache an Prignanz und
Aussagekraft verliert, weil ihrer wirk-

¥ M. Gronemeyer, Das Leben als letzte Gelegenheit. Zeitbediirfnisse und Zeitknappheit. Darmstadt

1993, 15.

¥ Man beachte die mythische Universalisierung, die in dieser Wortbildung mitschwingt!



344

Sauer/Abschied von der sikularisierten Welt?

lichkeitserschlieBenden Kraft miStraut
wird, die Alltagssprache eine Sym-
biose des Widerspruchs eingeht, die
etwas von jener Situation widerspie-
gelt, die ihrer Sprache Ohnmachtige
erfahren®.

Was hier nur skizzenhaft angedeutet
ist, soll plausibel machen, daf es die
Moderne selber ist, die in den von ihr
produzierten Kontingenzen Bedingun-
gen schafft, die das Bediirfnis nach
religioser Sinngriindung und Trans-
zendenzerfahrung hervorrufen. Die-
sem Bediirfnis und der damit entste-
henden neuen Religiositit haben wir
uns nun zuzuwenden.

3. Religionsproduzierende Tendenzen
der Gesellschaft

~Nichts scheint die Differenz zwischen
der klassischen, biirgerlich-modernen
Industriegesellschaft und der sich ab-
zeichnenden postmodernen Moderne
besser zu markieren als die Neuein-
schatzung und Neubewertung reli-
gioser und ethischer Fragen. Als eine
der letzten GewifSheiten des modernen
Fortschrittsmythos ist auch der Glaube
an eine religionslose Zukunft dem
Entzauberungsprozef  anheimgefal-
len.”? An zwei Jahreszahlen kann der
Paradigmenwechsel festgemacht wer-
den: 1965 erschien das vielbeachtete
Buch von Harvey Cox ,The Secular
City” (,Stadt ohne Gott?); keine
zwanzig Jahre spiter veroffentlichte

der namliche Autor einen Widerruf mit
seiner neuen Analyse ,Religion in the
Secular City. Towards a Postmodern
Theology. New York 1984”. Postmo-
dern an dieser Religiositat ist deren
neue Form als polymorpher, polythei-
stischer Pluralismus auf dem Forum
einer dynamisch sich wandelnden
Stadtkultur.

Die neuen Formen der Religiositat®
unterscheiden sich nachhaltig von den
tradierten:

— sie binden sich nicht an Konfessio-
nen als rechtlich verfaten Organi-
sationen mit klar bestimmter Mitglie-
derstruktur, sondern schaffen sich eine
~Szene”, wo Individualitdt, Anonymi-
tat und Konformitét eine ausbalancier-
te Synthese eingehen;

— sie erheben keinen exklusiven Wahr-
heitsanspruch, stellen keine Bedingun-
gen fiir die Initiation, sondern fiigen
sich in eine religiése Mischkultur ein,
die ihren priméren Ort auf dem Markt
mit dessen floatenden Wechselkursen
hat;

— sie verzichten auf Dogmen, die als
Inbegriff eines kognitiven Wissens-
systems die angestrebte integrative
kosmische Einheit brechen und scharfe
Frontlinien zwischen glaubig/ungldu-
big eroffnen;

— statt dessen setzen sie auf Sponta-
neitit, Intuition und Meditation, die je-
doch so von einer reflexiven Brechung

»  Exemplarisch kann dafiir auf die Sprache Jugendlicher verwiesen werden: , Packen wir’s an. Es ist
nichts zu tun!” ,,Du hast keine Chance, darum nutze sie!” ,Stell dir vor, du stellst dich vor, und
keiner stellt dich ein.” ,Was ich mit meinem Leben mache, geht euch einen Scheifidreck an, aber

ich erwarte euere volle Unterstiitzung dabei!”

2 K. Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne (Traditionsabbruch — Ende des

Christentums?) Wiirzburg 1994, 90.

2z Vgl. G. Gasper u.a. (Hg.), Lexikon der Sekten, Sondergruppen und Weltanschauungen. Freiburg

1994



Sauer/Abschied von der sikularisierten Welt?

345

abgeschottet werden, daf8 das Gefiihl
der religiosen Unmittelbarkeit erhalten
bleibt;

— mit dem Prinzip einer inkommuni-
kablen Subjektivitit wird die Wahr-
heitsfrage suspendiert, der Rekurs auf
Erfahrungen mit privilegiertem Er-
kenntniszugang entzieht diese jedem
Anspruch auf Uberpriifbarkeit;

- sie implizieren keine langfristigen,
gar lebenslangen Bindungserwartun-
gen an den Menschen, verstehen sich
nicht geschichtlich und vertrésten
nicht, sondern beziehen sich prazise
auf das Bediirfnis , satisfaction now”;

— sie kniipfen an der unerfiillten In-
nerlichkeit des Subjekts und seinem
BewuSStsein defizitdrer Authentizitit
an und bieten diesem eine Projektions-
flache, in der sich das Subjekt wieder-
erkennt, statt diesem mit einer Um-
kehrforderung eine Anderung seiner
Lebenspraxis zuzumuten;

- es geht ihnen primér nicht um eine
Analyse und Neubewertung der Wirk-
lichkeit aus der Sicht des Glaubens,
sondern um deren Uberwindung in
der angestrebten Aufhebung der Gren-
zen des Ich- und Weltbewuftseins.

Es versteht sich von selbst, daf8 dieses
grobe Raster einer Charakterisierung
phénotypisch zu verstehen ist und
jeweils einer differenzierten Analyse
bedarf.

Ein plastisches Bild der neu auf-
brechenden Religiositdt malt Hans-
Joachim Hohn in seiner Analyse des
Zusammenhangs von Moderne, Reli-

gion und Stadtkultur: ,Der neue
Stadter will mehr von der ,wahren’
Welt erkennen, nachdem er den Schein
der Warenwelt durchschaut hat. Reli-
gion ist darum wieder ,in’, weil sie
dem, der schon alles hat, zeigen kann,
was ihm noch fehlt: Grenzverkehr mit
dem Unendlichen. Aber auch hier ist
Tempo angesagt. Religiose Verfahren
miissen im Schnellverfahren vermit-
telt werden. Man sucht eine Instant-
Mystik, religiésen Sofortservice. Ora-
kelformen wie das I Ging und Okkult-
praktiken wie das Pendeln sind dabei
besonders erfolgreich. Man braucht bei
ihrer Anwendung nie lange auf Son-
deroffenbarungen und auf Jenseits-
kontakte zu warten. Ein Wochenend-
seminar mufl geniigen, um die Kunst
des Rutengehens zu erlernen oder die
Technik der Kristalltherapie zu be-
herrschen. Die etablierten Religionen
unterbietet die City Religion mit
Dumpingangeboten. Was dort lebens-
lange Buchstabieriibungen zum Begriff
und zur Wirklichkeit Gottes erfordert,
wird hier durch eine zweitdgige Ini-
tiation in ein esoterisches Weltbild
abgekiirzt.”*

Nun kann vom Standpunkt der kon-
fessionell gepragten Religionen her ge-
fragt werden, inwiefern diese Markt-
phédnome sachgemis iiberhaupt unter
den Begriff ,Religion” subsumiert
werden koénnen (so wie sich umge-
kehrt die dialektische Theologie be-
rechtigt glaubte, sich mit guten Griin-
den, um die Singularitdt ihrer Sache zu
wabhren, von dieser Subsumierung aus-
zunehmen!). Eine begriffliche Aus-
grenzung erscheint doch schon des-
wegen problematisch, weil sie eine

®  H.-]. Hohn, GegenMythen. Religionsproduktive Tendenzen der Gegenwart. Freiburg i.Br. 1994,
122



346

Sauer/Abschied von der sikularisierten Welt?

Auseinandersetzung mit den Formen
der neuen Religiositét als tiberfliissig
suggeriert und sich gegeniiber den fak-
tischen Bediirfnissen der Gesellschaft
immunisiert, indem sie diese weder
zur Kenntnis nimmt noch deren Ent-
stehungsbedingungen analysiert. Un-
tibersehbar haben wir es mit einer reli-
giésen Hermeneutik neuen Stils zu
tun, mit einer pluralen Uniibersicht-
lichkeit, die selbst noch einmal das
Problem verschirft, zu dessen Losung
beizutragen sie vorgibt.

Vergewissern wir uns kurz des Begriffs
der Religion: In ihr setzt sich der
Mensch in Bezug zum Dasein als
ganzem, das sich seiner Verfiigbarkeit
entzieht; indem er dies tut, weif} er sich
solidarisch mit allen, die sich in glei-
cher Weise als verdankt und nicht als
selbst-produziert verstehen. Indem er
sich und seine Welt als bedingt be-
greift, stellt er sich damit gleichzeitig
in ein Verhiltnis zum Unbedingten,
mit dem er notwendig zu tun hat, das
jedoch in einem grundsatzlichen Sinn
seiner Disponibilitit entzogen ist.
Jeder Versuch, sich dieses Unbedingte
verfiigbar zu machen, fithrt in Konse-
quenz zu einer Selbstaufhebung der
Religion. Wo er dagegen diesem Unbe-
dingten als Unbedingten Rechnung
tragt, mufl von diesem her das Selbst-
und Weltverstandnis konzipiert wer-
den. In seiner Rekonstruktion der
Entwicklungslogik von Hochreligio-
nen fithrt A.N. Whitehead die Religion
auf folgende Grundelemente zuriick:
»Religion griindet auf dem Zusam-
menspiel dreier verbundener Begriffe
in einem Moment des Selbstbewuft-
seins [...]: 1. Der des Selbstwerts des

Individuums. 2. Der des Werts der ver-
schiedenen Individuen der Welt fiir-
einander. 3. Der des Werts der objekti-
ven Welt, die eine Gemeinschaft ist,
welche sich von den wechselseitigen
Beziehungen zwischen den diese Welt
ausmachenden Individuen ableiten
1a8t, aber auch fiir die Existenz jedes
einzelnen dieser Individuen notwen-
dig ist.”* Im Solitdrsein findet der
Geist seinen Wert als einen unbeding-
ten nur, indem er seinen eigenen An-
spruch mit dem des objektiven Uni-
versums in Beziehung setzt. ,Religion
ist Welt-Loyalitat.”>

Die Rekonstruktion eines solchen Reli-
gionsbegriffs orientiert sich von vorn-
herein an den ,Hochreligionen”, das
heifit an sehr spezifischen geschichtli-
chen Erscheinungsweisen, die in ihrer
Komplexitat wenig gemeinsam haben
mit jenen Erscheinungen, die uns in
der hier angesprochenen ,neuen”
Religiositit begegnen. So schwierig es
sich erweist, diese uniibersichtlichen
Phénomene tiberhaupt begrifflich zu
fassen, so komplex gestaltet sich die
Bestimmung eines Religionsbegriffs,
der sich nur mehr hochformalisiert als
integrativ erweist und zur ,Reduktion
von Komplexitdt” (N. Luhmann) bei-
zutragen in der Lage ist. Luhmanns
eigener Vorschlag, im Rahmen seiner
Systemtheorie die gesellschaftliche
Funktion der Religion darin zu sehen,
daf8 sie ,das Bestimmte an den Platz
des Unbestimmten”* setzt, namlich
durch entsprechende Chiffren zum
Erhalt der sinnkonstituierenden Lei-
stungen der Gesellschaft beitragt,
macht auf seine Weise die prekare
Ambivalenz der Religionen deutlich.

% A.N. Whitehead, Wie entsteht Religion? Frankfurt 1985, 47f.

*  Ebd

% N. L;thmann, Funktion der Religion. Frankfurt 21982, 33



Sauer/Abschied von der sikularisierten Welt?

347

Gehen wir von der Voraussetzung aus,
daf$ die Konstitution und Verarbeitung
von Kontingenzerfahrungen nur in
ihrer gesellschaftlichen Dimension zu
begreifen ist, dann bedarf es zwangs-
laufig einer Instanz, die das Unbe-
stimmte als solches, namlich als prinzi-
piell Unbestimmbares, nicht nur als
faktisch ,,noch” nicht Bestimmtes, fest-
zuhalten in der Lage ist. Dies kann nur
vermittels Chiffren und Platzhaltern
geschehen, die ihrerseits nicht beliebig
austauschbar sind, sondern in einem
inneren Bezug zum Vertretenen stehen,
wie dies bei Symbolen der Fall ist.
Doch wie 148t sich der Kénigsweg fin-
den, das Unbestimmte einerseits als
eben solches durchzuhalten und nicht
zu vergegenstindlichen, worin ebenso
eine permanente Gefahr lauert wie in
der Resignation, eben dieses Unbe-
stimmte als Bestimmtes vergegen-
wartigen zu wollen? So sind Religio-
nen nie gefeit, einem Goétzendienst zu
verfallen oder sich in Selbsttranszen-
denz aufzuheben, das heifit welt- und
ortlos zu werden.

Hanna Arendt attestiert der sédkularen
Gesellschaft eine , Weltlosigkeit ohne-
gleichen”, die mit dem Verlust der
Jenseitshoffnung eingetreten sei; die
Erwartungen der Religionskritik, den
Menschen durch die Entlastung von
einer Jenseitsbindung frei fiir das
Diesseits zu machen, hitten sich nicht
erfiillt. Einerseits sei der Mensch der
Moderne aus der naiven Unmittel-
barkeit der antiken Welt herausge-
fallen, andererseits sei ihm mit dem
Zuriickgeworfensein auf sich selbst
der innere Bezug zur Welt abhanden
gekommen?.

In einem letzten Abschnitt ist zu fra-
gen, welchen Beitrag die Theologie an-
gesichts des Paradigmenwechsels von
einer sdkularisierten zu einer religios
pluralistischen Gesellschaft zu leisten
imstande sein konnte.

4. Die Unterscheidung der Geister
oder Entscheidung zu Distanz
und Engagement

Die Herausforderung, die von seiten
der neuen Religiositit an das Chri-
stentum herangetragen wird, ist insbe-
sondere dadurch gekennzeichnet, dal
hier keine Absetzbewegung vom Chri-
stentum stattfindet, als die der Saku-
larisierungsprozefS gedeutet werden
kann, sondern daff das Phinomen der
neuen Religionen schlichtweg am
Christentum vorbeifiihrt. So haben wir
allen Grund anzunehmen, daf sich
die Voraussetzungen der Sakularisie-
rungsthese grundlegend gewandelt
haben. Antipoden sind nicht langer die
Aufklirungsbewegung mit  ihren
Intentionen von Emanzipation und
Freiheit gegeniiber kirchlichen Macht-
und Legitimationsinteressen und der
daraus resultierenden Bevormundung
des Subjekts, sondern die instrumen-
telle Vernunft ist gegen die Grund-
intentionen der Aufklidrung angetre-
ten. Die Kirchen sind einem gesell-
schaftlichen Rand- und Schattendasein
anheimgefallen, verdachtigt als tradi-
tionalistische Relikte einer alten Ge-
sellschaftsordnung oder fundamentali-
stischer Tendenzen geziehen (und da-
mit von vornherein als Gespréchs-
partnerinnen ausgefallen) beziehungs-

7 H. Arendt, Vita activa oder vom tatigen Leben. Miinchen 1967. 244ff.



348

Sauer/Abschied von der sdkularisierten Welt?

weise im besten Fall funktionalistisch
bestimmt als (noch!) unersetzbare
Instanzen einer notwendigen Kontin-
genzbewiltigung.

In der katholischen Kirche erleben wir
gegenwartig betrédchtliche Anstren-
gungen zur Aufrechterhaltung her-
kommlicher Identititen (wie der tradi-
tionellen Amtsstruktur mit patriar-
chalischem, hierarchischem und struk-
turell autoritirem Charakter, einer
Fixierung auf Fragen der Sexualmoral,
zentralistischer Tendenzen euro- und
ethnozentrischer Provenienz u.a.m.)
um den Preis, daf§ Grundlagenfragen
als Infragestellung des Systems kein
Thema sind. Damit aber steht und fallt
die Sache der Kirche. Wenn dem
Christentum die Plausibilitit der Rede
von Gott abhanden kommt, wenn die
Kirche das Jesuanische nicht mehr in
Mystik und Politik hineinzuvermitteln
vermag, dann sind alle iibrigen An-
strengungen vergebens. J.B. Metz
spricht im Zusammenhang der gesell-
schaftlichen Indifferenz im Hinblick
auf Glaubensfragen von einer ,reli-
gionsfreundlichen Gottlosigkeit”.

In der sogenannten Dritten Welt erle-
ben wir eine Wiedergeburt der Volks-
religiositat, die sich neben der offiziel-
len Religion und unvermittelt mit ihr
vollzieht und gegeniiber der kirch-
lichen Hierarchie klar ihre Autonomie
zum Ausdruck bringt?. Dieser Prozef3
laBt sich mit entscheidenden theolo-
gischen Defiziten der offiziellen Reli-
gionen begriinden: ,Gott ist in der
tiefen, verborgenen Dimension der
Geschichte, er offenbart sich in der
Transparenz und in der Lichtfiille der
Schopfung; man erfait ihn eher mit

dem Herzen, mit der Phantasie, mit
Schweigen, mit dem Tun und der
mystischen Vision als mit der Vernunft
und den instrumentellen Symbolen.”?
Von der Unverfiigbarkeit und abso-
luten Gnadenhaftigkeit Gottes her ist
die , Heuchelei der offiziellen Religio-
nen”* zu kritisieren, die die Gottes-
rede verantwortungslos verdunkeln,
wo sie diese auf eigene Interessen hin
instrumentalisieren. Zu kritisieren ist
jede perverse spiritualistische Ten-
denz, die die Transzendenz auflerhalb
der materiellen, gesellschaftlich-ge-
schichtlichen und kosmischen Dimen-
sion sucht. Festzuhalten ist an der
Dimension der Mystik als Weise einer
Gottunmittelbarkeit jenseits aller gott-
verwaltenden Instanzen.

Solche Defizite in einer geschichtlichen
und universalistischen Perspektive zu
analysieren und Absolutsetzungen
jeder Art zu kritisieren, ist Sache der
Theologie. Sollen im ureigensten Inter-
esse des christlichen Glaubens die
Anliegen der Aufklirung weiterge-
fithrt werden: Emanzipation des Indi-
viduums, ohne dieses in Isolation zu
fithren, Offnung neuer Horizonte von
Welt- und LebenserschlieBung, ohne
die bergende Funktion kultureller
Traditionen preiszugeben, sondern
diese zu transformieren, Anerkennung
eines legitimen Pluralismus, ohne
einer Beliebigkeit von Wertmafistdben
zu verfallen, dann bedarf es einer kom-
munikablen Kriteriologie und eines
Konsenses von Prioritdten. Dazu drei
abschliefende Bemerkungen:

1. Hinter dem Wahrheitsanspruch des
christlichen Glaubens steht die Unver-

» Vgl P. Richard, Der Gott des Lebens und die Wiedergeburt der Religion. (Concilium 31, Nr. 4) 1995,

166.
® A.a.0.169.
* A.a.O.168.



Sauer/Abschied von der sikularisierten Welt?

349

fiigbarkeit Gottes selbst, von dem her
alle Wahrheiten in ithrem Anspruch zu
relativieren sind. Nur geniigt es nicht,
diesen Anspruch als Behauptung auf-
zustellen, er ist vielmehr kommuni-
kativ einzulosen. Die Theologie hat die
reflektierten Voraussetzungen einer
Sprach- und Erzdhlgemeinschaft zu
entwickeln, die erlebnishaft und er-
fahrungsbezogen zugleich den Glau-
ben vermittelt. Daf8 das Leben den Tod
iiberwindet (auch die strukturelle
Todesbedrohung einer Zweidrittel-
welt), dal Gewalt durch Vernunft
iiberwunden werden kann, daf8 es un-
abgegoltene Erinnerungen, Hoffnun-
gen, Sehnsiichte und Trdume gibt,
impliziert religiése Optionen.

2. Neben dem Wahrheitsanspruch hat
die Frage der Wahrhaftigkeit oberste
Prioritdt. Eigene Interessen und Be-

weggriinde sind in einer Weise trans-
parent zu machen, daf sie durch die
Ubereinstimmung von Wort und Tat in
ihrer Stimmigkeit iiberpriifbar wird.
Kommunikation setzt einerseits Ver-
trauen voraus, andererseits wird die-
ses durch die Weise der Kommuni-
kation gefordert oder destruiert.

3. Von entscheidender Bedeutung ist
dariiber hinaus die Entwicklung eines
Sprachspiels, an dem alle an der
Kommunikation Beteiligten in gleicher
Weise teilzunehmen in der Lage sind.
Diese Forderung erscheint utopisch,
dennoch ist sie als Desiderat fest-
zuhalten. Sachlich gefordert ist die
Heuristik des Fremden, das nicht exo-
tische Qualititen hat, sondern allent-
halben im Alltag, ja in den scheinbar
groften Selbstverstandlichkeiten sei-
nen Ort hat.



