
382 anı Fernöstliche Religiosität

N

baszınılert VO  5 fernöstlicher Religiosität
Kulturen besser vertraut als mıt der

Während der Monotheismus der biblischen christlichen, in der S1Ee aufgewachsenReligionen der pluralistischen Öffent- sind Fernreisen beziehen bewulßt dielichkeit des Westens weiterhin eın Grund
Ärgernis bleibt, genießt die fernöstliche heiligen Stätten des Hinduismus un:

ınen Vertrauensvorschuß:Religiosität des Buddhismus mıiıt ein, S1e ermOg-
Buddhismus und Hinduismus üben ıne lichen die Teilnahme Osterfesten
globale Faszination du!:  N Auf dem iınter- der werden direkt Wallfahrtengrund eigener Erfahrungen mıt den fern-
östlichen Religionen versucht uNser utor ESs handelt sich eın Phänomen, das
die rage nach den en für dieses eher atmosphärisch wahrzunehmen
Phänomen beantworten. Er ist Rektor als EeXa. erfassen ist. Die Religions-
des Diözesanen Schulamtes und Priester
der 10zese LIinz. (Redaktion) müdigkeit bezieht sich demnach 11UT

auf die eigene religiöse Tradition, wäh-
rend sich die ach WI1Ie VOT bestehen-
den Heilserwartungen auf östliche
Religionen richten. Die Fragen, dieEs gibt ın der westlichen Welt TOLZ

un neben einer offensichtlichen eli- den folgenden Überlegungen
gionsmüdigkeit eın Interesse geht, Sind die nach den Ursachen un:!
religiösen Fragen, das unter anderem! nach der edeutung solcher Auf-

brüche Die Antworten, die versuchtsichtbar wird der Hinwendun
relig1ösen Anschauungen un Prakti- werden, sind nicht wissenschaftlich
en, die 1im asiatischen Raum ihren abgesichert, S1e verstehen sich eher als
Ursprung haben und die diesen Raum essayhafte arlegungen. Es sind (Ge-
gepragt haben Eine orößer werdende anken, die aus einem Nach-Denken

VO  - Menschen ist mental, litera- und Weiter-De  en VO  5 Erfahrungen
risch, aber auch geographisch unter- und Begegnungen entstanden Sind
WEeBS ach dem sten. Die edita- und die ein Gesprächsbeitrag sSeın wol-
t10nsprax1s hat VO  > östlichen edita- len bei dem Bemühen, eın komplexes
tionsformen eUe Impulse bekommen:; und schillerndes Phänomen besser
S1Ee übernimmt daraus emente der verstehen.

S1Ee in den Formen des Zen der
Yoga direkt nach Menschen machen Die Faszınatıon des Fremden
sich auf ach Indien, epa. der ibet,

dort das Eigentliche un das wah- DDas Fremde un damit auch der
en finden 1ele VO  5 ihnen Fremde ist ambivalent. Vom TrTem-

sSind mıt der religiösen Praxıs dieser den geht einmal eıne Bedrohung aus,

Andere Bereiche, VO  5 denen derzeit ine Faszınation ausgeht, Sind: Stammeskulturen in ihrer
Ursprünglichkeit und Erd- und Himmelsbezogenheit; ekstatische Jenseitsreisen der Schamanen;
das Umgehen mıiıt der Natur, WI1Ie e Indianerkul:}:  en zugeschrieben wird; ekstatische und
mystische Frömmigkeitsformen.

382 Jandal Fernöstliche Religiosität 

JOSEF JANDA 

Fasziniert von fernöstlicher Religiosität 

Während der Monotheismus der biblischen 
Religionen in der pluralistischen Öffent­
lichkeit des Westens weiterhin ein Grund 
für Ärgernis bleibt, genießt die fernöstliche 
Religiosität einen Vertrauensvorschuß: 
Buddhismus und Hinduismus üben eine 
globale Faszination aus. Auf dem Hinter­
grund eigener Erfahrungen mit den fern­
östlichen Religionen versucht unser Autor 
die Frage nach den Gründen für dieses 
Phänomen zu beantworten. Er ist Rektor 
des Diözesanen Schulamtes und Priester 
der Diözese Linz. (Redaktion) 

Es gibt in der westlichen Welt trotz 
und neben einer offensichtlichen Reli­
gionsmüdigkeit ein neues Interesse an 
religiösen Fragen, das unter anderem! 
sichtbar wird an der Hinwendung zu 
religiösen Anschauungen und Prakti­
ken, die im asiatischen Raum ihren 
Ursprung haben und die diesen Raum 
geprägt haben. Eine größer werdende 
Zahl von Menschen ist - mental, litera­
risch, aber auch geographisch - unter­
wegs nach dem Osten. Die Medita­
tionspraxis hat von östlichen Medita­
tionsformen neue Impulse bekommen; 
sie übernimmt daraus Elemente oder 
ahmt sie in den Formen des Zen oder 
Yoga direkt nach. Menschen machen 
sich auf nach Indien, Nepal oder Tibet, 
um dort das Eigentliche und das wah­
re Leben zu finden. Viele von ihnen 
sind mit der religiösen Praxis dieser 

Kulturen besser vertraut als mit der 
christlichen, in der sie aufgewachsen 
sind. Fernreisen beziehen bewußt die 
heiligen Stätten des Hinduismus und 
des Buddhismus mit ein, sie ermög­
lichen die Teilnahme an Klosterfesten 
oder werden direkt zu Wallfahrten. 
Es handelt sich um ein Phänomen, das 
eher atmosphärisch wahrzunehmen 
als exakt zu erfassen ist. Die Religions­
müdigkeit bezieht sich demnach nur 
auf die eigene religiöse Tradition, wäh­
rend sich die nach wie vor bestehen­
den Heilserwartungen auf östliche 
Religionen richten. Die Fragen, um die 
es in den folgenden Überlegungen 
geht, sind die nach den Ursachen und 
nach der Bedeutung solcher Auf­
brüche. Die Antworten, die versucht 
werden, sind nicht wissenschaftlich 
abgesichert, sie verstehen sich eher als 
essayhafte Darlegungen. Es sind Ge­
danken, die aus einem Nach-Denken 
und Weiter-Denken von Erfahrungen 
und Begegnungen entstanden sind 
und die ein Gesprächsbeitrag sein wol­
len bei dem Bemühen, ein komplexes 
und schillerndes Phänomen besser zu 
verstehen. 

Die Faszination des Fremden 

Das Fremde - und damit auch der 
Fremde - ist ambivalent. Vom Frem­
den geht einmal eine Bedrohung aus, 

Andere Bereiche, von denen derzeit eine Faszination ausgeht, sind: Stammeskulturen in ihrer 
Ursprünglichkeit und Erd- und Himmelsbezogenheit; ekstatische Jenseitsreisen der Schamanen; 
das Umgehen mit der Natur, wie es Indianerkulturen zugeschrieben wird; ekstatische und 
mystische Frömmigkeitsformen. 



Janda Fernöstliche Religiosität 383

die das Eigene und ertraute rage keiner Weise adaptiert werden kann,
stellt Hs bedroht die physische, PSY- gilt jedoch als gefährliche Bedrohung.
chische, ökonomische und kulturelle Das nicht 1Ur die Haltung des

alten Griechenland der der verschie-Sicherheit und jefert die Geborgenheit
unı! Beheimatung der eigenen Iden- denen ammeskulturen; asselbe galt
tat eiınNner ungewı1ssen Zukunft au  N (und eilt) Z.U eispie auch fürA,
eNnso stark aber ist die Faszınatlon, das eich der Mitte, der für Thailand,
die VO Fremden ausgeht. eine EXO- das Wort für den Fremden (farang

verspricht Bereicherung und die einen äahnlichen Klang hat wI1e die grle-
Erfüllung eimlicher un:! UuNauUsSSeC- chische Bezeichnung Barbar.
sprochener Wünsche und Sehnsüchte. Die beschriebene Posıtion ist ZW ar ın
e1. Gesichtspunkte bestehen neben- der westlichen Welt immer noch VOT-
einander und können verschiedenen handen, S1e ist aber nicht mehr Aus-
Menschen und Alterss  en unter- druck des allgemeinen Lebensgefühls.
schiedlicher Weise wirksam werden, Verschiedene Ursachen, die hier nicht
W ds Konflikten innerhalb einer Ge- äher erörtern sSind, haben elıner
sellschaft führen kann Weltanschau- Distanzierung VO Eigenen un:! VO  3

J Ideologien der relig1öse Über- der eigenen Tadıtlıon un einer
ZCUSUNSCHN können die Grenzen ZWI1- lähmenden Kulturmüdigkeit geführt.
schen Vertrautem un:! Fremdem LEeUuUu DIe Überzeugung, dafß die eistungen
bestimmen beziehungsweise die Hal- der eigenen Vergangenheit einen Fort-
tung egenüber dem Fremden veran- schritt gebracht haben und heilsam
dern. Die Grenzen können politisch ist gebrochen. DIie Selbstsicher-

heit und der '017 ber das Erreichteder ethnologisch SCZOSCHN werden, S1e
können aber auch durch die Zuge- wurden VO:  - Unsicherheit und Zwel-
hörigkeit eiıner (Glaubens)Überzeu- teln abgelöst‘*.

ESs ist Ur verständlich, We') Men-bestimmt sSeın.
Es ist eın Kennzeichen vielerZe- schen einer solchen Situation nach
LICT und undifferenzierter (monopoli- Heilsmöglichkeiten Ausschau
stischer) Kulturen, S1Ee die eigene halten. Die Vorgänge, die sich
Welt als Kosmos und als die eigentlich el handelt, Sind auch dann, We

menschliche Welt verstehen, während S1e ational begründet werden, cht
die Welt außerhalb dieser Grenzen als eın rational faßbar; das heißt S1e
Chaos verstanden wird und die dort können mıt rationalen Argumenten
ebDenden Menschen als primitiıv und eın weder herbeigeführt noch
bedrohlich angesehen werden. Das widerle werden. ESs handelt sich 1111

Paradiesessehnsüchte, die das enDominierende ist die Überzeugung
VoNn der Richtigkeit der eigenen Sicht der Menschen bestimmen. Sie können
Ein gewIlsses VOIN Fremdem inner- sich auf eıne bessere Vergangenheit,
halb der eigenen Grenzen kann el auf eine erhoffte ukunft der auf

ferne er un Kulturen beziehen?.durchaus eıinen atz haben; das rem-
de außerhalb dieser Grenzen, das 1n Die östlichen Religionen können für

3
Steiner, Blaubarts Burg Anmerkung ZUr Neubestimmung der ultur. Wien 1991 60—62.

Diese Gedanken sind meınem Beitrag ‚Der Iraum VOIN Paradies’ ThP' 135 (1987) 103 —112 twas
breiter ausgeführt.

Janda/Fernöstliche Religiosität 

die das Eigene und Vertraute in Frage 
stellt. Es bedroht die physische, psy­
chische, ökonomische und kulturelle 
Sicherheit und liefert die Geborgenheit 
und Beheimatung in der eigenen Iden­
tität einer ungewissen Zukunft aus. 
Ebenso stark aber ist die Faszination, 
die vorn Fremden ausgeht. Seine Exo­
tik verspricht Bereicherung und die 
Erfüllung heimlicher und unausge­
sprochener Wünsche und Sehnsüchte. 
Beide Gesichtspunkte bestehen neben­
einander und können in verschiedenen 
Menschen und Altersstufen in unter­
schiedlicher Weise wirksam werden, 
was zu Konflikten innerhalb einer Ge­
sellschaft führen kann. Weltanschau­
ungen, Ideologien oder religiöse Über­
zeugungen können die Grenzen zwi­
schen Vertrautem und Fremdem neu 
bestimmen beziehungsweise die Hal­
tung gegenüber dem Fremden verän­
dern. Die Grenzen können politisch 
oder ethnologisch gezogen werden, sie 
können aber auch durch die Zuge­
hörigkeit zu einer (Glaubens)Überzeu­
gung bestimmt sein. 
Es ist ein Kennzeichen vieler vergange­
ner und undifferenzierter (monopoli­
stischer) Kulturen, daß sie die eigene 
Welt als Kosmos und als die eigentlich 
menschliche Welt verstehen, während 
die Welt außerhalb dieser Grenzen als 
Chaos verstanden wird und die dort 
lebenden Menschen als primitiv und 
bedrohlich angesehen werden. Das 
Dominierende ist die Überzeugung 
von der Richtigkeit der eigenen Sicht. 
Ein gewisses Maß von Fremdem inner­
halb der eigenen Grenzen kann dabei 
durchaus einen Platz haben; das Frem­
de außerhalb dieser Grenzen, das in 

383 

keiner Weise adaptiert werden kann, 
gilt jedoch als gefährliche Bedrohung. 
Das war nicht nur die Haltung des 
alten Griechenland oder der verschie­
denen Starnrneskulturen; dasselbe galt 
(und gilt) zum Beispiel auch für China, 
das Reich der Mitte, oder für Thailand, 
wo das Wort für den Fremden (farang) 
einen ähnlichen Klang hat wie die grie­
chische Bezeichnung Barbar. 
Die beschriebene Position ist zwar in 
der westlichen Welt immer noch vor­
handen, sie ist aber nicht mehr Aus­
druck des allgemeinen Lebensgefühls. 
Verschiedene Ursachen, die hier nicht 
näher zu erörtern sind, haben zu einer 
Distanzierung vorn Eigenen und von 
der eigenen Tradition und zu einer 
lahmenden Kulturmüdigkeit geführt. 
Die Überzeugung, daß die Leistungen 
der eigenen Vergangenheit einen Fort­
schritt gebracht haben und heilsam 
waren, ist gebrochen. Die Selbstsicher­
heit und der Stolz über das Erreichte 
wurden von Unsicherheit und Zwei­
feln abgelösF. 
Es ist nur zu verständlich, wenn Men­
schen in einer solchen Situation nach 
neuen Heilsmöglichkeiten Ausschau 
halten. Die Vorgänge, um die es sich 
dabei handelt, sind auch dann, wenn 
sie rational begründet werden, nicht 
allein rational faßbar; das heißt sie 
können mit rationalen Argumenten 
allein weder herbeigeführt noch 
widerlegt werden. Es handelt sich um 
Paradiesessehnsüchte, die das Leben 
der Menschen bestimmen. Sie können 
sich auf eine bessere Vergangenheit, 
auf eine erhoffte Zukunft oder auf 
feme Länder und Kulturen beziehen3• 

Die östlichen Religionen können so für 

G. Steiner, In Blaubarts Burg. Anmerkung zur Neubestimmung der Kultur. Wien 1991. 60-62. 
Diese Gedanken sind in meinem Beitrag ,Der Traum vom Paradies': ThPQ 135 (1987) 103-112 etwas 
breiter ausgeführt. 



384 an Fernöstliche Religjosität

ulturmüde westliche Menschen ZUT lungsprozef gefunden hat un:! der
auch für das Christentum un:! denProjektionsfläche für die ın ihnen VOTI -

handenen Sehnsüchte un:! Heilserwar- siam grundlegend ist, fiel den Men-
schen en Zeıten schwer*. Er be-tungen werden. Es trifft für jede Form

der Begegnung dafß das Neue un deutet Ausschließlichkeit und verlangt
Andere nicht 1Ur Se1iNer Eigentum- eine definitive Entscheidung; ist
lichkeit wahr- und aNSCHNOMMEN wird, eine beinahe unerträgliche Zumutung
sondern da{fs zugleich dem bereits 1 den Menschen und ist damit immer
ewulsten un ekannten zugeordnet auch Überforderung”. Westliches Den-
un: angepaßt WIT Fuür eINe Begeg- ken hat ın etzter Zeit cht 11UT eıne
Nnun die VO  - Faszination bestimmt religiöse Eindeutigkeit in rage stellt,

sondern rıiusier diese auch ın einerist, gilt 1es einem besonderen Ma(fs,
da hier der el einer subjektiven ational naturwissenschaftlichen Welt-
Erwartungshaltung überdurchschnitt- betrachtung. Ausschließlichkeit und
lich grofß ist. are Festlegungen werden meınt

der Wirklichkeit nicht gerecht.
Sie unterdrücken elle der Wirklich-

Was fasziniert östlicher keit, führen daher eıner Verarmung
Religiositat? und begünstigen oleranz So WUTrT-

de das Entweder-Oder VO'  5 einem
Sucht nach den Ursachen für die Sowohl-Als-auch abgelöst. Nichts soll
Faszinatlion, die gegenwartıig VOINl Ost- verloren gehen; das Negative das
lichen Religionen ausgeht, sStOöft sogenannte OSeEe wird ZU. Schatten,
aber auch auf Affinitäten, die zwischen den integrieren gilt.
westlichen De  ustern und uffas- Die postmoderne Haltung, die sich

ZU) Ziel gesetzt hat, die KlammerSUNSCNHN Ööstlicher Religionen bestehen.
Mag auch manches mifßverstanden des Vorgegebenen aufzubrechen un:
der LLIUT oberflächlich un: assozlatıv sich die SaANZEC der Möglich-
übernommen werden, werden bei keiten en halten, 1e! cht auf
gCeNAUETEM Hinsehen doch auch innere den wissenschaftlichen Diskurs be-
Beziehungen sichtbar. Von einıgen schränkt, sondern G1€e pragt das allge-
dieser Entsprechungen, die 1m Hinter- meıline Bewußftsein. Was gul un:! rich-

wirksam und für vorbewulßfte ig ist, wird cht VO  a Vorgegebenem
Sympathien verantwortlich sind, soll abgeleitet beziehungsweise VO  . dem,

folgenden die ede sSein. Was Gott 11 sondern ist VO:  -
unten her elıner Suchbewegung

Das Fehlen des Monotheismus finden. Der Mensch äflst sich sSein Iun
nicht vorschreiben; ll und mu{fs

Der Monotheismus, dem das alte unter den vorhandenen Möglichkeiten
Israel einem mühsamen FEntwick- die auswählen, die als bereichernd

Maraquard, Lob des Polytheismus. Über Monomythie un! Polymythie. arquard, Abschied
VO!] rinzipiellen. Stuttgart 1981 91—116.

Steiner sieht der Ausbildung des Monotheismus eiıne Herausforderung und zugleich Über-
forderung, die die Welt dem jüdischen Volk nıe verziehen hat und die vielleicht als letzte
Wurzel des Antiısemıutismus verstanden werden kann. Blaubarts Burg. 39—43)

384 

kulturmüde westliche Menschen zur 
Projektionsfläche für die in ihnen vor­
handenen Sehnsüchte und Heilserwar­
tungen werden. Es trifft für jede Form 
der Begegnung zu, daß das Neue und 
Andere nicht nur in seiner Eigentüm­
lichkeit wahr- und angenommen wird, 
sondern daß es zugleich dem bereits 
Gewußten und Bekannten zugeordnet 
und angepaßt wird. Für eine Begeg­
nung, die von Faszination bestimmt 
ist, gilt dies in einem besonderen Maß, 
da hier der Anteil einer subjektiven 
Erwartungshaltung überdurchschnitt­
lich groß ist. 

Was fasziniert an östlicher 
Religiosität? . 

Sucht man nach den Ursachen für die 
Faszination, die gegenwärtig von öst­
lichen Religionen ausgeht, stößt man 
aber auch auf Affinitäten, die zwischen 
westlichen Denkmustern und Auffas­
sungen östlicher Religionen bestehen. 
Mag auch manches mißverstanden 
oder nur oberflächlich und assoziativ 
übernommen werden, so werden bei 
genauerem Hinsehen doch auch innere 
Beziehungen sichtbar. Von einigen 
dieser Entsprechungen, die im Hinter­
grund wirksam und für vorbewußte 
Sympathien verantwortlich sind, soll 
im folgenden die Rede sein. 

1. Das Fehlen des Monotheismus 

Der Monotheismus, zu dem das alte 
Israel in einem mühsamen Entwick-

J anda / Fernöstliche Religiosität 

lungsprozeß gefunden hat und der 
auch für das Christentum und den 
Islam grundlegend ist, fiel den Men­
schen zu allen Zeiten schwer4 • Er be­
deutet Ausschließlichkeit und verlangt 
eine definitive Entscheidung; er ist 
eine beinahe unerträgliche Zumutung 
an den Menschen und ist damit immer 
auch Überforderungs. Westliches Den­
ken hat in letzter Zeit nicht nur eine 
religiöse Eindeutigkeit in Frage stellt, 
sondern kritisiert diese auch in einer 
rational naturwissenschaftlichen Welt­
betrachtung. Ausschließlichkeit und 
klare Festlegungen werden - so meint 
man - der Wirklichkeit nicht gerecht. 
Sie unterdrücken Teile der Wirklich­
keit, führen daher zu einer Verarmung 
und begünstigen Intoleranz. So wur­
de das Entweder-Oder von einem 
Sowohl-Als-auch abgelöst. Nichts soll 
verloren gehen; das Negative - das 
sogenannte Böse - wird zum Schatten, 
den es zu integrieren gilt. 
Die postmoderne Haltung, die es sich 
zum Ziel gesetzt hat, die Klammer 
des Vorgegebenen aufzubrechen und 
sich die ganze Fülle der Möglich­
keiten offen zu halten, blieb nicht auf 
den wissenschaftlichen Diskurs be­
schränkt, sondern sie prägt das allge­
meine Bewußtsein. Was gut und rich­
tig ist, wird nicht von Vorgegebenem 
abgeleitet - beziehungsweise von dem, 
was Gott will -, sondern es ist von 
unten her in einer Suchbewegung zu 
finden. Der Mensch läßt sich sein Tun 
nicht vorschreiben; er will- und muß -
unter den vorhandenen Möglichkeiten 
die auswählen, die er als bereichernd 

O. Marquard, Lob des Polytheismus. Über Monomythie und Polymythie. in: O. Marquard, Abschied 
vom Prinzipiellen. Stuttgart 1981. 91-116. .. 
G. Steiner sieht in der Ausbildung des Monotheismus eine Herausforderung und zugleich Uber­
forderung, die die Welt dem jüdischen Volk nie verziehen hat und die vielleicht sogar als letzte 
Wurzel des Antisemitismus verstanden werden kann. (In Blaubarts Burg. 39-43) 



2385Janda Fernöstliche Religiosität

und zielführend ansieht. Es ist aber lichen Widersprüchen stöft Ahnlich
auch die einmal getroffene Entschei- ist muıt dem Buddhismus, dessen
dung nicht für alle Zeiten verbindlich; Wahrheiten u55 der Kenntnis der
da sS1e die derzeitige Konstellation menschlichen Ex1istenz abgeleitet sind
gebunden ist, kann S1e bei deren Ver- Sein Interesse gilt dem Hiıer und Jetzt
anderung abgeändert und revidiert und dem Weg, der gehen ist, nicht
werden. aber einem Jenseıitigen, das sich dem
Es ist unschwer einzusehen, sich Verstehen entzieht. Östlicher Religio-
eıne erartige Bewulßstseinslage mıiıt Sita scheint sSsomıt die orde-
einem Monotheismus schwer tut. Der nach indeutigkeit und AÄus-
Vielfalt der Möglichkeiten, die nich: chließlichkeit fehlen, mıiıt der sich
VO:  - vornherein ausgeschlossen WEeTrLI- der westliche Mensch heute schwer
den sollen, entspricht eıne Vielfalt VO  - tut®
Öttern, die mıt den Vorstellungen,
Wünschen und Lebensweisen der Reduktion auf das Einsichtige
Menschen korrespondieren. Während
polytheistische Vorstellungen dem Das Netz, ın dem menschliches en
anNONyMEN Schicksal menschliche derzeit erfaf(t wird, ist aus dem Garn
Namen geben und damit begreifbar des rlebens, der Erfahrung und der
machen, bekennt sich der Monothe- psychologischen Einsicht geknüpft
1SMUS Z.Uu einem personalen egen- Sozialpsychologen betonen etzter
über, das einen Anspruch stellt und Zeıt immer wieder die Ichbezogenheit
das sich zugleich dem Begreifen ent- und Erlebnisorientierung des heutigen
zieht. Menschen, die in krassen Fällen bis
Es ist hier nicht er Z.Uu befinden, ZUuIll Narzifßmus reicht Die Wirklich-
ob die Namen des Monotheismus keit wird auf den Ausschnitt reduziert,
vertretenen Absolutheitsansprüche, der erlebnismäßig wahrgenommen
auch We S1e als Anspruch der 1€e| wird. Die Außenwelt verliert ZUSUN-
beschrieben werden, jedem Fall der sten der Nnnenwe Bedeutung.
unermeßlichen Weite und Iranszen- ahnlicher Weise wird auch ffen-
denz des Von der vertretenen barung auf das subjektiv Einsichtige,
Eingottglaubens entsprechen und ob Angenommene un: Annehmbare r_
s1e nicht auch immer wieder ent- duziert. Sie wird als solche anerkannt,
stellen. ES ist aber verständlich, eın WE S1Ee mMI1r OiItfenDar geworden ist
Lebensgefühl, das sich nicht festlegen Die rientierung [l eiıner Oftfenba-
will, eine Entsprechung einer hin- die uSs einem nicht überprüf-
duistischen Religiosität findet, der baren und etztlich auch der Erfahrung
eiıne Vielzahl von Öttern, unterschied- entzogenen Jenseitigen kommt, wird
liche religi1öse Vorstellungen, rituelle unter diesen Voraussetzungen ZUT

Vollzüge und Wege nebeneinander EeX1- Fremdbestimmung, die
sich Wehrstieren, ohne sich jeman' mOg-

Die heutige Vorliebe des Westens für Pluralität und 'olym le, die meınt, Ööstlichen Denken
eiıne Entsprechung Zu finden, dürfte allerdings nicht überse C] da{fß sich die Vielfalt dort ledi lich
auf die Erscheinungsformen bezieht und da{fs sich dahinter eine monistische Wirkli eıt
verbirgt.

Janda/Femöstliche Religiosität 

und zielführend ansieht. Es ist aber 
auch die einmal getroffene Entschei­
dung nicht für alle Zeiten verbindlich; 
da sie an die derzeitige Konstellation 
gebunden ist, kann sie bei deren Ver­
änderung abgeändert und revidiert 
werden. 
Es ist unschwer einzusehen, daß sich 
eine derartige Bewußtseinslage mit 
einem Monotheismus schwer tut. Der 
Vielfalt der Möglichkeiten, die nicht 
von vornherein ausgeschlossen wer­
den sollen, entspricht eine Vielfalt von 
Göttern, die mit den Vorstellungen, 
Wünschen und Lebensweisen der 
Menschen korrespondieren. Während 
polytheistische Vorstellungen dem 
anonymen Schicksal menschliche 
Namen geben und es damit begreifbar 
machen, bekennt sich der Monothe­
ismus zu einem personalen Gegen­
über, das einen Anspruch stellt und 
das sich zugleich dem Begreifen ent­
zieht. 
Es ist hier nicht darüber zu befinden, 
ob die im Namen des Monotheismus 
vertretenen Absolutheitsansprüche, 
auch wenn sie als Anspruch der Liebe 
beschrieben werden, in jedem Fall der 
unermeßlichen Weite und Transzen­
denz des von der Bibel vertretenen 
Eingottglaubens entsprechen und ob 
sie ihn nicht auch immer wieder ent­
stellen. Es ist aber verständlich, daß ein 
Lebensgefühl, das sich nicht festlegen 
will, eine Entsprechung in einer hin­
duistischen Religiosität findet, in der 
eine Vielzahl von Göttern, unterschied­
liche religiöse Vorstellungen, rituelle 
Vollzüge und Wege nebeneinander exi­
stieren, ohne daß sich jemand an mög-

385 

lichen Widersprüchen stößt. Ähnlich 
ist es mit dem Buddhismus, dessen 
Wahrheiten aus der Kenntnis der 
menschlichen Existenz abgeleitet sind. 
Sein Interesse gilt dem Hier und Jetzt 
und dem Weg, der zu gehen ist, nicht 
aber einem Jenseitigen, das sich dem 
Verstehen entzieht. Östlicher Religio­
sität scheint somit genau die Forde­
rung nach Eindeutigkeit und Aus­
schließlichkeit zu fehlen, mit der sich 
der westliche Mensch heute schwer 
tut 6. 

2. Reduktion auf das Einsichtige 

Das Netz, in dem menschliches Leben 
derzeit erfaßt wird, ist aus dem Garn 
des Erlebens, der Erfahrung und der 
psychologischen Einsicht geknüpft. 
Sozialpsychologen betonen in letzter 
Zeit immer wieder die Ichbezogenheit 
und Erlebnisorientierung des heutigen 
Menschen, die in krassen Fällen bis 
zum Narzißmus reicht. Die Wirklich­
keit wird auf den Ausschnitt reduziert, 
der erlebnismäßig wahrgenommen 
wird. Die Außenwelt verliert zugun­
sten der Innenwelt an Bedeutung. 
In ähnlicher Weise wird auch Offen­
barung auf das subjektiv Einsichtige, 
Angenommene und Annehmbare re­
duziert. Sie wird als solche anerkannt, 
wenn sie mir offenbar geworden ist. 
Die Orientierung an einer Offenba­
rung, die aus einem nicht überprüf­
baren und letztlich auch der Erfahrung 
entzogenen Jenseitigen kommt, wird 
unter diesen Voraussetzungen zur 
Fremdbestimmung, gegen die man 
sich zur Wehr setzt. 

Die heutige Vorliebe des Westens für Pluralität und Polymythie, die meint, im östlichen Denken 
eine Entsprechung zu finden, dürfte allerdings nicht übersehen, daß sich die Vielfalt dort lediglich 
auf die Erscheinungsformen bezieht und daß sich dahinter eine streng monistische Wirklichkeit 
verbirgt. 



38G Janda Fernöstliche Religiosität

Die Erlebnisfähigkeit WIT erdings den Weg verwiliesen, den selbst
nicht als vorgegebene statische TO gehen hat Die Erleuchtung, auf die er

angesehen, sondern S1e kann und soll zugeht, ist eın plötzliches Umschlagen
erweıtert werden. Es werden Metho- seinem ewulstsenm, das durch
den und Techniken entwickelt, eigenes Bemühen angebahnt hat; WE
einen Zugang Bereichen finden, dieses Erwachen auch nich u_
die dem normalen Alltagsbewußtsein gen kann, ist doch auch kein gn_
verschlossen sind. Die Beachtung Uun:! denhaft geschenktes Ereignis. Diese
enn‘: leiblicher Vorgänge, eın Wis- innere zwischen einem sich
en die verborgenen aftzentren autonom fühlenden westlichen Men-
des Körpers und die Möglichkeiten schen, der bereit ist, Energie und Mühe
ihrer Aktivierung, esoterische Einsich- aufzuwenden, der aber nicht angewle-
ten die tur des akKrTOo- und SC sSenin will, und einem nach Einsicht
ikrokosmos und das Offensein für ringenden östlichen en mMa

auch WE S1E nicht bewulfßft ist eınparanormale Vorgänge spielen el
eine grofße olle Die Intensität, Aus- weiıterer Grund für die inwendung
dauer und Methodengenauigkeit, mıit östlicher Religiosität sSein.
denen eCue Einsichten SCTUNSCN
wird, erinnern An den Ernst tech- omplexe Denksysteme
nisch-naturwissenschaftlichen und 1mM
ökonomischen Bereich und auch ın Abendländisches en hat sich VO  -
den des Ööfteren kritisierten strengen einem mythologischen einem logi-

schen en entwickelt un damitWeg der AÄAszese ın einer christlichen
Tadıl107). die erzählende un bildhafte jeder-
Dafs sich der sakularisierte Mensch bei gabe der Wirklichkeit auf den Begriff
SeinNer Suche nach Bewußtseinserwei- gebracht. Die den Westen typischen
terung und ivierung verborgener Phasen der ufklärung wurden als
Kräfte Begrifflichkeit und Prozesse der Emanzipation und des
Methoden hingezogen t, die östli- Fortschritts angesehen und erlebt Gie
ches en entwickelt hat, hat wohl wWaren eın Gegenprogramm Ab-
nicht LUr modische Ursachen. Die 1m hängigkeit und Unmündigkeit, die
en! entstandenen spirituellen darın estanden, da{fs sich die Men-
Wege sind istlich gepragt; das be- schen unreflektiert, unbefragt un! VeI-

deutet, S1IEe bei aller psychologi- trauend das Vorgegebene gten
schen Einsicht und bei er Energie, Die Haltung des espekts und der
die el von edeutung sind, einge- gegenüber dem Bestehenden

bleiben eın Wissen gn_ wurde VOon einem analytischen und
denhaftes Geführtwerden, das dem kritischenen abgelöst.
menschlichen Erkennen und Beeinflus- Eine en denkende Katiıona-
sen entzogen bleibt. Nach christlichem 1ıta und die des Beherrschens
Verständnis bleibt der Mensch letztlich haben alle Lebensbereiche er ın
eın Angewlesener; Was durch der olge aber auch immer wieder
enbarung zugesprochen wird, äflßt Gegenbewegungen ausgelöst, die das

eDen, bleibt aber unverfügbar. Gefühl, die ungebrochene der
Östliches en VOT lem buddhi- Natur, das Unkontrollierbare und das
stisches enthält eine enbarung Dionysische den Mittelpunkt stell-
ber Jenseitiges. Der Mensch wird auf ten. Es äfst sich noch cht mıt Sicher-

386 

Die Erlebnisfähigkeit wird allerdings 
nicht als vorgegebene statische Größe 
angesehen, sondern sie kann und soll 
erweitert werden. Es werden Metho­
den und Techniken entwickelt, um 
einen Zugang zu Bereichen zu finden, 
die dem normalen Alltagsbewußtsein 
verschlossen sind. Die Beachtung und 
Kenntnis leiblicher Vorgänge, ein Wis­
sen um die verborgenen Kraftzentren 
des Körpers und die Möglichkeiten 
ihrer Aktivierung, esoterische Einsich­
ten in die Struktur des Makro- und 
Mikrokosmos und das Offensein für 
paranormale Vorgänge spielen dabei 
eine große Rolle. Die Intensität, Aus­
dauer und Methodengenauigkeit, mit 
denen um neue Einsichten gerungen 
wird, erinnern an den Ernst im tech­
nisch-naturwissenschaftlichen und im 
ökonomischen Bereich und auch an 
den des öfteren kritisierten strengen 
Weg der Aszese in einer christlichen 
Tradition. 
Daß sich der säkularisierte Mensch bei 
seiner Suche nach Bewußtseinserwei­
terung und Aktivierung verborgener 
Kräfte zur Begrifflichkeit und zu 
Methoden hingezogen fühlt, die östli­
ches Denken entwickelt hat, hat wohl 
nicht nur modische Ursachen. Die im 
Abendland entstandenen spirituellen 
Wege sind christlich geprägt; das be­
deutet, daß sie bei aller psychologi­
schen Einsicht und bei aller Energie, 
die dabei von Bedeutung sind, einge­
bettet bleiben in ein Wissen um gna­
denhaftes Geführtwerden, das dem 
menschlichen Erkennen und Beeinflus­
sen entzogen bleibt. Nach christlichem 
Verständnis bleibt der Mensch letztlich 
ein Angewiesener; was ihm durch 
Offenbarung zugesprochen wird, läßt 
ihn leben, bleibt aber unverfügbar. 
Östliches Denken - vor allem buddhi­
stisches - enthält keine Offenbarung 
über Jenseitiges. Der Mensch wird auf 

J anda / Fernöstliche Religiosität 

den Weg verwiesen, den er selbst zu 
gehen hat. Die Erleuchtung, auf die er 
zugeht, ist ein plötzliches Umschlagen 
in seinem Bewußtsein, das er durch 
eigenes Bemühen angebahnt hat; wenn 
er dieses Erwachen auch nicht erzeu­
gen kann, so ist es doch auch kein gna­
denhaft geschenktes Ereignis. Diese 
innere Affinität zwischen einem sich 
autonom fühlenden westlichen Men­
schen, der bereit ist, Energie und Mühe 
aufzuwenden, der aber nicht angewie­
sen sein will, und einem nach Einsicht 
ringenden östlichen Denken mag·­
auch wenn sie nicht bewußt ist - ein 
weiterer Gn.md für die Hinwendung 
zu östlicher Religiosität sein. 

3. Komplexe Denksysteme 

Abendländisches Denken hat sich von 
einem mythologischen zu einem logi­
schen Denken entwickelt und damit 
die erzählende und bildhafte Wieder­
gabe der Wirklichkeit auf den Begriff 
gebracht. Die für den Westen typischen 
Phasen der Aufklärung wurden als 
Prozesse der Emanzipation und des 
Fortschritts angesehen und erlebt. Sie 
waren ein Gegenprogramm gegen Ab­
hängigkeit und Unmündigkeit, die 
darin bestanden, daß sich die Men­
schen unreflektiert, unbefragt und ver­
trauend in das Vorgegebene fügten. 
Die Haltung des Respekts und der 
Ehrfurcht gegenüber dem Bestehenden 
wurde von einem analytischen und 
kritischen Denken abgelöst. 
Eine in Begriffen denkende Rationa­
lität und die Haltung des Beherrschens 
haben alle Lebensbereiche erfaßt, in 
der Folge aber auch immer wieder 
Gegenbewegungen ausgelöst, die das 
Gefühl, die ungebrochene Kraft der 
Natur, das Unkontrollierbare und das 
Dionysische in den Mittelpunkt stell­
ten. Es läßt sich noch nicht mit Sicher-



an Fernöstliche Religiosität 287

heit SapCH, ob die gegenwärtige Kritik spiegeln und mıiıt diesem nicht VelI-
einem streng begrifflichen en wechselt werden dürfen Die Uul1lelT-

eiıne dieser Gegenbewegungen IST, schöpfliche dererwird
der ob 65 sich el 1111 eine welıter ZU Ausdruck dafür, das Eigent-
reichende und allgemeine Erschöp- iche letztlich unsichtbar bleibt, da
fung des begrifflichen Denkens über- durch keines der Bilder adäquat erfafß:
haupt handelt und daher mıiıt einer wird. Der Buddhismus, der auch als
grundsätzlichen Korrektur Zzu rechnen ufklärung egenüber einer a  g
ist. verstanden werden kann, die er
Die Entwicklungen östlichen Den- und Riten wichtig ZSCHNOMUNEN hat,
ken sind demgegenüber anders Vel - hat seliner ursprünglichen Form die
laufen. 1en entwickelten sich Bilder, die das Jenseitige zugleich Z.UIN
ZU eispie. äaußerst omplexe Denk- Ausdruck ringen und verhüllen,

nicht durch Begriffe ersetzt, sondernsysteme, die friedlich nebeneinander
existieren, obwohl sS1e nach einem durch Schweigen.
westlichen erständnis nicht Eın- Die Versuche des westlichen enkens,
klang miteinander gebracht werden eiıne mythologische Mentalität
können!‘. Eine sich Begriffen aQaus- überwinden und durch begriffliches
drückende Rationalität hat S 1mM Osten en einen besseren Zugriff auf das
auch offensichtlich me für notwendig Eigentliche bekommen, hat muıit sich
erachtet, eine mythologische gebracht, die gefundenen Ormu-
Denkweise Zu polemisieren der sich lerungen mıiıt der gemeınten Wahrheit

eın VO  3 der Mythologie geprag- gleichgesetzt und der olge VeTlr-
tes Bewußtsein durchzusetzen. Die wechselt wurden. Der Anspruch,
Versuche, das en und Zusammen- besser wIissen, hat aber inzwischen
en der Menschen und die Welt des seinen guten verloren. Die Sym-
GöHlichen Bildern, Mythen und pathien wenden sich den östlichen
Epen ZzUu Ausdruck Z.Uu bringen, hatte egen die durch die 1e der

1en immer hohes Ansehen und Bilder der durch Schweigen mensch-
liches Wiıssen relativieren.ist auch heute noch eın gültiges Deu-

tungsmuster.
s ist verständlich, dafs der westliche Fehlen UonNn Dogmen
Mensch, der der vielen orte und der
Anstrengung des Begreifens mude g_ Das Fehlen einer Kirche, die ian
worden ist und der die Bedeutung der eingebunden ist, un!| das
er und Geschichten NnNeu entdec Fehlen eines Lehramtes, das Dogmen
sich Kulturen zuwendet, denen und Moralansprüche verbindlich fest-
er und Geschichten immer eiıne legt, kommt dem modernen Menschen
große Bedeutung hatten. sehr Nach dem 'erständnis
jien hat aber nicht 11UX die Sprache des Hinduismus gibt verschiedene
der er bewahrt, sondern auch das Wege Z.UI Göttlichen. Der Weg der
Wissen davon, die er immer Erkenntnis, der Weg der M  ellen und

Gesichtspunkte des Eigentlichen carıtatıven DPraxis und der Weg der

Zimmer, Philosophie und Religion 1ens. Frankfurt 1973 37545

J anda / Fernöstliche Religiosität 

heit sagen, ob die gegenwärtige Kritik 
an einem streng begrifflichen Denken 
eine dieser Gegenbewegungen ist, 
oder ob es sich dabei um eine weiter 
reichende und allgemeine Erschöp­
fung des begrifflichen Denkens über­
haupt handelt und daher mit einer 
grundsätzlichen Korrektur zu rechnen 
ist. 
Die Entwicklungen im östlichen Den­
ken sind demgegenüber anders ver­
laufen. In Indien entwickelten sich 
zum Beispiel äußerst komplexe Denk­
systeme, die friedlich nebeneinander 
existieren, obwohl sie nach einem 
westlichen Verständnis nicht in Ein­
klang miteinander gebracht werden 
können7• Eine sich in Begriffen aus­
drückende Rationalität hat es im Osten 
auch offensichtlich nie für notwendig 
erachtet, gegen eine mythologische 
Denkweise zu polemisieren oder sich 
gegen ein von der Mythologie gepräg­
tes Bewußtsein durchzusetzen. Die 
Versuche, das Leben und Zusammen­
leben der Menschen und die Welt des 
Göttlichen in Bildern, Mythen und 
Epen zum Ausdruck zu bringen, hatte 
in Indien immer hohes Ansehen und 
ist auch heute noch ein gültiges Deu­
tungsmuster. 
Es ist verständlich, daß der westliche 
Mensch, der der vielen Worte und der 
Anstrengung des Begreifens müde ge­
worden ist und der die Bedeutung der 
Bilder und Geschichten neu entdeckt, 
sich Kulturen zuwendet, in denen 
Bilder und Geschichten immer eine 
große Bedeutung hatten. 
Indien hat aber nicht nur die Sprache 
der Bilder bewahrt, sondern auch das 
Wissen davon, daß die Bilder immer 
nur Gesichtspunkte des Eigentlichen 

387 

spiegeln und mit diesem nicht ver­
wechselt werden dürfen. Die uner­
schöpfliche Fülle der Bilder wird sogar 
zum Ausdruck dafür, daß das Eigent­
liche letztlich unsichtbar bleibt, da es 
durch keines der Bilder adäquat erfaßt 
wird. Der Buddhismus, der auch als 
Aufklärung gegenüber einer Haltung 
verstanden werden kann, die Bilder 
und Riten zu wichtig genommen hat, 
hat in seiner ursprünglichen Form die 
Bilder, die das Jenseitige zugleich zum 
Ausdruck bringen und verhüllen, 
nicht durch Begriffe ersetzt, sondern 
durch Schweigen. 
Die Versuche des westlichen Denkens, 
eine mythologische Mentalität zu 
überwinden und durch begriffliches 
Denken einen besseren Zugriff auf das 
Eigentliche zu bekommen, hat mit sich 
gebracht, daß die gefundenen Formu­
lierungen mit der gemeinten Wahrheit 
gleichgesetzt und in der Folge ver­
wechselt wurden. Der Anspruch, es 
besser zu wissen, hat aber inzwischen 
seinen guten Ruf verloren. Die Sym­
pathien wenden sich den östlichen 
Wegen zu, die durch die Vielfalt der 
Bilder oder durch Schweigen mensch­
liches Wissen relativieren. 

4. Fehlen von Dogmen 

Das Fehlen einer Kirche, in die man 
definitiv eingebunden ist, und das 
Fehlen eines Lehramtes, das Dogmen 
und Moralansprüche verbindlich fest­
legt, kommt dem modemen Menschen 
sehr entgegen. Nach dem Verständnis 
des Hinduismus gibt es verschiedene 
Wege zum Göttlichen. Der Weg der 
Erkenntnis, der Weg der rituellen und 
caritativen Praxis und der Weg der 

H. Zimmer, Philosophie und Religion Indiens. Frankfurt 1973. 537-545. 



388 Janda Fernöstliche Religiosität

ebenden Hingabe An das Göttliche Das Fehlen VO  a Dogmen und VOIL einer
stehen gleichwertig nebeneinander, Autorität, die verbindlich erklärt, W as
und der inzelne W: den Weg, der 1allı glauben und wI1Ie 1a1l Z.Uu en

amn ehesten entspricht. Bud- hat, ist der Aspekt der Eigenverantwor-
dhismus hat die Lehre die on tung, der dem westlichen Bewulßßstsein,
eines Floßes, das das Überqueren das gesetzliche orgaben rasch als
eınes Flusses sinnvoll und nützlich ist, Einmischung und Fremdbesti  ung
mıiıt dem [L sich aber nachher nich:  . mpfindet, VOT allem entgegenkommt.
weiıter elasten sollte Der westliche Mensch ist durchaus be-
Der Anspruch der Autonomie und reıit, Anstrengungen auf sich neh-
Eigenverantwortung ist hoch und soll- auf dem Weg Erlösung, aber

nicht vorschnell als Willkür der er will el weder Von einem Mittler
Eigenbrötelei diskriminier werden. noch VOIl eiıner Autorität abhängig und
Der Weg einer richtigen Sicht der auch nıicht auf die akramentale
Wirklichkeit, Überwindung fal- tur einer Kirche angewlesen sSe1n. Er
scher Anhänglichkeiten und Eigen- kennt und schätzt durchaus 'amen-
ıinteressen, der Weg ZUTFX Erlösung mudß talien, aber eTr hat kein erstandnıs

die einbindende und definitiveselbst geganscnh werden, und
kann die Verantwortung dafür nicht VO:  . Sakramenten. Westliches en
auf andere abschieben?. Der inzelne ist gepragt VOoNn einer Passantenmenta-
kann sich selbst durch redliches ıtät!® die 'otz der Bereitschaft Zu

und sSeliDstIi0ses TIun befreien aus der einem hohen 1NSatz doch Herr der
ers  ung das eildvolle irdische Lage bleiben die auswählen und
Daseıin und durch Meditation eın Be- sich nicht und auf Dauer Be-
wußtsein einüben, das das Irdische stehendes en will. ‚Zu allem sind
VO Standpunkt des Jenseitigen A  A  AUS 6S1€e fähig, selbst jebe, doch STEeTis

sehen und arum auch den Tod ZUu treulos‘, SC( hat OrNOo diese
überdauern VEIMNLAS. er Fehler wirft auf eine aphoristisch uUurze
den Menschen auf diesem Weg zurück. Orme gebracht“.
Auch der Tod bringt die rlösung erst Die Begeisterung VOILL der Autonomie,
dann, We sich das Bewußtsein VO  5 die den östlichen eligionen
den irdischen ingen gelöst hat Bis übersieht allerdings meilst, diese
dahin mufß der Mensch immer wieder Religiosität einem gesellschaftlichen
el  ı eın irdisches Dasein treten, ahmen zugeordnet ist, der eine
die Folgen SsSeiner Schuld abzutragen, individuelle Lebensgestaltung kaum
den Prozefis der auterung 1IeU aufzu- pielräume 1äflt Die Autonomie be-
nehmen und wiederum sterben‘’. zieht sich auf die Innerlichkeit, das

Man wird die Geschichte VO)  3 den törichten Jungfrauen erinnert, deren Gedankenlosigkeit und
Unachtsamkeit5VO]  3 den anderen ausgeglichen werden kann (Mt 25,1—13).
Es tröstlich sich Laufe der eit die harte Auffassung des Abarbeitens des eigenen
Unrechts gemildert hat, indem die Bedeutung VO)  3 guten Werken betont und ayana
Buddchismus die Gestalt des Bodchisattva wichtig

10  ) H. J. Höhn, Gegen Mythen. Religionsproduktive Tendenzen der Gegenwart. Freiburg 1994 119—-121
Botho Straufß beschreibt Passanten als Menschen, die anderen begegnen und zugleich distanziert
bleiben. Strauß, Paare, Passanten. München 1984

Adorno, Moralıia. Reflexionen dem beschädigten en. Frankfurt 1987.

388 

liebenden Hingabe an das Göttliche 
stehen gleichwertig nebeneinander, 
und der Einzelne wählt den Weg, der 
ihm am ehesten entspricht. Im Bud­
dhismus hat die Lehre die Funktion 
eines Floßes, das für das Überqueren 
eines Flusses sinnvoll und nützlich ist, 
mit dem man sich aber nachher nicht 
weiter belasten sollte. 
Der Anspruch der Autonomie und 
Eigenverantwortung ist hoch und soll­
te nicht vorschnell als Willkür oder 
Eigenbrötelei diskriminiert werden. 
Der Weg zu einer richtigen Sicht der 
Wirklichkeit, zur Überwindung fal­
scher Anhänglichkeiten und Eigen­
interessen, der Weg zur Erlösung muß 
selbst gegangen werden, und man 
kann die Verantwortung dafür nicht 
auf andere abschieben8• Der Einzelne 
kann sich nur selbst durch redliches 
und selbstloses Tun befreien aus der 
Verstrickung in das leidvolle irdische 
Dasein und durch Meditation ein Be­
wußtsein einüben, das das Irdische 
vom Standpunkt des Jenseitigen aus 
zu sehen und darum auch den Tod zu 
überdauern vermag. Jeder Fehler wirft 
den Menschen auf diesem Weg zurück. 
Auch der Tod bringt die ErlösUng erst 
dann, wenn sich das Bewußtsein von 
den irdischen Dingen gelöst hat. Bis 
dahin muß der Mensch immer wieder 
neu in ein irdisches Dasein treten, um 
die Folgen seiner Schuld abzutragen, 
den Prozeß der Läuterung neu aufzu­
nehmen und wiederum zu sterben9• 

Janda/ Fernöstliche Religiosität 

Das Fehlen von Dogmen und von einer 
Autorität, die verbindlich erklärt, was 
man zu glauben und wie man zu leben 
hat, ist der Aspekt der Eigenverantwor­
tung, der dem westlichen Bewußtsein, 
das gesetzliche Vorgaben rasch als 
Einmischung und Fremdbestimmung 
empfindet, vor allem entgegenkommt. 
Der westliche Mensch ist durchaus be­
reit, Anstrengungen auf sich zu neh­
men auf dem Weg zur Erlösung, aber 
er will dabei weder von einem Mittler 
noch von einer Autorität abhängig und 
auch nicht auf die sakramentale Struk­
tur einer Kirche angewiesen sein. Er 
kennt und schätzt durchaus Sakramen­
talien, aber er hat kein Verständnis für 
die einbindende und definitive Kraft 
von Sakramenten. Westliches Denken 
ist geprägt von einer Passantenmenta­
lität10, die trotz der Bereitschaft zu 
einem hohen Einsatz doch Herr der 
Lage bleiben will, die auswählen und 
sich nicht ganz und auf Dauer an Be­
stehendes binden will. ,Zu allem sind 
sie fähig, selbst zur Liebe, doch stets 
treulos', so hat Th. Adorno diese 
Haltung auf eine aphoristisch kurze 
Formel gebracht 11. 

Die Begeisterung von der Autonomie, 
die in den östlichen Religionen gilt, 
übersieht allerdings meist, daß diese 
Religiosität einem gesellschaftlichen 
Rahmen zugeordnet ist, der für eine 
individuelle Lebensgestaltung kaum 
Spielräume läßt. Die Autonomie be­
zieht sich auf die Innerlichkeit, das 

Man wird an die Geschichte von den törichten Jungfrauen erinnert, deren Gedankenlosigkeit und 
Unachtsamkeit nicht von den anderen ausgeglichen werden kann (Mt 25,1-13). 
Es mutet tröstlich an, daß sich im Laufe der Zeit die harte Auffassung des Abarbeitens des eigenen 
Unrechts gemildert hat, indem die Bedeutung von guten Werken betont und im Mahayana 
Buddhismus die Gestalt des Bodhisattva wichtig wurde. 

t. H. J. Hijhn, Gegen Mythen. Religionsproduktive Tendenzen der Gegenwart. Freiburg 1994. 119-121. 
Botho Strauß beschreibt Passanten als Menschen, die anderen begegnen und zugleich distanziert 
bleiben. (B. Strauß, Paare, Passanten. München 1984). 

11 Th. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben. Frankfurt 1987. 19. 



Janda Fernöstliche Religiosität 389

äaußere Verhalten ist vorgegeben‘. Be1l reicherung und eiıne Chance für eue
den derzeitigen individualistischen Möglichkeiten.
Verhaltensweisen des 'estens ist da-
mıit rechnen, da{fs die Ööstlichen
Religionen geltende Auffassung, jeder Abschließende Überlegungen
se1 für seinen Weg celbst und eın
verantwortlich, narzißtisch mifßver- Die Wirksamkeit der benannten
standen wird un:! eine Bezle- aten sollte nicht unterschätzt werden,
hungslosigkeit” Öördert, die weder auch W kritisch einwenden
dem Ööstlichen och dem christlichen kann, dafs S1e dem eigentlichen An-
enentspricht. liegen östlicher Religiosität nicht g_

Shnlicher Weise hat auch der recht werden, da S1e dieses ungse-
der Reinkarnation auf dem bührlicher Weise mıiıt westlichen Er-

Weg den esten einen Bedeutungs- wartungshaltungen vermischen!‘.
wan! erfahren. Im östlichen Bewußt- | S auch der 1inwan! nicht welıter,
Seın ist Reinkarnation eın Erklärungs- dafß die Erlösungssehnsucht des Men-
muster das diesem Leben) nicht schen doch christlichen Antworten
verschuldete Leid Sie ist notwendig, besser aufgehoben ware, W diese
weil der Prozefß der oslösung von beschädigt der aus  » irgendeinem a1lı-

falschen Haltungen noch nıicht abge- deren Grund unverständlich OTr-
schlossen und das je] noch nicht e_ den sind Die Auffassung eines dänıi-

schen Geschäftsmannes, der sich be-reicht ist einem diesseitsbezogenen
westlichen Kontext, dem der Weg rufsbedingt immer wieder ber Mona-
ZUu. jel wird, dem das irdische te 1mM südostasiatischen Kaum aufhält,
en elpu: steht un der ist auch WE S1Ee unzutreiien:! ist
Tod Grenze wird, der dieses symptomatisch dafür, WIe östliche
en enderT, wird Wiedergeburt eligionen auf westliche Menschen

wirken. Fuür ist der Buddhismuseinem erfrischenden Neubeginn,
einem nEeu Geborenwerden. Das Ver- eiıne fröhliche und Jebensbejahende
angen, möglichst viele Lebensmög- Religion, während das Christen-
lichkeiten verwirklichen können, als aszetisch und weltverneinend

erscheint.macht aus der Not des Wiedergeboren-
und Wiedersterbenmüssens eine Be- Die Wege VO: 'esten ZU sten sind

12 Neben dem gesellschaftlichen Eingebundensein dürfen auch die Heilsbedeutung der Zugehörig-
keit Sangha die Gemeinde derer, die Buddha ihre Zuflucht nehmen und die utorıta|
der östlichen eıster des geistlichen Weges S  n übersehen werden, der sich der Schüler unbe-
dingt Z.Uu beugen hat. Wer den Buddha-Weg ernstlich gehen will, kann dies nicht nach eigenem
Gutdünken sondern ist auf die Führung durch ınen geistlichen Lehrer angewlesen. Dessen
onleitet sich allerdings nicht VO]  3 seinem Amt ab, sondern VO]  - seiner eigenen 'er:i

Buddha-Weg, VOIN seiner ethischen Disziplin und VO]  3 seinen (tantrischen) Kenntnissen.
Vgl dazu Leisner, Die Integration des Buddhismus die europäische ultur Chancen und
Gefahren. Dialog der Religionen (1994) 17/8—192; hier 186{ff. Die Betonung der Persönlichkeit
gegenüber dem Amt, die auch 1im westlichen en Konjunktur hat, rinnert wieder den
Wechsel VO]  3 iner rientierung der Wahrheit ıner rientierung der Wahrhafti keit.

Szczesny-Friedmann, Die Gesellschaft. Von der Unmöglichkeit der Nähe. München 199  P
Zu den Formen und Möglichkeiten der Begegnung mıiıt dem Buddhismus Westen auch:

Figl, Begegnung mut dem Buddhismus Westen. Religionen unterwegs (1995) Heft 1, 1518
und: Heft 2I 16—-19. Leıisner, Die tegration des Buddhismus die europäische Kul; Chancen
und Gefahren. Ein Erfahrungsbericht. 1  0g der eligionen (1994) 175-192.

Janda I Fernöstliche Religiosität 

äußere Verhalten ist vorgegeben12• Bei 
den derzeitigen individualistischen 
Verhaltensweisen des Westens ist da­
mit zu rechnen, daß die in östlichen 
Religionen geltende Auffassung, jeder 
sei für seinen Weg selbst und allein 
verantwortlich, narzißtisch mißver­
standen wird und eine kalte Bezie­
hungslosigkeit 13 fördert, die weder 
dem östlichen noch dem christlichen 
Denken entspricht. 
In ähnlicher Weise hat auch der 
Gedanke der Reinkarnation auf dem 
Weg in den Westen einen Bedeutungs­
wandel erfahren. Im östlichen Bewußt­
sein ist Reinkarnation ein Erklärungs­
muster für das (in diesem Leben) nicht 
verschuldete Leid. Sie ist notwendig, 
weil der Prozeß der Loslösung von 
falschen Haltungen noch nicht abge­
schlossen und das Ziel noch nicht er­
reicht ist. In einem diesseitsbezogenen 
westlichen Kontext, in dem der Weg 
zum Ziel wird, in dem das irdische 
Leben im Mittelpunkt steht und der 
Tod zur Grenze wird, an der dieses 
Leben endet, wird Wiedergeburt zu 
einem erfrischenden Neubeginn, zu 
einem neu Geborenwerden. Das Ver­
langen, möglichst viele Lebensmög­
lichkeiten verwirklichen zu können, 
macht aus der Not des Wiedergeboren­
und Wiedersterbenmüssens eine Be-

389 

reicherung und eine Chance für neue 
Möglichkeiten. 

Abschließende Überlegungen 

Die Wirksamkeit der benannten Affini­
täten sollte nicht unterschätzt werden, 
auch wenn man kritisch einwenden 
kann, daß sie dem eigentlichen An­
liegen östlicher Religiosität nicht ge­
recht werden, da sie dieses in unge­
bührlicher Weise mit westlichen Er­
wartungshaltungen vermischenl4• 

Es hilft auch der Einwand nicht weiter, 
daß die Erlösungssehnsucht des Men­
schen doch in christlichen Antworten 
besser aufgehoben wäre, wenn diese 
beschädigt oder aus irgendeinem an­
deren Grund unverständlich gewor­
den sind. Die Auffassung eines däni­
schen Geschäftsmannes, der sich be­
rufsbedingt immer wieder über Mona­
te im südostasiatischen Raum aufhält, 
ist - auch wenn sie unzutreffend ist -
symptomatisch dafür, wie östliche 
Religionen auf westliche Menschen 
wirken. Für ihn ist der Buddhismus 
eine fröhliche und lebensbejahende 
Religion, während ihm das Christen­
tum als aszetisch und weltverneinend 
erscheint. 
Die Wege vom Westen zum Osten sind 

12 Neben dem gesellschaftlichen Eingebundensein dürfen auch die Heilsbedeutung der Zugehörig­
keit zum Sangha - die Gemeinde derer, die zu Buddha ihre Zuflucht nehmen -, und die Autorität 
der östlichen Meister des geistlichen Weges nicht übersehen werden, der sich der Schüler unbe­
dingt zu beugen hat. Wer den Buddha-Weg ernstlich gehen will, kann dies nicht nach eigenem 
Gutdünken tun, sondern ist auf die Führung durch einen geistlichen Lehrer angewiesen. Dessen 
Qualifikation leitet sich allerdings nicht von seinem Amt ab, sondern von seiner eigenen Veranke­
rung im Buddha-Weg, von seiner ethischen Disziplin und von seinen (tantrischen) Kenntnissen. 
Vgl. dazu: R. Leisner, Die Integration des Buddhismus in die europäische Kultur - Chancen und 
Gefahren. Dialog der Religionen 3 (1994) 178-192; hier 186ff. Die Betonung der Persönlichkeit 
gegenüber dem Amt, die auch im westlichen Denken Konjunktur hat, erinnert wieder an den 
Wechsel von einer Orientierung an der Wahrheit zu einer Orientierung an der Wahrhaftigkeit. 

13 C. Szczesny-Friedmann, Die kühle Gesellschaft. Von der Unmöglichkeit der Nähe. München 1991. 
14 Zu den Formen und Möglichkeiten der Begegnung mit dem Buddhismus im Westen vgl. auch: 

J. Figl, Begegnung mit dem Buddhismus im Westen. Religionen unterwegs 1 (1995) Heft 1, 15-18 
und· Heft 2,16-19. R. Leisner, Die Integration des Buddhismus in die europäische Kultur - Chancen 
und Gefahren. Ein Erfahrungsbericht. Dialog der Religionen 3 (1994) 175-192. 



30() Janda Fernöstliche Religiosität

weıt. Das ilt auch den Fall einer Das umfassende Mitleid, das der
Bekehrung eıner östlichen Religion. Buddhismus ordert und das sich
Auf dem angen und mühevollen Weg auf alle Wesen erstreckt, ist VONn
der Bekehrung andert sich nicht 11UT einem tiefen Ernst getragen und
der Bekehrte, sondern werden auch kann auch muıit dem Näch-
die nNEeu übernommenen auDens- stenlieDe vertraute Christen aus
inhalte die vorhandenen Vorstel- einer kleinkrämerischen Haltung
Jungen angepakfst Vielleicht ist aufschrecken. Andererseits ist aber
die Heilssehnsucht, die den 5äkulari- auch nicht übersehen, das
sierten westlichen Menschen nach den Mitleiden des Buddhismus etztlich
Heilsangeboten östlicher Religionen VOIN einem Auslöschen der Eigen-
greifen Jäßt, eın est der religiösen interessen bestimmt ist und da{fßs
ultur, US der Stamm(t, auch W C die Dimension einer personalen Zu-

davon nichts mehr weifß der wI1ssen wendung fehlt, die der Gerichts-
all Das Vertrautwerden mıt einer rede (Mt 25,31-45) ZU Ausdruck
remden Religion und ultur edeute kommt und durch die sich die allge-
eiınen angwiler1ıgen inneren aute- meılne a. des Mitleidens ZUT

Nächsten- und FeindeslieberungsprozefSs, der nicht mıt einem
Langstreckenflugzeug bewältigen spitzt.
ist Es ist die rage tellen, ob
eın Menschenleben für diesen angen Man entdec die Ähnlichkeiten, die
Weg ausreicht®.. zwischen der buddhistischen Er-
en der Annäherung auf eiıne VOI- leuchtung und der biblischen Meta-
dergründig sympathisierende Art und Ola bestehen, lernt aber auch
neben dem Weg der Bekehrung ZUum unterscheiden zwischen erlösender
anderen <ibt 5 noch eine dritte Erkenntnis (Gnosis und erlösender
Möglichkeit der Begegnung. ESs wird 1e Agape) Die au{ife or
el die Beheimatung der eigenen un: die el aufbrechende Er-
Glaubensüberzeugung weder aufgege- kenntnis ist en Jesu der Be-
ben och rage gestellt; diese ist gınn des eges, der ZU Kreuz

Der Kontrast zwischen demvielmehr Voraussetzung einer echten
Begegnung. Das Bemühen, die Ant- indischen Weisen, der auf friedliche
worten der Religion des Anderen Weise unter dem aum FErkennt-
verstehen, un:! der Respekt VOI ihnen nısS gelangt, und dem emarterten
relativieren die eigene Überzeugung und aum des Kreuzes sterben-
nicht, sondern machen ihren Inhalt den Jesus ist sSeiner geschicht-

lichen Realıität WIe seliner edeu-bewulßster. Was heißt, die Ehrfurcht
VOT dem Anderen mıt dem eigenen tung unübersehbar'!®. Die 1ebende
Glauben verbinden, soll Il einıgen Hingabe wird Kreuz Z.UXI bluti-
Beispielen deutlich werden. gCH ealita

15 Nach den Auffassungen des Tibetischen Totenbuches sind die dort formulierten Anweisungen ıX
Menschen hilfreich, die sich schon durch mehrere en hindurch damit vertraut gemacht

haben. Nach westlichem Denken kann dies wohl uch als eine seit Generationen bestehende
Beheimatung der betreffenden reli sen Überzeugung verstanden werden.

Pıerıis, Theologie der Befreiung. stentum 1im Kontext der Armut und der Religionen. Frei-
burg 1986. und 127£.

390 

weit. Das gilt auch für den Fall einer 
Bekehrung zu einer östlichen Religion. 
Auf dem langen und mühevollen Weg 
der Bekehrung ändert sich nicht nur 
der Bekehrte, sondern es werden auch 
die neu übernommenen Glaubens­
inhalte an die vorhandenen Vorstel­
lungen angepaßt. Vielleicht ist sogar 
die Heilssehnsucht, die den säkulari­
sierten westlichen Menschen nach den 
Heilsangeboten östlicher Religionen 
greifen läßt, ein Rest der religiösen 
Kultur, aus der er stammt, auch wenn 
er davon nichts mehr weiß oder wissen 
will. Das Vertrautwerden mit einer 
fremden Religion und Kultur bedeutet 
einen langwierigen inneren Läute­
rungsprozeß, der nicht mit einem 
Langstreckenflugzeug zu bewältigen 
ist. Es ist sogar die Frage zu stellen, ob 
ein Menschenleben für diesen langen 
Weg ausreicht 15• 

Neben der Annäherung auf eine vor­
dergründig sympathisierende Art und 
neben dem Weg der Bekehrung zum 
anderen hin gibt es noch eine dritte 
Möglichkeit der Begegnung. Es wird 
dabei die Beheimatung in der eigenen 
Glaubensüberzeugung weder aufgege­
ben noch in Frage gestellt; diese ist 
vielmehr Voraussetzung einer echten 
Begegnung. Das Bemühen, die Ant­
worten der Religion des Anderen zu 
verstehen, und der Respekt vor ihnen 
relativieren die eigene Überzeugung 
nicht, sondern machen ihren Inhalt 
bewußter. Was es heißt, die Ehrfurcht 
vor dem Anderen mit dem eigenen 
Glauben zu verbinden, soll an einigen 
Beispielen deutlich werden. 

Janda/Fernöstliche Religiosität 

- Das umfassende Mitleid, das der 
Buddhismus fordert und das sich 
auf alle Wesen erstreckt, ist von 
einem tiefen Ernst getragen und 
kann auch mit dem Gebot zur Näch­
stenliebe vertraute Christen aus 
einer kleinkrämerischen Haltung 
aufschrecken. Andererseits ist aber 
auch nicht zu übersehen, daß das 
Mitleiden des Buddhismus letztlich 
von einem Auslöschen der Eigen­
interessen bestimmt ist und daß ihm 
die Dimension einer personalen Zu­
wendung fehlt, die in der Gerichts­
rede (Mt 25,31-45) zum Ausdruck 
kommt und durch die sich die allge­
meine Haltung des Mitleidens zur 
Nächsten- und Feindesliebe zu­
spitzt. 

- Man entdeckt die Ähnlichkeiten, die 
zwischen der buddhistischen Er­
leuchtung und der biblischen Meta­
noia bestehen, lernt aber auch zu 
unterscheiden zwischen erlösender 
Erkenntnis (Gnosis) und erlösender 
Liebe (Agape). Die Taufe im Jordan 
und die dabei aufbrechende Er­
kenntnis ist im Leben Jesu der Be­
ginn des Weges, der zum Kreuz 
führt. Der Kontrast zwischen dem 
indischen Weisen, der auf friedliche 
Weise unter dem Baum zur Erkennt­
nis gelangt, und dem gemarterten 
und am Baum des Kreuzes sterben­
den Jesus ist in seiner geschicht­
lichen Realität wie in seiner Bedeu­
tung unübersehbar16• Die liebende 
Hingabe wird am Kreuz zur bluti­
gen Realität. 

I5 Nach den Auffassungen des Tibetischen Totenbuches sind die dort formulierten Anweisungen nur 
für Menschen hilfreich, die sich schon durch mehrere Leben hindurch damit vertraut gemacht 
haben. Nach westlichem Denken kann dies wohl auch als eine seit Generationen bestehende 
Beheimatung in der betreffenden religiösen Überzeugung verstanden werden. 

16 A. Pieris, Theologie der Befreiung. Christentum im Kontext der Armut und der Religionen. Frei­
burg 1986. 84 und 127f. 



Janda Fernöstliche Religiosität 3201

Überrascht ist 1an VO  a den Überein- Die Begegnung, VO:  > der hier die Rede
stımmungen, die zwischen den ist, macht fähig, zwischen zufälligen
ersten Anweisungen des Tibetischen und ulturbedingten Formen und Z7WI1-
Totenbuches und den Aussagen VO:  3 schen den wichtigen religiösen Aus-
Menschen bestehen, 1e nach einem unterscheiden. Sie relativiert
klinischen Tod 1InNs en zurückge- in gewisser Weılse auch die Unzuläng-
holt wurden”!. Die weıteren Schritte, lichkeiten und Unstimmigkeiten der
die nach dem Tibetischen Totenbuch eigenen Glaubensgemeinschaft. Es ist

gehen sind, erinnern Bilder gewif schmerzlich, We ent-
VO Fegefteuer, die einem mittel- decken mulßs, wWI1e sehr eın hohes Ideal
alterlichen ew  seın Vertrau: WIE das der christlichen Nächstenliebe
WAarTclı), der die Hypothese der pervertieren kann der wI1e aus dem
Endentscheidung, wI1e S1IE Boros Glauben den unverfügbaren Gott
enhat!? weltliche Machtansprüche abgeleitet
Miıt Staunen hört 1a als Christ da- werden. Derartige Erfahrungen Sind
oN, W as der Sohn eines Tamil-Brah- aber kein Spezifikum einer christlichen
IManen seinem sterbenden ater 1ns Religiosität. DIie efahr der Perver-

flüstert, auf seinem g_ tierung besteht überall, egrenzte
fährlichen Weg nach en Sicher- Menschen Ideale vertreten, die ihre
heit und Urlentierung Z geben Begrenztheit SPICNSCN. Begegnungen,
‚Kennst du den Weg, den Übergang die VO  S einer inneren erzeugung
nach Drüben? Feuer WIT nicht muit und begleitet Sind, machen
Feuer gelöscht, sondern mıt Wasser. nicht unzufrieden miıt dem Eigenen,

wird nicht mıt beendet, sondern setzen den die Begegnung
sondern durch Güte, Feindschaft Suchenden die Lage, geläutert und
nicht miıt Feindschaft, sondern durch gleichsam VOIl einer anderen e1ite her
j1ebe ZUMmmnn Eigenen zurückzukehren.

17 Wilber, Tod, Wiedergeburt und Meditation; Doore (Hg), 1bt es eın Leben nach dem Tod?
München 199  HS> 150169

Boros, Mysterium mortis. Der Mensch der etzten Entscheidung. Freiburg 1986 (S. Aufl.).
Mündliche Mitteilung ınes Brahmanen aus dem indischen Bundesstaat Tamliıl Na

Janda/Femöstliche Religiosität 

- Überrascht ist man von den Überein­
stimmungen, die zwischen den 
ersten Anweisungen des Tibetischen 
Totenbuches und den Aussagen von 
Menschen bestehen, die nach einem 
klinischen Tod ins Leben zurückge­
holt wurdenl7• Die weiteren Schritte, 
die nach dem Tibetischen Totenbuch 
zu gehen sind, erinnern an Bilder 
vom Fegefeuer, die einem mittel­
alterlichen Bewußtsein vertraut 
waren, oder an die Hypothese der 
Endentscheidung, wie sie L. Boros 
entfaltet hat ls• 

- Mit Staunen hört man als Christ da­
von, was der Sohn eines Tamil-Brah­
manen seinem sterbenden Vater ins 
Ohr flüstert, um ihm auf seinem ge­
fährlichen Weg nach Drüben Sicher­
heit und Orientierung zu geben. 
,Kennst du den Weg, den Übergang 
nach Drüben? Feuer wird nicht mit 
Feuer gelöscht, sondern mit Wasser. 
Haß wird nicht mit Haß beendet, 
sondern durch Güte, Feindschaft 
nicht mit Feindschaft, sondern durch 
Liebe.' 19 

391 

Die Begegnung, von der hier die Rede 
ist, macht fähig, zwischen zufälligen 
und kulturbedingten Formen und zwi­
schen den wichtigen religiösen Aus­
sagen zu unterscheiden. Sie relativiert 
in gewisser Weise auch die Unzuläng­
lichkeiten und Unstimmigkeiten der 
eigenen Glaubensgemeinschaft. Es ist 
gewiß schmerzlich, wenn man ent­
decken muß, wie sehr ein hohes Ideal 
wie das der christlichen Nächstenliebe 
pervertieren kann oder wie aus dem 
Glauben an den unverfügbaren Gott 
weltliche Machtansprüche abgeleitet 
werden. Derartige Erfahrungen sind 
aber kein Spezifikum einer christlichen 
Religiosität. Die Gefahr der Perver­
tierung besteht überall, wo begrenzte 
Menschen Ideale vertreten, die ihre 
Begrenztheit sprengen. Begegnungen, 
die von einer inneren Überzeugung 
getragen und begleitet sind, machen 
nicht unzufrieden mit dem Eigenen, 
sondern setzen den die Begegnung 
Suchenden in die Lage, geläutert und 
gleichsam von einer anderen Seite her 
zum Eigenen zurückzukehren. 

17 K. Wilber, Tod, Wiedergeburt und Meditation; in: G. Doore (Hg), Gibt es ein Leben nach dem Tod? 
München 1994.150-169. 

18 L. Boras, Mysterium mortis. Der Mensch in der letzten Entscheidung. Freiburg 1986 (8. Aufl.). 
19 Mündliche Mitteilung eines Brahmanen aus dem indischen Bundesstaat Tamil Nadu. 


