382

Janda/Fernostliche Religiositat

JOSEF JANDA

Fasziniert von fernostlicher Religiositét

Wihrend der Monotheismus der biblischen
Religionen in der pluralistischen Offent-
lichkeit des Westens weiterhin ein Grund
fiir Argernis bleibt, genieft die ferndstliche
Religiositit einen Vertrauensvorschuf:
Buddhismus und Hinduismus iiben eine
globale Faszination aus. Auf dem Hinter-
grund eigener Erfahrungen mit den fern-
ostlichen Religionen versucht unser Autor
die Frage nach den Griinden fiir dieses
Phinomen zu beantworten. Er ist Rektor
des Di6zesanen Schulamtes und Priester
der Ditzese Linz. (Redaktion)

Es gibt in der westlichen Welt trotz
und neben einer offensichtlichen Reli-
gionsmiidigkeit ein neues Interesse an
religiosen Fragen, das unter anderem’
sichtbar wird an der Hinwendung zu
religiésen Anschauungen und Prakti-
ken, die im asiatischen Raum ihren
Ursprung haben und die diesen Raum
gepragt haben. Eine grofer werdende
Zahl von Menschen ist — mental, litera-
risch, aber auch geographisch - unter-
wegs nach dem Osten. Die Medita-
tionspraxis hat von Ostlichen Medita-
tionsformen neue Impulse bekommen;
sie {ibernimmt daraus Elemente oder
ahmt sie in den Formen des Zen oder
Yoga direkt nach. Menschen machen
sich auf nach Indien, Nepal oder Tibet,
um dort das Eigentliche und das wah-
re Leben zu finden. Viele von ihnen
sind mit der religiésen Praxis dieser

Kulturen besser vertraut als mit der
christlichen, in der sie aufgewachsen
sind. Fernreisen beziehen bewuflt die
heiligen Stétten des Hinduismus und
des Buddhismus mit ein, sie ermog-
lichen die Teilnahme an Klosterfesten
oder werden direkt zu Wallfahrten.

Es handelt sich um ein Phinomen, das
eher atmosphiérisch wahrzunehmen
als exakt zu erfassen ist. Die Religions-
miidigkeit bezieht sich demnach nur
auf die eigene religiose Tradition, wah-
rend sich die nach wie vor bestehen-
den Heilserwartungen auf Ostliche
Religionen richten. Die Fragen, um die
es in den folgenden Uberlegungen
geht, sind die nach den Ursachen und
nach der Bedeutung solcher Auf-
briiche. Die Antworten, die versucht
werden, sind nicht wissenschaftlich
abgesichert, sie verstehen sich eher als
essayhafte Darlegungen. Es sind Ge-
danken, die aus einem Nach-Denken
und Weiter-Denken von Erfahrungen
und Begegnungen entstanden sind
und die ein Gespréachsbeitrag sein wol-
len bei dem Bemiihen, ein komplexes
und schillerndes Phidnomen besser zu
verstehen.

Die Faszination des Fremden
Das Fremde — und damit auch der

Fremde - ist ambivalent. Vom Frem-
den geht einmal eine Bedrohung aus,

' Andere Bereiche, von denen derzeit eine Faszination ausgeht, sind: Stammeskulturen in ihrer
Urspriinglichkeit und Erd- und Himmelsbezogenheit; ekstatische Jenseitsreisen der Schamanen;
das Umgehen mit der Natur, wie es Indianerkulturen zugeschrieben wird; ekstatische und

mystische Frommigkeitsformen.



Janda/Fernéstliche Religiositat

383

die das Eigene und Vertraute in Frage
stellt. Es bedroht die physische, psy-
chische, okonomische und kulturelle
Sicherheit und liefert die Geborgenheit
und Beheimatung in der eigenen Iden-
titdt einer ungewissen Zukunft aus.
Ebenso stark aber ist die Faszination,
die vom Fremden ausgeht. Seine Exo-
tik verspricht Bereicherung und die
Erfilllung heimlicher und unausge-
sprochener Wiinsche und Sehnsiichte.
Beide Gesichtspunkte bestehen neben-
einander und konnen in verschiedenen
Menschen und Altersstufen in unter-
schiedlicher Weise wirksam werden,
was zu Konflikten innerhalb einer Ge-
sellschaft fithren kann. Weltanschau-
ungen, Ideologien oder religiése Uber-
zeugungen konnen die Grenzen zwi-
schen Vertrautem und Fremdem neu
bestimmen beziehungsweise die Hal-
tung gegeniiber dem Fremden veran-
dern. Die Grenzen koénnen politisch
oder ethnologisch gezogen werden, sie
konnen aber auch durch die Zuge-
hérigkeit zu einer (Glaubens)Uberzeu-
gung bestimmt sein.

Es ist ein Kennzeichen vieler vergange-
ner und undifferenzierter (monopoli-
stischer) Kulturen, da88 sie die eigene
Welt als Kosmos und als die eigentlich
menschliche Welt verstehen, wiahrend
die Welt auBlerhalb dieser Grenzen als
Chaos verstanden wird und die dort
lebenden Menschen als primitiv und
bedrohlich angesehen werden. Das
Dominierende ist die Uberzeugung
von der Richtigkeit der eigenen Sicht.
Ein gewisses Maf3 von Fremdem inner-
halb der eigenen Grenzen kann dabei
durchaus einen Platz haben; das Frem-
de auflerhalb dieser Grenzen, das in

keiner Weise adaptiert werden kann,
gilt jedoch als gefahrliche Bedrohung.
Das war nicht nur die Haltung des
alten Griechenland oder der verschie-
denen Stammeskulturen; dasselbe galt
(und gilt) zum Beispiel auch fiir China,
das Reich der Mitte, oder fiir Thailand,
wo das Wort fiir den Fremden (farang)
einen dhnlichen Klang hat wie die grie-
chische Bezeichnung Barbar.

Die beschriebene Position ist zwar in
der westlichen Welt immer noch vor-
handen, sie ist aber nicht mehr Aus-
druck des allgemeinen Lebensgefiihls.
Verschiedene Ursachen, die hier nicht
naher zu erortern sind, haben zu einer
Distanzierung vom Eigenen und von
der eigenen Tradition und zu einer
lahmenden Kulturmiidigkeit gefiihrt.
Die Uberzeugung, da8 die Leistungen
der eigenen Vergangenheit einen Fort-
schritt gebracht haben und heilsam
waren, ist gebrochen. Die Selbstsicher-
heit und der Stolz iiber das Erreichte
wurden von Unsicherheit und Zwei-
feln abgelost>

Es ist nur zu verstindlich, wenn Men-
schen in einer solchen Situation nach
neuen Heilsmoglichkeiten Ausschau
halten. Die Vorgéinge, um die es sich
dabei handelt, sind auch dann, wenn
sie rational begriindet werden, nicht
allein rational falbar; das heifit sie
konnen mit rationalen Argumenten
allein weder herbeigefithrt noch
widerlegt werden. Es handelt sich um
Paradiesessehnsiichte, die das Leben
der Menschen bestimmen. Sie konnen
sich auf eine bessere Vergangenheit,
auf eine erhoffte Zukunft oder auf
ferne Lander und Kulturen beziehen’.
Die ostlichen Religionen kénnen so fiir

*  G. Steiner, In Blaubarts Burg. Anmerkung zur Neubestimmung der Kultur. Wien 1991. 60-62.
3 Diese Gedanken sind in meinem Beitrag ,Der Traum vom Paradies’: ThPQ 135 (1987) 103-112 etwas

breiter ausgefiihrt.



384

Janda/Fernéstliche Religiositat

kulturmiide westliche Menschen zur
Projektionsflache fiir die in ihnen vor-
handenen Sehnsiichte und Heilserwar-
tungen werden. Es trifft fiir jede Form
der Begegnung zu, dal das Neue und
Andere nicht nur in seiner Eigentiim-
lichkeit wahr- und angenommen wird,
sondern daf8 es zugleich dem bereits
Gewufiten und Bekannten zugeordnet
und angepafst wird. Fiir eine Begeg-
nung, die von Faszination bestimmt
ist, gilt dies in einem besonderen Maf,
da hier der Anteil einer subjektiven
Erwartungshaltung tiberdurchschnitt-
lich grof ist.

Was fasziniert an dstlicher
Religiositit? .

Sucht man nach den Ursachen fiir die
Faszination, die gegenwartig von Ost-
lichen Religionen ausgeht, st6ft man
aber auch auf Affinititen, die zwischen
westlichen Denkmustern und Auffas-
sungen Ostlicher Religionen bestehen.
Mag auch manches milverstanden
oder nur oberfldchlich und assoziativ
ubernommen werden, so werden bei
genauerem Hinsehen doch auch innere
Beziehungen sichtbar. Von einigen
dieser Entsprechungen, die im Hinter-
grund wirksam und fiir vorbewufite
Sympathien verantwortlich sind, soll
im folgenden die Rede sein.

1. Das Fehlen des Monotheismus

Der Monotheismus, zu dem das alte
Israel in einem miihsamen Entwick-

lungsproze gefunden hat und der
auch fiir das Christentum und den
Islam grundlegend ist, fiel den Men-
schen zu allen Zeiten schwer*. Er be-
deutet Ausschliegllichkeit und verlangt
eine definitive Entscheidung; er ist
eine beinahe unertragliche Zumutung
an den Menschen und ist damit immer
auch Uberforderung®. Westliches Den-
ken hat in letzter Zeit nicht nur eine
religiése Eindeutigkeit in Frage stellt,
sondern kritisiert diese auch in einer
rational naturwissenschaftlichen Welt-
betrachtung. Ausschlieflichkeit und
klare Festlegungen werden — so meint
man - der Wirklichkeit nicht gerecht.
Sie unterdriicken Teile der Wirklich-
keit, fithren daher zu einer Verarmung
und begiinstigen Intoleranz. So wur-
de das Entweder-Oder von einem
Sowohl-Als-auch abgel6st. Nichts soll
verloren gehen; das Negative — das
sogenannte Bose — wird zum Schatten,
den es zu integrieren gilt.

Die postmoderne Haltung, die es sich
zum Ziel gesetzt hat, die Klammer
des Vorgegebenen aufzubrechen und
sich die ganze Fiille der Moglich-
keiten offen zu halten, blieb nicht auf
den wissenschaftlichen Diskurs be-
schrankt, sondern sie pragt das allge-
meine Bewufltsein. Was gut und rich-
tig ist, wird nicht von Vorgegebenem
abgeleitet — beziehungsweise von dem,
was Gott will -, sondern es ist von
unten her in einer Suchbewegung zu
finden. Der Mensch 148t sich sein Tun
nicht vorschreiben; er will —und muf8 -
unter den vorhandenen Moglichkeiten
die auswihlen, die er als bereichernd

* 0. Marquard, Lob des Polytheismus. Uber Monomythie und Polymythie. in: O. Marquard, Abschied

vom Prinzipiellen. Stuttgart 1981. 91-116.

S G. Steiner sieht in der Ausbildung des Monotheismus eine Herausforderung und zugleich Uber-
forderung, die die Welt dem jiidischen Volk nie verziehen hat und die vielleicht sogar als letzte
Waurzel des Antisemitismus verstanden werden kann. (In Blaubarts Burg. 39-43)



Janda/Fernostliche Religiositit

385

und zielfithrend ansieht. Es ist aber
auch die einmal getroffene Entschei-
dung nicht fiir alle Zeiten verbindlich;
da sie an die derzeitige Konstellation
gebunden ist, kann sie bei deren Ver-
anderung abgedndert und revidiert
werden.

Es ist unschwer einzusehen, daf8 sich
eine derartige Bewufitseinslage mit
einem Monotheismus schwer tut. Der
Vielfalt der Moglichkeiten, die nicht
von vornherein ausgeschlossen wer-
den sollen, entspricht eine Vielfalt von
Gottern, die mit den Vorstellungen,
Wiinschen und Lebensweisen der
Menschen korrespondieren. Wahrend
polytheistische ~ Vorstellungen dem
anonymen  Schicksal —menschliche
Namen geben und es damit begreifbar
machen, bekennt sich der Monothe-
ismus zu einem personalen Gegen-
iiber, das einen Anspruch stellt und
das sich zugleich dem Begreifen ent-
zieht.

Es ist hier nicht dariiber zu befinden,
ob die im Namen des Monotheismus
vertretenen  Absolutheitsanspriiche,
auch wenn sie als Anspruch der Liebe
beschrieben werden, in jedem Fall der
unermeflichen Weite und Transzen-
denz des von der Bibel vertretenen
Eingottglaubens entsprechen und ob
sie ihn nicht auch immer wieder ent-
stellen. Es ist aber verstandlich, da8 ein
Lebensgefiihl, das sich nicht festlegen
will, eine Entsprechung in einer hin-
duistischen Religiositdt findet, in der
eine Vielzahl von Gottern, unterschied-
liche religiése Vorstellungen, rituelle
Vollziige und Wege nebeneinander exi-
stieren, ohne daS sich jemand an még-

lichen Widerspriichen stoft. Ahnlich
ist es mit dem Buddhismus, dessen
Wahrheiten aus der Kenntnis der
menschlichen Existenz abgeleitet sind.
Sein Interesse gilt dem Hier und Jetzt
und dem Weg, der zu gehen ist, nicht
aber einem Jenseitigen, das sich dem
Verstehen entzieht. Ostlicher Religio-
sitat scheint somit genau die Forde-
rung nach Eindeutigkeit und Aus-
schlieflichkeit zu fehlen, mit der sich
der westliche Mensch heute schwer
tut®.

2. Reduktion auf das Einsichtige

Das Netz, in dem menschliches Leben
derzeit erfafit wird, ist aus dem Garn
des Erlebens, der Erfahrung und der
psychologischen Einsicht gekniipft.
Sozialpsychologen betonen in letzter
Zeit immer wieder die Ichbezogenheit
und Erlebnisorientierung des heutigen
Menschen, die in krassen Fillen bis
zum NarzifSmus reicht. Die Wirklich-
keit wird auf den Ausschnitt reduziert,
der erlebnismiflig wahrgenommen
wird. Die Aulenwelt verliert zugun-
sten der Innenwelt an Bedeutung.

In dhnlicher Weise wird auch Offen-
barung auf das subjektiv Einsichtige,
Angenommene und Annehmbare re-
duziert. Sie wird als solche anerkannt,
wenn sie mir offenbar geworden ist.
Die Orientierung an einer Offenba-
rung, die aus einem nicht iberpriif-
baren und letztlich auch der Erfahrung
entzogenen Jenseitigen kommt, wird
unter diesen Voraussetzungen zur
Fremdbestimmung, gegen die man
sich zur Wehr setzt.

¢ Die heutige Vorliebe des Westens fiir Pluralitit und Polymythie, die meint, im &stlichen Denken
eine Entsprechung zu finden, diirfte allerdings nicht iibersehen, daf sich die Vielfalt dort lediglich
auf die Erscheinungsformen bezieht und daf sich dahinter eine streng monistische Wirklichkeit

verbirgt.



386

Janda/Fernéstliche Religiositat

Die Erlebnisfahigkeit wird allerdings
nicht als vorgegebene statische Grofie
angesehen, sondern sie kann und soll
erweitert werden. Es werden Metho-
den und Techniken entwickelt, um
einen Zugang zu Bereichen zu finden,
die dem normalen AlltagsbewufStsein
verschlossen sind. Die Beachtung und
Kenntnis leiblicher Vorgénge, ein Wis-
sen um die verborgenen Kraftzentren
des Korpers und die Moglichkeiten
ihrer Aktivierung, esoterische Einsich-
ten in die Struktur des Makro- und
Mikrokosmos und das Offensein fiir
paranormale Vorgdnge spielen dabei
eine grofie Rolle. Die Intensitdt, Aus-
dauer und Methodengenauigkeit, mit
denen um neue Einsichten gerungen
wird, erinnern an den Ernst im tech-
nisch-naturwissenschaftlichen und im
Okonomischen Bereich und auch an
den des ofteren kritisierten strengen
Weg der Aszese in einer christlichen
Tradition.

Das8 sich der sakularisierte Mensch bei
seiner Suche nach BewuSltseinserwei-
terung und Aktivierung verborgener
Krifte zur Begrifflichkeit und zu
Methoden hingezogen fiihlt, die 6stli-
ches Denken entwickelt hat, hat wohl
nicht nur modische Ursachen. Die im
Abendland entstandenen spirituellen
Wege sind christlich gepréagt; das be-
deutet, daf8 sie bei aller psychologi-
schen Einsicht und bei aller Energie,
die dabei von Bedeutung sind, einge-
bettet bleiben in ein Wissen um gna-
denhaftes Gefithrtwerden, das dem
menschlichen Erkennen und Beeinflus-
sen entzogen bleibt. Nach christlichem
Verstiandnis bleibt der Mensch letztlich
ein Angewiesener; was ihm durch
Offenbarung zugesprochen wird, 148t
ihn leben, bleibt aber unverfiigbar.
Ostliches Denken — vor allem buddhi-
stisches — enthélt keine Offenbarung
iiber Jenseitiges. Der Mensch wird auf

den Weg verwiesen, den er selbst zu
gehen hat. Die Erleuchtung, auf die er
zugeht, ist ein pl6tzliches Umschlagen
in seinem Bewuftsein, das er durch
eigenes Bemiihen angebahnt hat; wenn
er dieses Erwachen auch nicht erzeu-
gen kann, so ist es doch auch kein gna-
denhaft geschenktes Ereignis. Diese
innere Affinitit zwischen einem sich
autonom fiihlenden westlichen Men-
schen, der bereit ist, Energie und Miihe
aufzuwenden, der aber nicht angewie-
sen sein will, und einem nach Einsicht
ringenden Ostlichen Denken mag -
auch wenn sie nicht bewuft ist — ein
weiterer Grund fiir die Hinwendung
zu Ostlicher Religiositt sein.

3. Komplexe Denksysteme

Abendldndisches Denken hat sich von
einem mythologischen zu einem logi-
schen Denken entwickelt und damit
die erzdhlende und bildhafte Wieder-
gabe der Wirklichkeit auf den Begriff
gebracht. Die fiir den Westen typischen
Phasen der Aufklirung wurden als
Prozesse der Emanzipation und des
Fortschritts angesehen und erlebt. Sie
waren ein Gegenprogramm gegen Ab-
héingigkeit und Unmiindigkeit, die
darin bestanden, daB sich die Men-
schen unreflektiert, unbefragt und ver-
trauend in das Vorgegebene fiigten.
Die Haltung des Respekts und der
Ehrfurcht gegeniiber dem Bestehenden
wurde von einem analytischen und
kritischen Denken abgel0st.

Eine in Begriffen denkende Rationa-
litdt und die Haltung des Beherrschens
haben alle Lebensbereiche erfafit, in
der Folge aber auch immer wieder
Gegenbewegungen ausgeldst, die das
Gefiihl, die ungebrochene Kraft der
Natur, das Unkontrollierbare und das
Dionysische in den Mittelpunkt stell-
ten. Es 148t sich noch nicht mit Sicher-



Janda/Fernostliche Religiositit

387

heit sagen, ob die gegenwartige Kritik
an einem streng begrifflichen Denken
eine dieser Gegenbewegungen ist,
oder ob es sich dabei um eine weiter
reichende und allgemeine Erschop-
fung des begrifflichen Denkens iiber-
haupt handelt und daher mit einer
grundsatzlichen Korrektur zu rechnen
ist.

Die Entwicklungen im 6stlichen Den-
ken sind demgegeniiber anders ver-
laufen. In Indien entwickelten sich
zum Beispiel dufierst komplexe Denk-
systeme, die friedlich nebeneinander
existieren, obwohl sie nach einem
westlichen Verstindnis nicht in Ein-
klang miteinander gebracht werden
konner?. Eine sich in Begriffen aus-
driickende Rationalitit hat es im Osten
auch offensichtlich nie fiir notwendig
erachtet, gegen eine mythologische
Denkweise zu polemisieren oder sich
gegen ein von der Mythologie geprag-
tes Bewufltsein durchzusetzen. Die
Versuche, das Leben und Zusammen-
leben der Menschen und die Welt des
Gottlichen in Bildern, Mythen und
Epen zum Ausdruck zu bringen, hatte
in Indien immer hohes Ansehen und
ist auch heute noch ein giiltiges Deu-
tungsmuster.

Es ist verstiandlich, da8 der westliche
Mensch, der der vielen Worte und der
Anstrengung des Begreifens miide ge-
worden ist und der die Bedeutung der
Bilder und Geschichten neu entdeckt,
sich Kulturen zuwendet, in denen
Bilder und Geschichten immer eine
grofie Bedeutung hatten.

Indien hat aber nicht nur die Sprache
der Bilder bewahrt, sondern auch das
Wissen davon, daf8 die Bilder immer
nur Gesichtspunkte des Eigentlichen

spiegeln und mit diesem nicht ver-
wechselt werden diirfen. Die uner-
schopfliche Fiille der Bilder wird sogar
zum Ausdruck dafiir, daf8 das Eigent-
liche letztlich unsichtbar bleibt, da es
durch keines der Bilder addquat erfaft
wird. Der Buddhismus, der auch als
Aufkldrung gegeniiber einer Haltung
verstanden werden kann, die Bilder
und Riten zu wichtig genommen hat,
hat in seiner urspriinglichen Form die
Bilder, die das Jenseitige zugleich zum
Ausdruck bringen und verhiillen,
nicht durch Begriffe ersetzt, sondern
durch Schweigen.

Die Versuche des westlichen Denkens,
eine mythologische Mentalitit zu
iiberwinden und durch begriffliches
Denken einen besseren Zugriff auf das
Eigentliche zu bekommen, hat mit sich
gebracht, da8 die gefundenen Formu-
lierungen mit der gemeinten Wahrheit
gleichgesetzt und in der Folge ver-
wechselt wurden. Der Anspruch, es
besser zu wissen, hat aber inzwischen
seinen guten Ruf verloren. Die Sym-
pathien wenden sich den 0stlichen
Wegen zu, die durch die Vielfalt der
Bilder oder durch Schweigen mensch-
liches Wissen relativieren.

4. Fehlen von Dogmen

Das Fehlen einer Kirche, in die man
definitiv eingebunden ist, und das
Fehlen eines Lehramtes, das Dogmen
und Moralanspriiche verbindlich fest-
legt, kommt dem modernen Menschen
sehr entgegen. Nach dem Verstidndnis
des Hinduismus gibt es verschiedene
Wege zum Gottlichen. Der Weg der
Erkenntnis, der Weg der rituellen und
caritativen Praxis und der Weg der

7 H. Zimmer, Philosophie und Religion Indiens. Frankfurt 1973. 537-545.



388

Janda/Fernostliche Religiositat

liebenden Hingabe an das Gottliche
stehen gleichwertig nebeneinander,
und der Einzelne wéhlt den Weg, der
ihm am ehesten entspricht. Im Bud-
dhismus hat die Lehre die Funktion
eines Floes, das fiir das Uberqueren
eines Flusses sinnvoll und niitzlich ist,
mit dem man sich aber nachher nicht
weiter belasten sollte.

Der Anspruch der Autonomie und
Eigenverantwortung ist hoch und soll-
te nicht vorschnell als Willkiir oder
Eigenbrotelei diskriminiert werden.
Der Weg zu einer richtigen Sicht der
Wirklichkeit, zur Uberwindung fal-
scher Anhinglichkeiten und Eigen-
interessen, der Weg zur Erlésung muf3
selbst gegangen werden, und man
kann die Verantwortung dafiir nicht
auf andere abschieben®. Der Einzelne
kann sich nur selbst durch redliches
und selbstloses Tun befreien aus der
Verstrickung in das leidvolle irdische
Dasein und durch Meditation ein Be-
wufitsein einiiben, das das Irdische
vom Standpunkt des Jenseitigen aus
zu sehen und darum auch den Tod zu
iiberdauern vermag. Jeder Fehler wirft
den Menschen auf diesem Weg zuriick.
Auch der Tod bringt die Erlésung erst
dann, wenn sich das BewuStsein von
den irdischen Dingen gelost hat. Bis
dahin muf8 der Mensch immer wieder
neu in ein irdisches Dasein treten, um
die Folgen seiner Schuld abzutragen,
den Prozefl der Lauterung neu aufzu-
nehmen und wiederum zu sterben’.

Das Fehlen von Dogmen und von einer
Autoritit, die verbindlich erklart, was
man zu glauben und wie man zu leben
hat, ist der Aspekt der Eigenverantwor-
tung, der dem westlichen BewuStsein,
das gesetzliche Vorgaben rasch als
Einmischung und Fremdbestimmung
empfindet, vor allem entgegenkommt.
Der westliche Mensch ist durchaus be-
reit, Anstrengungen auf sich zu neh-
men auf dem Weg zur Erlosung, aber
er will dabei weder von einem Mittler
noch von einer Autoritat abhéngig und
auch nicht auf die sakramentale Struk-
tur einer Kirche angewiesen sein. Er
kennt und schétzt durchaus Sakramen-
talien, aber er hat kein Verstindnis fiir
die einbindende und definitive Kraft
von Sakramenten. Westliches Denken
ist gepragt von einer Passantenmenta-
litdt?, die trotz der Bereitschaft zu
einem hohen Einsatz doch Herr der
Lage bleiben will, die auswiéhlen und
sich nicht ganz und auf Dauer an Be-
stehendes binden will. ,Zu allem sind
sie fahig, selbst zur Liebe, doch stets
treulos’, so hat Th. Adorno diese
Haltung auf eine aphoristisch kurze
Formel gebracht™.

Die Begeisterung von der Autonomie,
die in den Ostlichen Religionen gilt,
iibersieht allerdings meist, da8 diese
Religiositdt einem gesellschaftlichen
Rahmen zugeordnet ist, der fiir eine
individuelle Lebensgestaltung kaum
Spielrdume 1idfit. Die Autonomie be-
zieht sich auf die Innerlichkeit, das

¢ Man wird an die Geschichte von den torichten Jungfrauen erinnert, deren Gedankenlosigkeit und
Unachtsamkeit nicht von den anderen ausgeglichen werden kann (Mt 25,1-13).

°  Es mutet trostlich an, daB sich im Laufe der Zeit die harte Auffassung des Abarbeitens des eigenen
Unrechts gemildert hat, indem die Bedeutung von guten Werken betont und im Mahayana
Buddhismus die Gestalt des Bodhisattva wichtig wurde.

1 H.J. Hohn, Gegen Mythen. Religionsproduktive Tendenzen der Gegenwart. Freiburg 1994. 119-121.
Botho Strau8 beschreibt Passanten als Menschen, die anderen begegnen und zugleich distanziert
bleiben. (B. Strauf, Paare, Passanten. Miinchen 1984).

" Th. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten Leben. Frankfurt 1987. 19.



Janda/Fern6stliche Religiositat

389

duflere Verhalten ist vorgegeben'. Bei
den derzeitigen individualistischen
Verhaltensweisen des Westens ist da-
mit zu rechnen, dafl die in Ostlichen
Religionen geltende Auffassung, jeder
sei fiir seinen Weg selbst und allein
verantwortlich, narziftisch mifver-
standen wird und eine kalte Bezie-
hungslosigkeit® fordert, die weder
dem ostlichen noch dem christlichen
Denken entspricht.

In &hnlicher Weise hat auch der
Gedanke der Reinkarnation auf dem
Weg in den Westen einen Bedeutungs-
wandel erfahren. Im Gstlichen Bewuf3t-
sein ist Reinkarnation ein Erklarungs-
muster fiir das (in diesem Leben) nicht
verschuldete Leid. Sie ist notwendig,
weil der ProzefS der Loslésung von
falschen Haltungen noch nicht abge-
schlossen und das Ziel noch nicht er-
reicht ist. In einem diesseitsbezogenen
westlichen Kontext, in dem der Weg
zum Ziel wird, in dem das irdische
Leben im Mittelpunkt steht und der
Tod zur Grenze wird, an der dieses
Leben endet, wird Wiedergeburt zu
einem erfrischenden Neubeginn, zu
einem neu Geborenwerden. Das Ver-
langen, moglichst viele Lebensmog-
lichkeiten verwirklichen zu kénnen,
macht aus der Not des Wiedergeboren-
und Wiedersterbenmiissens eine Be-

reicherung und eine Chance fiir neue
Moglichkeiten.

Abschliefiende Uberlegungen

Die Wirksamkeit der benannten Affini-
taten sollte nicht unterschatzt werden,
auch wenn man kritisch einwenden
kann, daB8 sie dem eigentlichen An-
liegen ostlicher Religiositit nicht ge-
recht werden, da sie dieses in unge-
biihrlicher Weise mit westlichen Er-
wartungshaltungen vermischen™.

Es hilft auch der Einwand nicht weiter,
daB die Erlosungssehnsucht des Men-
schen doch in christlichen Antworten
besser aufgehoben wire, wenn diese
beschadigt oder aus irgendeinem an-
deren Grund unverstidndlich gewor-
den sind. Die Auffassung eines dani-
schen Geschiftsmannes, der sich be-
rufsbedingt immer wieder tiber Mona-
te im stidostasiatischen Raum aufhilt,
ist — auch wenn sie unzutreffend ist —
symptomatisch dafiir, wie 0stliche
Religionen auf westliche Menschen
wirken. Fiir ihn ist der Buddhismus
eine frohliche und lebensbejahende
Religion, wiahrend ihm das Christen-
tum als aszetisch und weltverneinend
erscheint.

Die Wege vom Westen zum Osten sind

2 Neben dem gesellschaftlichen Eingebundensein diirfen auch die Heilsbedeutung der Zugehérig-
keit zum Sangha — die Gemeinde derer, die zu Buddha ihre Zuflucht nehmen -, und die Autoritat
der ostlichen Meister des geistlichen Weges nicht iibersehen werden, der sich der Schiiler unbe-
dingt zu beugen hat. Wer den Buddha-Weg ernstlich gehen will, kann dies nicht nach eigenem
Gutdiinken tun, sondern ist auf die Fithrung durch einen geistlichen Lehrer angewiesen. Dessen
Qualifikation leitet sich allerdings nicht von seinem Amt ab, sondern von seiner eigenen Veranke-
rung im Buddha-Weg, von seiner ethischen Disziplin und von seinen (tantrischen) Kenntnissen.
Vgl. dazu: R. Leisner, Die Integration des Buddhismus in die europaische Kultur — Chancen und
Gefahren. Dialog der Religionen 3 (1994) 178-192; hier 186ff. Die Betonung der Personlichkeit
gegeniiber dem Amt, die auch im westlichen Denken Konjunktur hat, erinnert wieder an den
Wechsel von einer Orientierung an der Wahrheit zu einer Orientierung an der Wahrhaftigkeit.

B C. Szczesny-Friedmann, Die kiihle Gesellschaft. Von der Unméglichkeit der Nahe. Miinchen 1991.

% Zu den Formen und Méglichkeiten der Begegnung mit dem Buddhismus im Westen vgl. auch:
J. Figl, Begegnung mit dem Buddhismus im Westen. Religionen unterwegs 1 (1995) Heft 1, 15-18
und Heft 2, 16-19. R. Leisner, Die Integration des Buddhismus in die europaische Kultur — Chancen
und Gefahren. Ein Erfahrungsbericht. Dialog der Religionen 3 (1994) 175-192.



390

Janda/Fernéstliche Religiositit

weit. Das gilt auch fiir den Fall einer
Bekehrung zu einer 6stlichen Religion.
Auf dem langen und miihevollen Weg
der Bekehrung andert sich nicht nur
der Bekehrte, sondern es werden auch
die neu iibernommenen Glaubens-
inhalte an die vorhandenen Vorstel-
lungen angepafit. Vielleicht ist sogar
die Heilssehnsucht, die den sdkulari-
sierten westlichen Menschen nach den
Heilsangeboten &stlicher Religionen
greifen 1aflt, ein Rest der religiosen
Kultur, aus der er stammt, auch wenn
er davon nichts mehr weifs oder wissen
will. Das Vertrautwerden mit einer
fremden Religion und Kultur bedeutet
einen langwierigen inneren Laute-
rungsproze, der nicht mit einem
Langstreckenflugzeug zu bewdiltigen
ist. Es ist sogar die Frage zu stellen, ob
ein Menschenleben fiir diesen langen
Weg ausreicht®.

Neben der Anndherung auf eine vor-
dergriindig sympathisierende Art und
neben dem Weg der Bekehrung zum
anderen hin gibt es noch eine dritte
Moglichkeit der Begegnung. Es wird
dabei die Beheimatung in der eigenen
Glaubensiiberzeugung weder aufgege-
ben noch in Frage gestellt; diese ist
vielmehr Voraussetzung einer echten
Begegnung. Das Bemiihen, die Ant-
worten der Religion des Anderen zu
verstehen, und der Respekt vor ihnen
relativieren die eigene Uberzeugung
nicht, sondern machen ihren Inhalt
bewufter. Was es heifit, die Ehrfurcht
vor dem Anderen mit dem eigenen
Glauben zu verbinden, soll an einigen
Beispielen deutlich werden.

— Das umfassende Mitleid, das der
Buddhismus fordert und das sich
auf alle Wesen erstreckt, ist von
einem tiefen Ernst getragen und
kann auch mit dem Gebot zur Nich-
stenliebe vertraute Christen aus
einer kleinkramerischen Haltung
aufschrecken. Andererseits ist aber
auch nicht zu iibersehen, daff das
Mitleiden des Buddhismus letztlich
von einem Ausloschen der Eigen-
interessen bestimmt ist und daf$ ihm
die Dimension einer personalen Zu-
wendung fehlt, die in der Gerichts-
rede (Mt 25,31-45) zum Ausdruck
kommt und durch die sich die allge-
meine Haltung des Mitleidens zur
Nichsten- und Feindesliebe zu-
spitzt.

— Man entdeckt die Ahnlichkeiten, die
zwischen der buddhistischen Er-
leuchtung und der biblischen Meta-
noia bestehen, lernt aber auch zu
unterscheiden zwischen erldosender
Erkenntnis (Gnosis) und erlésender
Liebe (Agape). Die Taufe im Jordan
und die dabei aufbrechende Er-
kenntnis ist im Leben Jesu der Be-
ginn des Weges, der zum Kreuz
fithrt. Der Kontrast zwischen dem
indischen Weisen, der auf friedliche
Weise unter dem Baum zur Erkennt-
nis gelangt, und dem gemarterten
und am Baum des Kreuzes sterben-
den Jesus ist in seiner geschicht-
lichen Realitit wie in seiner Bedeu-
tung uniibersehbar®. Die liebende
Hingabe wird am Kreuz zur bluti-
gen Realitét.

% Nach den Auffassungen des Tibetischen Totenbuches sind die dort formulierten Anweisungen nur
fiir Menschen hilfreich, die sich schon durch mehrere Leben hindurch damit vertraut gemacht
haben. Nach westlichem Denken kann dies wohl auch als eine seit Generationen bestehende

Beheimatung in der betreffenden reliﬁll:ci‘)sen Uberzeugung verstanden werden.

% A. Pieris, Theologie der Befreiung. C
burg 1986. 84 und 127f.

stentum im Kontext der Armut und der Religionen. Frei-



Janda/Ferngstliche Religiositat

391

— Uberrascht ist man von den Uberein-
stimmungen, die zwischen den
ersten Anweisungen des Tibetischen
Totenbuches und den Aussagen von
Menschen bestehen, die nach einem
klinischen Tod ins Leben zuriickge-
holt wurden”. Die weiteren Schritte,
die nach dem Tibetischen Totenbuch
zu gehen sind, erinnern an Bilder
vom Fegefeuer, die einem mittel-
alterlichen Bewufitsein vertraut
waren, oder an die Hypothese der
Endentscheidung, wie sie L. Boros
entfaltet hat.

— Mit Staunen hért man als Christ da-
von, was der Sohn eines Tamil-Brah-
manen seinem sterbenden Vater ins
Ohr fliistert, um ihm auf seinem ge-
fahrlichen Weg nach Driiben Sicher-
heit und Orientierung zu geben.
,Kennst du den Weg, den Ubergang
nach Driiben? Feuer wird nicht mit
Feuer geloscht, sondern mit Wasser.
Hafl wird nicht mit Ha8 beendet,
sondern durch Giite, Feindschaft
nicht mit Feindschaft, sondern durch
Liebe.”*

Die Begegnung, von der hier die Rede
ist, macht fahig, zwischen zufilligen
und kulturbedingten Formen und zwi-
schen den wichtigen religiosen Aus-
sagen zu unterscheiden. Sie relativiert
in gewisser Weise auch die Unzuldng-
lichkeiten und Unstimmigkeiten der
eigenen Glaubensgemeinschaft. Es ist
gewifl schmerzlich, wenn man ent-
decken muf}, wie sehr ein hohes Ideal
wie das der christlichen Néchstenliebe
pervertieren kann oder wie aus dem
Glauben an den unverfiigbaren Gott
weltliche Machtanspriiche abgeleitet
werden. Derartige Erfahrungen sind
aber kein Spezifikum einer christlichen
Religiositdt. Die Gefahr der Perver-
tierung besteht iiberall, wo begrenzte
Menschen Ideale vertreten, die ihre
Begrenztheit sprengen. Begegnungen,
die von einer inneren Uberzeugung
getragen und begleitet sind, machen
nicht unzufrieden mit dem Eigenen,
sondern setzen den die Begegnung
Suchenden in die Lage, geldutert und
gleichsam von einer anderen Seite her
zum Eigenen zuriickzukehren.

7 K. Wilber, Tod, Wiedergeburt und Meditation; in: G. Doore (Hg), Gibt es ein Leben nach dem Tod?

Miinchen 1994. 150-169.

® L. Boros, Mysterium mortis. Der Mensch in der letzten Entscheidung. Freiburg 1986 (8. Aufl.).
¥ Miindliche Mitteilung eines Brahmanen aus dem indischen Bundesstaat Tamil Nadu.



