200

Ethik

Man hitte von einem Politikwissenschaftler ein
erhellendes Wort zum Denken vom ,Ende der
Geschichte” erwartet. Doch Rotermundt ent-
tauscht. Nicht, was seine exemplarischen Analy-
sen angeht, die trotz ihrer Skizzenhaftigkeit das
Motiv ideengeschichtlich von der antiken Philo-
sophie bis zur Postmoderne interessant aufrol-
len. Erstaunt ist man iiber seine Diagnose und
erst recht iiber seine Therapie: Seit Nietzsche
befdnden wir uns kulturgeschichtlich im Nihilis-
mus — aber es gibe Hoffnung, denn mit Hegel-
scher Philosophie liefe sich der Irrweg unserer
Epoche erkennen und kurieren.

Rotermundts Sichtweise gerit damit zum Ver-
dikt iiber das 20. Jahrhundert. Das Denken vom
sakularen Ende der Geschichte in seinen gegen-
wirtigen Spielformen verdankt sich der zum
Allgemeinbewuftsein gewordenen Uberzeu-
gung vom ,Tod Gottes” und dem Niedergang
dialektischen Denkens. Gegen diese Behauptung
lieBen sich nun in der Tat viele Griinde vorbrin-
gen. Wichtiger ist mir ein anderer Gesichtspunkt
der Kritik: Wer mit solchen Vorurteilen Epochen-
analyse betreibt, wird zum philosophischen
Moralisierer und Verdreher, der Errungenschaf-
ten der Moderne von deren Perversionen nicht
mehr unterscheiden kann. Ein Textbeispiel:
~Man kann die Ausbreitung des Nihilismus bis
ins empirische Detail verfolgen. Sie firmiert in
unserem Jahrhundert unter dem Stichwort
~Freiheit” und hat nach und nach alle Lebens-
bereiche ergriffen ...“(99) - Pornographie ist, so
Rotermundt, eine Konsequenz des Freiheits-
bewustseins! Total gewordene Endlichkeit — das
ist die geistige Signatur unserer Epoche, sichtbar
geworden in postmoderner oder Habermasscher
Philosophie, im Wissenschaftsverstindnis oder
im Mythos der digitalisierten Kommunikations-
gesellschaft (152).

Gewif8: Es geht in der Tat auch ,um Befreiung
aus der Verabsolutierung des Endlichen” (153),
aber nicht mit dem Festhalten am Hegelschen
»~Weltgeist” (154), sondern mit der Anerkenntnis
von Kontingenz und Gliickserwartung, mit der
Anamnese der Opfer total gewordener End-
lichkeit. ,Negative Dialektik” und ,kommunika-
tive Rationalitit” sind m.E. die bisher ambi-
tioniertesten philosophischen Versuche, die von
Rotermundt eingeklagte Differenz der idealen
Geltungsdimensionen der Vernunft von den
kategorial-instrumentellen =~ Zweckbestimmun-
gen des Verstandes wiederzugewinnen. Doch
von diesen Vorschldgen wollte der Autor nichts
wissen.

Linz Franz Gruber

ETHIK

B SCHLAGNITWEIT MARKUS L., Der Kapita-
lismus zwischen Freispruch und Verdammung. Der
osterreichische Sozialhirtenbrief von 1925 im
Spannungsfeld von Realitdt und Utopie. Geyer-
Edition, Wien 1995. (342). Kart. S 350,

Ahnlich spannend wie die erste Sozialenzyklika
Rerum novarum (1891) entstand der 1. Sozial-
hirtenbrief der katholischen Bischéfe Osterreichs
(1925). Bei beiden ging es um die Kernfrage:
Kann die Kirche aus moralischen Griinden das
kapitalistische Wirtschaftssystem mit all seinen
negativen Auswirkungen hinnehmen oder mus
sie es ablehnen und an seine Stelle eine ,,christli-
che Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung” stel-
len? Die Meinungen im Osterreichischen Sozial-
katholizismus waren geteilt. Die einen wollten
den Kapitalismus ,umbiegen und zurechtbie-
gen”, die anderen wollten ihn ablehnen und
bekdampfen.

Mit einer wissenschaftlich sauberen Methode
erforscht der Vf. die Entstehung des ersten
Sozialhirtenbriefes von 1925. Er findet in Archi-
ven bisher unbekannte Texte und Autoren, zeigt
die spannende Redaktionsgeschichte auf und
kommt zu einem sachlichen, aber auch iiberra-
schenden Gesamturteil: Es besteht kein Zweifel,
daB die Bischofe als Fernziel so etwas wie eine
christliche Wirtschafts- und Gesellschaftsord-
nung vor Augen hatten. Sie wufiten aber eben-
falls, da sie ihr Hirtenwort in eine realistische
Gegenwart zu stellen hatten. Dazu kam, da8 sie
den innerkatholischen Dialog nicht abbrechen
wollten. Thre Kritik am Kapitalismus, aber eben-
so am Sozialismus, war hart. Aber es kam weder
zu einer Verurteilung noch zu einem Freispruch
des Kapitalismus. Eines aber wollten die
Bischofe: Auf der Suche bleiben nach einer
menschengerechten Wirtschaft und Gesellschaft.
- Kommende historische Studien iiber den &ster-
reichischen Sozialkatholizismus werden um die-
ses aufschluBreiche Buch nicht herumkommen.
Wien Johannes Schasching S.].

W KOLB ANTON, Wissenschaft — Bildung -
Kultur. Fiir Integration, Ziele, Werte und Verant-
wortung. Andreas Schnider, Graz 1995. (448).
Geb. S 280,—/ DM 38,~/sFr 39,80.

Kolb, jahrelang Vorsitzender des gesamtoster-
reichischen Professorenverbandes, Griinder und
Erster Vorsitzender der Bundeskonferenz der
Universitéts- und Hochschulprofessoren, legt in



Ethik

201

dem Sammelband Aufsitze, Vortrdge und Reden
vor, die um die Beziige von Wissenschaft, Gesell-
schaft, Bildung, Kultur und Politik kreisen. Das
Hauptproblem liegt gegenwirtig in einem
Mifverhiltnis von Individualitit und Sozietit,
von Subjektivitit und Objektivitét, von Rationa-
litdt und Irrationalitat, von Natur- und Geistes-
wissenschaften, von Sein und Sollen, von Fakten
und Werten, von Statik und Dynamik, von
Wahrheit und Liebe” (13). Dabei geht es dem
Autor erstens nicht nur um Analysen, sondern
vor allem um Losungsvorschlidge auf dem Boden
einer integrativen Vernetzung der einseitig aus-
einanderstrebenden Momente im Zeichen eines
ganzheitlichen Menschenbildes, und zweitens
weniger um ein Sich-Verlieren in Details, als um
»,Fundamente, Orientierungen, Horizonte und
Ziele” (47). Der so umrissene Aufgabenbereich
philosophischer Reflexion wird in fiinf Schritten
durchmessen: Teil I widmet sich kulturwissen-
schaftlichen und kulturpolitischen Fragen. Teil II
behandelt die Probleme der Interdisziplinaritit,
Teil III diejenigen des Verhiltnisses von Univer-
sitdt und Gesellschaft. Teil IV fragt nach dem
Menschen als einem Freiheitswesen, und Teil V
enthilt die theologische Vertiefung der voran-
gegangenen philosophisch-anthropologischen
Reflexionen.

Da es unmoglich ist, auf die Fiille der Uber-
legungen im einzelnen einzugehen, sei exempla-
risch auf einige Gedankenginge hingewiesen.
An zentraler Stelle steht der Gedanke der
Integration. In seinem Zeichen steht zum Bei-
spiel Kolbs Kritik an dem postmodernen
Pladoyer fiir Vielheit. Dieses sehe zwar die
Gefahr eines totalitiren Einheitsbegriffs, bahne
jedoch einem neuen Totalitarismus die Wege,
weil es in bloSer Antithetik demjenigen Ganz-
heitsbegriff verhaftet bleibt, den es bekampft:
,Wo das ,totum’ fehlt, entsteht Totalitit. Wo es
nur ,totum’ gibt, gibt es Totalitdt” (40). Post-
moderne Radikalisierung der Pluralitat wird
kontraproduktiv: ,Eine radikale Paradigmen-
vielfalt erschwert, behindert, verhindert alle
gemeinsamen Grundlagen, Ziele, Werte, ein
gemeinsames Wollen und Handeln” (43f). Im
Lichte des Integrationsgedankens werden auch
die wissenschafts- und bildungspolitischen
Aufgaben sowie die Wertorientierung der
Wissenschaft reflektiert (vor allem im Beitrag
,Technik — Ethik — Theologie’). Bedeutsam sind
die Reflexionen iiber die ,Aufgaben der Theo-
logie’ und die ,Aufgaben einer christlichen
Philosophie’, in deren Mittelpunkt der Dienst an
der lebendigen Einheit steht (371). Wie sehr es
Kolb in seinen Beitrdgen um den Praxisbezug
der Theorie zu tun ist, zeigt das Kapitel iiber
,Rationalitdat und Irrationalitat im Glauben von

heute’, in welchem der Begriff der Einheit in
umfassendem Zusammenhang entwickelt und
von Einseitigkeiten freigehalten wird. Einheit als
Gemeinsamkeit humaner Lebensgestaltung
bedeutet ,keine Uberbetonung Gottes ... zu-
ungunsten des Menschen, des Menschlichen, der
Humanitit. Keine Uberbetonung des Menschen,
des Menschlichen, der Welt, der Natur, des
Immanenten, Zeitlichen, Geschichtlichen zu
Lasten und zuungunsten Gottes, des Gottlichen
und Ewigen” (427). Tatiger Vollzug dieser
»Einheit von Lehre und Leben” (427) ist so gese-
hen Verwirklichung der Wahrheit, das heit der
Ganzheit im Sinne urspriinglicher , Katholizitat”
(429).

Die in dem Buch gesammelten Beitrige wenden
sich bewuf8t an einen breiteren Leserkreis. Ihre
Sprache vermeidet deshalb den Fachjargon.
Kolb, das spiirt man beim Lesen immer wieder,
ist ein sehr engagierter Denker, der sich nicht
scheut, gewisse Dinge gesellschaftspolitischer
Art auch beim Namen zu nennen. Er tut dies nie
in negativ herabsetzender Art, sondern in positiv
kritischem Sinn, und l4dt den Kontrahenten zum
Dienst an der gemeinsamen Sache ein. Man
merkt an vielen Stellen — und das sei positiv ver-
merkt —, wie sehr seine Reflexionen nicht nur
von der jeweiligen Situation veranlaft sind, son-
dern auch umgestaltend auf diese zuriickwirken
wollen. Wer ein Beispiel fiir praxisrelevantes
Denken haben méchte, der greife zu Kolbs
Sammelband!

Wien Giinther Poltner

B GOLSER KARL (Hg.), Verantwortung fiir die
Schopfung in den Weltreligionen. Tyrolia, Inns-
bruck 1992. (128). S 168,~.

Die Bedrohung der Umwelt und damit auch die
Herausforderung zur Wahrnehmung der Um-
weltverantwortung haben inzwischen globale
Dimensionen erreicht. Dies 148t dringend nach
einem moglichen Konsens und einer méglichen
Kooperation gerade auch unter den Angehori-
gen der groen Weltreligionen fragen. Die hier
publizierten Referate einer Brixener Pastoral-
tagung gewihren einen interessanten Einblick in
die Zugénge, aber auch Hemmnisse eines 6kolo-
gischen Handelns gerade in den auflerchrist-
lichen Religionen. Abweichend von der breiten
Ubereinstimmung im Judentum, Christentum
und Islam (14-33) - bemerkenswert ist hier die
ausdriickliche Einbeziehung der Theodizeefrage
(19-25. 40-43. 46-50) — stehen die asiatischen
Religionen unter dem Spannungsverhiltnis von
erlosender Weltiiberwindung und dem Bewuft-
sein einer tiefen Einheit aller lebenden Wesen



