
200

Man hätte VO)]  . iınem Politikwissenschaftler eın
erhellendes Wort ZUIN Denken VOINIl „Ende der
Geschichte“ erwartet. Doch Otermunı: ent-
täuscht. Nicht, was seiıne exemplarischen Analy-
sen angeht, die trotz ihrer Skizzenhaftigkeit das

SCHLAGNITWE LI Der pıta-Motiv ideengeschichtlich Von der antiken Philo-
sophie bis ZUI ostmoderne interessant aufrol- Iısmus zwischen Freispruch und Verdammung. Der
len. Erstaunt ist mman über seine Diagnose und Öösterreichische Sozialhirtenbrief Von 1925
rst recht über seine Therapie: Seit Nietzsche Spannungsfeld von Realität Uun!: Utopie. eyer-
befänden WIr kulturgeschichtlich ihilis- lädifion, Wien 1995 art 350,—
INUS ber eSs gäbe Hoffnung, denn mit Hegel- Ahnlich spannend WI1e die erste Sozialenzyklika
scher Philosophie ließe sich der Irrweg unserer Rerum OVarum (1891) entstand der Sozlal-

hirtenbrief der katholischen Bischöfe ÖsterreichsEpoche erkennen uUun:! kurieren.
(1925). Be1l beiden gng S [l die Kernfrage:Rotermundts Sichtweise gera damıt ZU Ver- Kann die Kirche AUS moralischen Gründen das

dikt über das Jahrhundert. Das en VO! kapitalistische Wirtschaftssystem mıiıt all seinen
säkularen Ende der Geschichte In seinen CN-
wartigen Spielformen verdankt sich der ZUI11

negatıven Auswirkungen hinnehmen der mulfs
S1e e5 ablehnen und seine Stelle ıne „christli-Allgemeinbewußtsein gewordenen Überzeu- che Wirtschafts- un Gesellschaftsordnung” stel-

SUnNng VO)] „Tod Gottes un! dem Niedergang len? Die Meinungen österreichischen Sozial-
dialektischen Denkens. egen diese Behauptung
ließen sich 1Liun In der Tat viele TUn vorbrin-

katholizismus geteilt. Die ınen wollten
den Kapitalismus „umbilegen un: zurechtbie-

SCH, Wichtiger ist MI1r eın anderer Gesichtspunkt e&  gen”, die anderen wollten ablehnen und
der Kritik Wer mıiıt solchen Vorurteilen Epochen-
analyse betreibt, wird ZU philosophischen bekämpfen.

eıner wissenschaftlich sauberen Methode
Moralisierer und Verdreher, der Errungenschaf- erforscht der Vf£. die Entstehung des ersten
ten der oderne von deren Perversionen S  D Sozialhirtenbriefes VOoNn 1925 Er findetmehr unterscheiden kann. kın Textbeispiel: Ven bisher unbekannte exte und Autoren, zeig!„Man kann die Ausbreitung des Nihilismus bis die spannende Redaktionsgeschichte auf undempirische Detail verfolgen. Sie firmiert in omMmM! iınem sachlichen, ber auch überra-
LLISCIE ahrhundert unter dem Stichwort schenden Gesamturteil ESs besteht kein Zweifel,„Freiheit“ und hat nach unı nach alle Lebens- da{fs die Bischöfe als Fernziel {was wıe einebereiche ergriffen (99) Pornographie ist, christliche Wirtschafts- unı Gesellschaftsord-
Rotermundt, eıInNne Konsequenz des Freiheits- Nung VOI ugen hatten. Sie wulßlten ber eben-
bewußtseins! Oota. gewordene ndlichkeit das falls, sS1e ihr Hirtenwort in eiıne realistische
ist die geistige Signatur NseIer Epoche, sichtbar Gegenwart tellen hatten. Dazu kam, da{fs S1e
geworden postmoderner der Habermasscher den innerkatholischen Dialog nicht abbrechenPhilosophie, 1m Wissenschaftsverständnis der
1mM Mythos der digitalisierten Kommunikations-

wollten. Ihre [l Kapitalismus, ber eben-
Sozialismus, War hart. ber ©5 kam wedergesellschaft Zu einer Verurteilung noch ınem Freispruch

des Kapitalismus. Eines ber wollten. dieGewikß: Es geht der Tat auch „ efreiung Bischöfe: Auf der Suche bleiben nach ınerder Verabsolutierung des Endlichen“ (153),
ber S  n mıiıt dem Festhalten Hegelschen menschengerechten Wirtschaft und Gesellschaft.
„Weltgeist” (154), sondern muıt der Anerkenn! Kommende historische Studien über den Oster-

reichischen Sozialkatholizismus werden die-Von Kontingenz un! Glückserwartung, muit der
aufschlußreiche Buch nicht herumkommen.Anamnese der pfer ‘Ofla. gewordener End-

lichkeit. „Negative Dialektik“” un! „kommunika- Wıen Johannes Schasching
tive Rationalität” sind m. E die bisher amb!i-
tioniertesten philosophischen Versuche, die Von
Rotermundt eingeklagte Differenz der dealen
eltungsdimensionen der ern! VO)]  am ) den OLB NTON, Wissenschaft Bıldung

Zweckbestimmun-kategorial-instrumentellen Kultur. Fuür Integration, jele, erte un!: Verant-
gen des Verstandes wiederzugewinnen. Doch wortung. Andreas Schnider, Graz 1995 448)
VO]  - diesen Vorschlägen wollte der utor nichts Geb 280,—/ 38,—/ SEr 39,80
wIl1issen. Kolb, jahrelang Vorsitzender des gesamtoöster-

reichischen Professorenverbandes,er und
Erster Vorsitzender der Bundeskonferenz der

INZ Franz Gruber Universıitats- und Hochschulprofessoren, legt

200 

Man hätte von einem Politikwissenschaftler ein 
erhellendes Wort zum Denken vom "Ende der 
Geschichte" erwartet. Doch Rotermundt ent­
täuscht. Nicht, was seine exemplarischen Analy­
sen angeht, die trotz ihrer Skizzenhaftigkeit das 
Motiv ideengeschichtlich von der antiken Philo­
sophie bis zur Postmoderne interessant aufrol­
len. Erstaunt ist man über seine Diagnose und 
erst recht über seine Therapie: Seit Nietzsche 
befänden wir uns kulturgeschichtlich im Nihilis­
mus - aber es gäbe Hoffnung, denn mit Hegel­
scher Philosophie ließe sich der Irrweg unserer 
Epoche erkennen und kurieren. 

Rotermundts Sichtweise gerät damit zum Ver­
dikt über das 20. Jahrhundert. Das Denken vom 
säkularen Ende der Geschichte in seinen gegen­
wärtigen Spielformen verdankt sich der zum 
Allgemeinbewußtsein gewordenen Überzeu­
gung vom "Tod Gottes" und dem Niedergang 
dialektischen Denkens. Gegen diese Behauptung 
ließen sich nun in der Tat viele Gründe vorbrin­
gen. Wichtiger ist mir ein anderer Gesichtspunkt 
der Kritik: Wer mit solchen Vorurteilen Epochen­
analyse betreibt, wird zum philosophischen 
Moralisierer und Verdreher, der Errungenschaf­
ten der Modeme von deren Perversionen nicht 
mehr unterscheiden kann. Ein Textbeispiel: 
"Man kann die Ausbreitung des Nihilismus bis 
ins empirische Detail verfolgen. Sie firmiert in 
unserem Jahrhundert unter dem Stichwort 
"Freiheit" und hat nach und nach alle Lebens­
bereiche ergriffen ... "(99) - Pornographie ist, so 
Rotermundt, eine Konsequenz des Freiheits­
bewußtseins! Total gewordene Endlichkeit - das 
ist die geistige Signatur unserer Epoche, sichtbar 
geworden in postmoderner oder Habermasscher 
Philosophie, im Wissenschaftsverständnis oder 
im Mythos der digitalisierten Kommunikations­
gesellschaft (152). 

Gewiß: Es geht in der Tat auch "um Befreiung 
aus der Verabsolutierung des Endlichen" (153), 
aber nicht mit dem Festhalten am Hegeischen 
"Weltgeist" (154), sondern mit der Anerkenntnis 
von Kontingenz und Glückserwartung, mit der 
Anamnese der Opfer total gewordener End­
lichkeit. "Negative Dialektik" und "kommunika­
tive Rationalität" sind m.E. die bisher ambi­
tioniertesten philosophischen Versuche, die von 
Rotermundt eingeklagte Differenz der idealen 
Geltungsdimensionen der Vernunft von den 
kategorial-instrumentellen Zweckbestimmun­
gen des Verstandes wiederzugewinnen. Doch 
von diesen Vorschlägen wollte der Autor nichts 
wissen. 

Linz Franz Gruber 

Ethik 

ETHIK 

• SCHLAGNITWEIT MARKUS 1., Der Kapita­
lismus zwischen Freispruch und Verdammung. Der 
österreichisehe SoziaIhirtenbrief von 1925 im 
Spannungsfeld von Realität und Utopie. Geyer­
Edition, Wien 1995. (342). Kart. S 350,-. 
Ähnlich spannend wie die erste Sozialenzyklika 
Rerum novarum (1891) entstand der 1. Sozial­
hirtenbrief der katholischen Bischöfe Österreichs 
(1925). Bei beiden ging es um die Kernfrage: 
Kann die Kirche aus moralischen Gründen das 
kapitalistische Wirtschaftssystem mit all seinen 
negativen Auswirkungen hinnehmen oder muß 
sie es ablehnen und an seine Stelle eine "christli­
che Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung" stel­
len? Die Meinungen im österreichischen Sozial­
katholizismus waren geteilt. Die einen wollten 
den Kapitalismus "umbiegen und zurechtbie­
gen", die anderen wollten ihn ablehnen und 
bekämpfen. 
Mit einer wissenschaftlich sauberen Methode 
erforscht der Vf. die Entstehung des ersten 
SoziaIhirtenbriefes von 1925. Er findet in Archi­
ven bisher unbekannte Texte und Autoren, zeigt 
die spannende Redaktionsgeschichte auf und 
kommt zu einem sachlichen, aber auch überra­
schenden Gesamturteil: Es besteht kein Zweifel, 
daß die Bischöfe als Fernziel so etwas wie eine 
christliche Wirtschafts- und Gesellschaftsord­
nung vor Augen hatten. Sie wußten aber eben­
falls, daß sie ihr Hirtenwort in eine realistische 
Gegenwart zu stellen hatten. Dazu kam, daß sie 
den innerkatholischen Dialog nicht abbrechen 
wollten. Ihre Kritik am Kapitalismus, aber eben­
so am Sozialismus, war hart. Aber es kam weder 
zu einer Verurteilung noch zu einem Freispruch 
des Kapitalismus. Eines aber wollten· die 
Bischöfe: Auf der Suche bleiben nach einer 
menschengerechten Wirtschaft und Gesellschaft. 
- Kommende historische Studien über den öster­
reichischen Sozialkatholizismus werden um die­
ses aufschlußreiche Buch nicht herumkommen. 
Wien Johannes Schasching 5.]. 

• KOLB ANTON, Wissenschaft - Bildung -
Kultur. Für Integration, Ziele, Werte und Verant­
wortung. Andreas Schnider, Graz 1995. (448). 
Geb. S 280,-/DM 38,-/sFr 39,80. 
Kolb, jahrelang Vorsitzender des gesamtöster­
reichischen Professorenverbandes, Gründer und 
Erster Vorsitzender der Bundeskonferenz der 
Universitäts- und Hochschulprofessoren, legt in 



Ethik 201

dem ammelband Aufsätze, Vorträge un! en heute‘, 1ın welchem der Begriff der Einheit
VOT, die die Bezüge VO]  . Wissenschaft, Gesell- umfassendem Zusammenhang entwickelt un:!
schaft, Bildung, Kultur un Politik kreisen. Das VO  — Einseitigkeiten freigehalten wird. Einheit als

Gemeinsamkeit humanerHauptproblem liegt gegenwartıg 1n einem Lebensgestaltung
„Mißverhältnis VO]  3 Individualität un: ozletät, bedeutet „keine Überbetonung Gottes —-
Von Subjektivität un Objektivität, VOIMN Rationa- ungunsten des Menschen, des Menschlichen, der
Lität un Irrationalität, VO:  3 atur- un: Ge1listes- Humanıität. Keine Überbetonung des Menschen,
wissenschaften, Von eın un Sollen, VOINl Fakten des Menschlichen, der Welt, der Natur, des
un 'erten, VOIN Statik un| Dynamik, VO  - Immanenten, Zeitlichen, Geschichtlichen
Wahrheit un! Liebe” 13) €e1 geht dem Lasten unı! zuungunsten Ottes, des Göttlichen
utor erstens nicht 1U Analysen, sondern und Ewı1gen” Jätıger Vollzug dieser
VOT allem Lösungsvorschläge auf dem en „Einheit Von Lehre un! en  4 ist BeSE-
iner integrativen Vernetzung der einseılt1g d UusSs- hen Verwirklichung der Wahrheit, das heißt der
einanderstrebenden Momente 1m Zeichen 1Nes Ganzheit 1mM ınne ursprünglicher „Katholizität“
ganzheitlichen Menschenbildes, un! zweıtens
wenıger eın Sich-Verlieren 1ın Details, als Die 1ın dem Buch gesammelten Beıträge wenden
„Fundamente, Urilentierungen, Horizonte und sich bewußt einen breiteren eserkreis. Ihre
Ziele” 47) Der umrissene Aufgabenbereich Sprache vermeidet deshalb den Fachjargon.
philosophischer Reflexion wird in Schritten Kolb, das spur' INan beim Lesen iImmer wieder,
durchmessen: eil wıdmet sich kulturwissen- ist eın csehr engagierter enker, der sich nicht
schaftlichen und kulturpolitischen Fragen. Teıl 11 scheut, gewl1sse inge gesellschaftspolitischer
behandelt die Probleme der Interdisziplinarität, Art uch beim Namen Er tut dies nıe
Teil 111 diejenigen des Verhältnisses Von Univer- 1n negatıv herabsetzender Art, sondern posıitıv
S1ta: und Gesellschaft. Teil fragt nach dem kritischem Sinn, unı Aädt den Kontrahenten ZU
Menschen als einem Freiheitswesen, un: eil Dienst der gemeınsamen Sache eın. Man
enthält die theologische Vertiefung der Oran- merkt vielen Stellen und das se1 pOS1t1V Vel-

HCHANHCNEN philosophisch-anthropologischen mer w1ı1e sehr seine Reflexionen nicht LIUTI
Reflexionen. VO  ; der jeweiligen Situation veranlaßlt sind, SOMN-
Da eES unmöglich ist, auf die der Über- dern uch umgestaltend auf diese zurückwirken
legungen 1mM einzelnen einzugehen, sSe1l exempla- wollen. Wer eın eispiel für praxisrelevantes
risch auf einıge Gedankengänge hingewiesen. Denken haben möchte, der greife

zentraler Stelle steht der Gedanke der Sammelband!
Integration. seinem Zeichen steht ZU Be1l- Wiıen Guünther Poltner
spiel Kolbs 10 dem postmodernen
adoyer für Vielheit. Dieses sehe War die
efahr 1nes totalitären Einheitsbegriffs, bahne
jedoch inem Totalitarismus die Wege, GOLSER KARL (Hg.), Verantwortung für dıe
weil bloßer Antithetik emJjenigen Ganz- Schöpfung In den Weltreligionen. Tyrolia, Inns-
heitsbegriff verhaftet bleibt, den 65 ekämpft: bruck 1992 168,—.
„Wo das ‚totum fehlt, entsteht Jotalıtät. Wo 65 Die Bedrohung der Umwelt un: damit uch die
1Ur ‚totum' xibt, X1Dt Totalität“” 40) Post- Herausforderung ZUFK Wahrnehmung der Um-
moderne Radikalisierung der Pluralität wird weltverantwortung haben inzwischen globale
kontraproduktiv: „Eine radikale Paradigmen- Dimensionen erreicht. Dies Jäfst dringend nach
viıeltfa. erschwerrt, behindert, verhindert alle einem möglichen ONSsens und ıner möglichen
gemeınsamen Grundlagen, jele, erte, eın Kooperation gerade auch untier den Angehöri-
gemeinsames Wollen un! Handeln”“ Im gen der großen Weltreligionen fragen. Die hier
Lichte des Integrationsgedankens werden uch publizierten Keferate einer Brixener Pastoral-
die wissenschafts- un: bildungspolitischen gewähren einen interessanten i1nDlıc ın
ufgaben SOWI1e dıe Wertorientierung der die Zugange, ber uch Hemmnisse eines ökolo-
Wissenschaft reflektiert (vor em 1mM Beitrag gischen andelns gerade ın den außerchrist-
‚Technik Ethik Theologie‘). Bedeutsam sind lichen Religionen. Abweichend VO]  . der breiten
die Reflexionen über die ‚Aufgaben der Theo- Übereinstimmung 1im Judentum, Christentum
logie‘ un die ‚Aufgaben eıner christlichen und silam (14—33) bemerkenswert ist hier die
Philosophie‘, 1ın deren Mittelpunkt der Dienst ausdrückliche Einbeziehung der Theodizeefrage
der lebendigen Einheit steht Wie sehr 9-25 40—43 6-5 stehen die asiatischen
olb seinen eiträgen den Praxisbezug Religionen unter dem Spannungsverhältnis VO  -
der Theorie ist, zelg das Kapitel über erlösender Weltüberwindung un:! dem Bewutßfßt-
‚Rationalität un: Irrationalitä 1im Glauben VO)]  . Se1IN einer tiefen Einheit aller ebenden Wesen

Ethik 

dem Sammelband Aufsätze, Vorträge und Reden 
vor, die um die Bezüge von Wissenschaft, Gesell­
schaft, Bildung, Kultur und Politik kreisen. Das 
Hauptproblern liegt gegenwärtig in einem 
"Mißverhältnis von Individualität und Sozietät, 
von Subjektivität und Objektivität, von Rationa­
lität und Irrationalität, von Natur- und Geistes­
wissenschaften, von Sein und Sollen, von Fakten 
und Werten, von Statik und Dynamik, von 
Wahrheit und Liebe" (13). Dabei geht es dem 
Autor erstens nicht nur um Analysen, sondern 
vor allem um Lösungsvorschläge auf dem Boden 
einer integrativen Vernetzung der einseitig aus­
einanderstrebenden Momente im Zeichen eines 
ganzheitlichen Menschenbildes, und zweitens 
weniger um ein Sich-Verlieren in Details, als um 
"Fundamente, Orientierungen, Horizonte und 
Ziele" (47). Der so umrissene Aufgabenbereich 
philosophischer Reflexion wird in fünf Schritten 
durchmessen: Teil I widmet sich kulturwissen­
schaftlichen und kulturpolitischen Fragen. Teil 11 
behandelt die Probleme der Interdisziplinarität, 
Teil III diejenigen des Verhältnisses von Univer­
sität und Gesellschaft. Teil IV fragt nach dem 
Menschen als einem Freiheitswesen, und Teil V 
enthält die theologische Vertiefung der voran­
gegangenen philosophisch-anthropologischen 
Reflexionen. 
Da es unmöglich ist, auf die Fülle der Über­
legungen im einzelnen einzugehen, sei exempla­
risch auf einige Gedankengänge hingewiesen. 
An zentraler Stelle steht der Gedanke der 
Integration. In seinem Zeichen steht zum Bei­
spiel Kolbs Kritik an dem postmodernen 
Plädoyer für Vielheit. Dieses sehe zwar die 
Gefahr eines totalitären Einheitsbegriffs, bahne 
jedoch einem neuen Totalitarismus die Wege, 
weil es in bloßer Antithetik demjenigen Ganz­
heitsbegriff verhaftet bleibt, den es bekämpft: 
"Wo das ,totum' fehlt, entsteht Totalität. Wo es 
nur ,totum' gibt, gibt es Totalität" (40). Post­
moderne Radikalisierung der Pluralität wird 
kontraproduktiv: "Eine radikale Paradigmen­
vielfalt erschwert, behindert, verhindert alle 
gemeinsamen Grundlagen, Ziele, Werte, ein 
gemeinsames Wollen und Handeln" (43f). Im 
Lichte des Integrationsgedankens werden auch 
die wissenschafts- und bildungspolitischen 
Aufgaben sowie die Wertorientierung der 
Wissenschaft reflektiert (vor allem im Beitrag 
,Technik - Ethik - Theologie'). Bedeutsam sind 
die Reflexionen über die ,Aufgaben der Theo­
logie' und die ,Aufgaben einer christlichen 
Philosophie', in deren Mittelpunkt der Dienst an 
der lebendigen Einheit steht (371). Wie sehr es 
Kolb in seinen Beiträgen um den Praxisbezug 
der Theorie zu tun ist, zeigt das Kapitel über 
,Rationalität und Irrationalität im Glauben von 

201 

heute', in weIchem der Begriff der Einheit in 
umfassendem Zusammenhang entwickelt und 
von Einseitigkeiten freigehalten wird. Einheit als 
Gemeinsamkeit humaner Lebensgestaltung 
bedeutet "keine Überbetonung Gottes ... zu­
ungunsten des Menschen, des Menschlichen, der 
Humanität. Keine Überbetonung des Menschen, 
des Menschlichen, der Welt, der Natur, des 
Immanenten, Zeitlichen, Geschichtlichen zu 
Lasten und zuungunsten Gottes, des Göttlichen 
und Ewigen" (427). Tätiger Vollzug dieser 
"Einheit von Lehre und Leben" (427) ist so gese­
hen Verwirklichung der Wahrheit, das heißt der 
Ganzheit im Sinne ursprünglicher "Katholizität" 
(429). 
Die in dem Buch gesammelten Beiträge wenden 
sich bewußt an einen breiteren Leserkreis. Ihre 
Sprache vermeidet deshalb den Fachjargon. 
Kolb, das spürt man beim Lesen immer wieder, 
ist ein sehr engagierter Denker, der sich nicht 
scheut, gewisse Dinge gesellschaftspolitischer 
Art auch beim Namen zu nennen. Er tut dies nie 
in negativ herabsetzender Art, sondern in positiv 
kritischem Sinn, und lädt den Kontrahenten zum 
Dienst an der gemeinsamen Sache ein. Man 
merkt an vielen Stellen - und das sei positiv ver­
merkt -, wie sehr seine Reflexionen nicht nur 
von der jeweiligen Situation veranlaßt sind, son­
dern auch umgestaltend auf diese zurückwirken 
wollen. Wer ein Beispiel für praxisrelevantes 
Denken haben möchte, der greife zu Kolbs 
Sammelband! 
Wien Günther Pöltner 

• GOLSER KARL (Hg.), Verantwortung für die 
Schöpfung in den Weltreligionen. Tyrolia, Inns­
bruck 1992. (128). S 168,-. 
Die Bedrohung der Umwelt und damit auch die 
Herausforderung zur Wahrnehmung der Um­
weltverantwortung haben inzwischen globale 
Dimensionen erreicht. Dies läßt dringend nach 
einem möglichen Konsens und einer möglichen 
Kooperation gerade auch unter den Angehöri­
gen der großen Weltreligionen fragen. Die hier 
publizierten Referate einer Brixener Pastoral­
tagung gewähren einen interessanten Einblick in 
die Zugänge, aber auch Hemmnisse eines ökolo­
gischen HandeIns gerade in den außerchrist­
lichen Religionen. Abweichend von der breiten 
Übereinstimmung im Judentum, Christentum 
und Islam (14-33) - bemerkenswert ist hier die 
ausdrückliche Einbeziehung der Theodizeefrage 
(19-25. 40-43. 46-50) - stehen die asiatischen 
Religionen unter dem Spannungsverhältnis von 
erlösender Weltüberwindung und dem Bewußt­
sein einer tiefen Einheit aller lebenden Wesen 


