96

Pastoraltheologie

Studentenwohnheims. Zum Vergleich wurde
auch noch eine dritte Gruppe durch die Befra-
gung von 21 ledigen Méannern aus der Normal-
bevolkerung gebildet. (123)

Als Langsschnittstudie beschaftigt sie sich mit
der Entwicklung von Personlichkeiten iiber
einen lingeren Zeitraum hinweg. Im Priester-
seminar liegt ein fester Plan von Verdnderungen
nach bestimmten Zeitspannen vor, wéhrend das
im Studentenheim nicht gegeben ist. Untersucht
wird die ,Entwicklung sozialer Beziehungen in
ihrem Zusammenspiel von Personlichkeitsmerk-
malen und Merkmalen der Belastungsverarbei-
tung bei der Bewiltigung von gleichen Belastun-
gen in gleicher Umgebung”. Sozialpsychologisch
handelt es sich bei dieser Ausbildung im Prie-
sterseminar um eine Sekundérsozialisation, wel-
che die Kraft der priméren Sozialisation erhalten
soll. Drei Hauptaufgaben stellen sich: Identitéts-
findung mit der priesterlichen Berufsaufgabe,
Erkennen der eigenen Fahigkeiten und Grenzen
im pastoralen Dienst, Entwicklung gemeinsamer
Formen des Lebens. (104)

Diese drei Aufgaben werden als bedeutsam fiir
die Personlichkeitsentwicklung angesehen und
auch im Hinblick auf die Bewiltigung kritischer
Lebensereignisse.

Die Situation der Kontrollgruppe im Heim fiir
Theologiestudenten in Fribourg unterscheidet
sich in erster Linie dadurch, daff die sozialen
Alltagsprozesse weitgehend unbeeinflufit durch
formelle Sozialisation ablaufen. (112)

Anhand der Vorstellung der Fragebdgen und der
hinter ihrer Konzeption stehenden Methode tau-
chen auch andere Problemfelder auf. Beispiels-
weise: Wie werden Gesundheit und &hnliche
Gegebenheiten des menschlichen Lebens defi-
niert? Denn nach dieser Definition richten sich
auch die Fragen.

Die Fragerichtung ist bestimmt durch die
Annahme, daf8 sich das Netzwerk und die Un-
terstiitzungsfunktionen durch das enge Zusam-
menleben im Seminar wesentlich anders ent-
wickeln und verandern als bei den Studenten des
Studentenheims. Diese Annahme hat sich nur
teilweise bestétigt.

Die Ergebnisse werden nach einer sehr differen-
zierten Darstellung der einzelnen Ergebnisse
zusammengefafit. Zunéchst einmal zeigt sich,
daB die Kontaktfelder von Seminaristen sich von
denen vergleichbarer Singles wenig unterschei-
det. Auffallend ist die Abnahme von Autonomie
und Sinnerfiilltheit, bedingt durch das Gefiihl,
Michtigeren ausgeliefert zu sein. Unterstrichen
werden die Erfahrungen, daf8 Personen, die Hilfe
suchen, diese leichter finden, und dafl dauerhafte
Beziehungen hilfreicher sind als kurzfristige.

Einschrinkend ist zundchst zu sagen, daf8 die
Verhiltnisse von Paderborn und die 6sterreichi-
sche Situation insofern verschieden sind, als in
Osterreich generell eine andere Art des Ablaufes
der Seminarausbildung gehandhabt wird. In
Osterreich wird, wie auch in einigen deutschen
Didzesen, das Seminar nach der Matura oder
Studienberechtigungspriifung begonnen, wih-
rend die Studie von der Situation ausgeht, daf$
das Theologiestudium frei oder in einem theolo-
gischen Konvikt absolviert wird und der Eintritt
in ein Seminar erst nachher erfolgt. Fiir Gster-
reichische Begriffe bedeutet daher Priester-
seminar eine jahrelange Ausbildung, es ist eine
Mischung von theologischem Konvikt und Prie-
sterseminar, wie sie in der Studie verstanden
werden. Vielleicht ist aufgrund dieses Unter-
schiedes in der Dauer das Ergebnis fiir diese Art
von Priesterseminar noch wichtiger: Forderung
dauerhafter Beziehungen, Selbstindigkeit im
Denken und in der Lebensgestaltung, Hinweis
auf die Eigeninitiative in der Suche nach unter-
stiitzenden Beziehungen in Strefisituationen.
Diese Ergebnisse beziehen sich auf die Erhaltung
der seelischen Gesundheit und Belastbarkeit von
Priesteramtskandidaten und schliellich auch im
priesterlichen Dienst. Sie sollten also durchaus
auch fiir die Zeit nach der Priesterweihe wahr-
und ernstgenommen werden. Insofern ist die
Studie nicht so sehr dem einzelnen Leser zu
empfehlen, sondern Arbeitsgruppen, die in der
Priesteraus- und -fortbildung stehen.

Linz Hubert Puchberger

B DOORE GARY (Hg.), Gibt es ein Leben nach
dem Tod? Neue Antworten auf alte Fragen. Kosel,
Miinchen 1994. (270). Kart. DM 38,-.
Offensichtlich konnten und kénnen die Men-
schen zu keiner Zeit und in keiner Kultur darauf
verzichten, nach der Bedeutung des mensch-
lichen Sterbens zu fragen. In den 15 Beitrdgen
des vorliegenden Buches kommt immer wieder
zum Ausdruck, da ein Weiterleben nach dem
Tod kein beweisbares Faktum ist; es handelt sich
vielmehr um eine Erkenntnis, die sich aus dem
philosophischen Fragen und vor allem aus einer
kontemplativen Erfahrung ergibt und die dann
auf verschiedene Weise ihren bildhaften Aus-
druck findet.

Im 1. Teil werden Griinde fiir ein Weiterleben
nach dem Tod aus den Beobachtungen der Be-
wustseinsforschung gesucht (St. Grof), aus der
Reinkarnation (R. Almeder), aus der Erfahrung
einer Panoramavision bei Nachtoderfahrungen
(F.G. Greene und St. Krippner) und aus dem
spontanen Kontakt mit Verstorbenen (D.S.
Rogo). In einem 2. Teil wird aufgezeigt, daf eine



Pastoraltheologie

97

materialistische Sicht der Wirklichkeit offenbar
nicht gerecht wird. Nach einem allgemeinen Bei-
trag von D. Lorimer beschiftigt sich R. Sheldrake
mit dem Thema, wie das Gedichtnis den Tod des
Gehirns iiberleben kann; Ch.T. Tart geht der
Frage nach, was weiterlebt. Es ist bei diesen
Uberlegungen allerdings immer leichter, die
Position des Materialismus zu entkréiften, als
einen Beweis fiir ein Weiterleben zu bringen. Im
3. Teil macht sich R. Dass Gedanken im Ange-
sicht des Todes. K. Wilber und Sogyal Rinpoche
erschlieSen den Jenseitsweg, wie er im Tibeti-
schen Totenbuch angegeben wird. K. Ring macht
die Parallelen der schamanischen Initiation mit
der Todeserfahrung deutlich. Die Beitrdge des
letzten Teiles befassen sich mit dem Weiterleben
(St. Levine), mit der Angst vor dem Leben nach
dem Tod (M. Grosso), mit personlichen Todes-
mythen (D. Feinstein) und mit Reisen in das
Land der Toten (G. Doore).

Die Artikel haben zum Teil essayhaften Charak-
ter; die Autoren stammen iiberwiegend aus den
Fachbereichen Philosophie, Psychologie und
Parapsychologie und weisen sich durch solide
fachliche Kenntnisse aus. Der Ausgangspunkt ist
die menschliche Frage nach dem Sinn und der
Bedeutung des Todes, die in letzter Zeit durch
verschiedene Berichte von Nachtoderfahrungen
neues Interesse und neue Gesichtspunkte dazu-
gewonnen hat. Allerdings ist auch damit zu rech-
nen, dal zwischen dem Interesse an derartigen
Erfahrungen und ihrem Auftreten eine gewisse
Wechselwirkung besteht; anders ausgedriickt:
die Wahrnehmung derartiger Ereignisse ist auf
eine geiibte Wahrnehmungsbereitschaft ange-
wiesen.

Es wird behutsam dariiber nachgedacht, ob es
sich bei den geschilderten Erfahrungen um
korperlich erklarbare Vorginge handeln kann
oder ob es Spuren sind, die in eine andere
Bewuftseinswelt fithren. Die Erfahrungen, die
Menschen berichten, werden in Verbindung
gesetzt sowohl mit der Erforschung von Bewuft-
seinsvorgangen wie auch mit religiésen Vor-
stellungen, wie sie im Tibetischen Totenbuch und
in der Schamaneninitiation ihren Niederschlag
gefunden haben. Je weiter der Weg ins Jenseits
fiihrt, desto schwieriger ist es naturgemas, iiber
ihn zu reden. Das Gemeinte entzieht sich dem
direkten Zugriff und wird nur auf einem intensi-
ven kontemplativen Weg zuginglich. Notwen-
dig ist es auch, zwischen dem gemeinten Ereig-
nis und den dafiir verwendeten Bildern, die
kultur- und traditionsabhéngig sind, unterschei-
den zu lernen.

Fallweise finden sich Hinweise darauf, wie Er-
fahrungen oder Reflektiertes auch mit einem
christlichen Verstiandnis in Verbindung gebracht

werden kann. Leider sind aber derartige Uber-
legungen nicht in einem eigenen Beitrag aus-
fihrlicher dargelegt. Vielleicht liegt ein Grund
dafiir auch darin, daf8 die klassische christliche
Theologie bei ihren Ausfithrungen iiber Tod,
Gericht, Auferstehung und Jenseits mehr von
einer Offenbarung ausgeht als von menschlicher
Erfahrung und Weisheit, die die Ausgangspunk-
te der Beitrdge dieses Buches sind.

Das Primire an den Uberlegungen, wie es nach
dem Tod weitergeht, ist nicht eine Befriedigung
der Neugier oder das Finden neuer Erkenntnisse,
sondern es ist die Einiibung in eine Bewuftseins-
haltung, die sich nicht irdisch binden 148t, die
daher den irdischen Tod zu iiberdauern vermag
und die zugleich schon jetzt eine liebevollere
Haltung und eine verantwortlichere Einstellung
zum Leben und zur Welt entstehen laft. (Sogyal
Rinpoche 184)

Linz Josef Janda

B DEISENBERGER HERMANN, Schuld und
Gewissen bei Dissozialen. Eine literarische und
pastoraltheologische Untersuchung. (Praktische
Theologie im Dialog, Bd. 13) Universitatsverlag,
Freiburg/Schweiz 1996. (320). Kart.

Wie gehen chronische Riickfalltdter mit der Frage
nach Schuld und Gewissen um? Hermann
Deisenberger versucht, anhand von ausgewéhl-
ten Beispielen der Gefangenenliteratur eine Ant-
wort auf diese Frage zu finden. Entgegen einer
verbreiteten moralischen Privatisierung von
Schuld soll mit dem Begriff der Dissozialitat der
lebensgeschichtliche Zusammenhang der Delin-
quenz verstdndlich gemacht werden.

Nach einer Vorstellung der Methode der tiefen-
psychologischen Hermeneutik, die das Unbe-
wuflite im Text freilegen will, wird die psycho-
analytische Theorie der Dissozialitdt vorgestellt
und werden psychoanalytische Theorieansitze
zu Schuld und Gewissen (Sigmund Freud, Erich
Fromm, Igor Caruso) dargelegt.

Daran schlieit der analytische Hauptteil an: ein-
gehende Analysen von Gefangenenliteratur, zum
einen ausgewahlte origindre Gefangenenliteratur
von Bodo Rondies, Felix Kamphausen, Detlev
Kruklinski und Jack Unterweger, zum anderen
Werke der Weltltiteratur von Fjodor M. Dosto-
jewskij, Hans Fallada, Friedrich Glauser und
Oscar Wilde, Autoren mit eigenen Gefingnis-
erfahrungen. Grofler Wert wird jeweils auf den
biographischen Hintergrund gelegt. Die Arbeits-
hypothese des Autors, daf8 ,die briichige Ich-
struktur der Dissozialen, ihr defizientes Gewis-
sen, weiters ihre labilen sozialen Beziehungen
und die gegen sie vollzogenen rigiden gesell-
schaftlichen Sanktionsmafinahmen” (304) eine



