
Pastoraltheologie

materialistische Sicht der Wirklichkeit offenbar werden kann. Leider Sind ber derartige Über-
nicht gerec| wird. Nach ınem allgemeinen Bei- legungen nicht ınem eıgenen Beitrag aus-
trag VO'  5 Lorimer beschäftigt iıch führlicher dargelegt. Vielleicht liegt eın Grund
mıit dem Thema, wIıe dasaC.den Tod des dafür uch darın, da{fs die klassische christliche
Gehirns überleben kann; CHh.T. art geht der Theologie bel Ausführungen über Tod,
rage nach, wWäas weiterlebt. Es ist bei diesen Gericht, Auferstehung und enseits mehr VO]  3

Überlegungen allerdings immer leichter, die ıner Offenbarung ausgeht als von menschlicher
Position des Materialismus ZU entkräften, als Erfahrung und Weisheit, die die Ausgangspunk-
ınen Beweis für eın Weiterleben ZUuU ringen. der Beiträge dieses Buches Sind.
Teil mac. sich Dass Gedanken Ange- Das Primäre den Überlegungen, wıe nach

sicht des es. Wilber und Oogya. Rinpoche dem Tod weitergeht, ist nicht eiıne Befriedigung
erschließen den Jenseitsweg, wıe 1ibeti- der Neugier der das Finden Erkenntnisse,
schen Totenbuch angegeben wird. KRıng macht sondern ©5 ist die Einübung eine Bewußtseins-
die Parallelen der schamanischen Inıtiation mıiıt a.  S, die sich nicht irdisch binden läßt, die
der Todeserfahrung deuftlich. Die Beiträge des daher den irdischen Tod überdauern
letzten Teiles befassen sich muıiıt dem Weiterleben und die zugleich schon jetz!} eine liebevollere
(St. evine), mıiıt der Angst VOI dem eDen nach Haltung und eine verantwortlichere instellung
dem Tod Grosso), muıt persönlichen odes- ZU: Leben und ZUr Welt entstehen läßt. Sogya.

einstein und miıt Reisen das Rinpoche 184)
Lanı der oten Doore). 1NZ 0SE) anda
Die Artikel en eil essayhaften Charak-
ter; die Autoren stammen überwiegend AUS den
Fachbereichen Philosophie, Psychologie und DEISENBERG HERMANN, Schuld und
Parapsychologie und welsen iıch durch solide ‚eWISSEN hei Dissoztialen. Fine literarische und

Kenntnisse au!  n Der Ausgangspunkt ıst pastoraltheologische Untersuchung. (Praktische
die menschliche rage nach dem Sinn und der Theologie 1im ialog, 13) Universitätsverlag,
Bedeutung des odes, die letzter eıt durch Freiburg/Schweiz 1996. art.
verschiedene Berichte VON Nachtoderfahrungen Wie gehen chronische Rückfalltäter mıiıt der rage
]  eUECS Interesse und Nel Gesichtspunkte dazu- nach Schuld und ewlssen um? Hermann
SCeWOMNEN hat. Allerdings lst uch damit rech- Deisenberger versucht, anhanı VO!]  - ausgewähl-
IN« da{fs zwischen dem Interesse derartigen ten Beispielen der Gefangenenliteratur eine Ant-
Erfahrungen und ihrem Auftreten eINeEe gewisse wort auf Ccliese rage finden. ntgegen ıner
Wechselwirkung besteht; anders ausgedrückt: verbreiteten moralischen Privatisierung VO  -
die Wahrnehmung erartiger Ereignisse ist auf Schuld soll mit dem Begriff der Dissozialität der
eiıne geübte Wahrnehmungsbereitschaft ange-
wIılesen.

lebensgeschichtliche Zusammenhang der Delin-
(qUECNZ verständlich gemacht werden.

Es wird ehutsam darüber nachgedacht, ob eES Nach ıner Vorstellung der ethode der eien-
sich bei den geschilderten Erfahrungen psychologischen Hermeneutik, die das nbe-
körperlich erklärbare Vorgänge handeln kann wußte 1mM ext freilegen will, WIT die psycho-
der ob ©5 Spuren sind, die eine andere analytische Theorie der Dissozialität vorgestellt
Bewußtseinswelt führen. Die Erfahrungen, die und werden psychoanalytische Theorieansätze
Menschen berichten, werden Verbindung Z.U und Gewissen (Sigmund Freud, Erich
gesetzt sowohl mıit der Erforschung VO]  > Bewußßt- Fromm, Igor Caruso) dargelegt.
seinsvorgängen wI1e auch mıiıt religiösen Vor- Daran schliefßt der analytische Hauptteil ein-
stellungen, w1ıe S1e ım Tibetischen Totenbuch und gehende Analysen VvVon Gefangenenliteratur, ZU.:
der Schamaneninıtiation ihren Niederschlag ınen ausgewählte orıginäre Gefangenenliteratur

gefunden haben. Je weiter der Weg S enseıts Von Bodo Rondies, ©]1X Kamphausen, Detlev
führt, desto schwieriger ist naturgemäß, über Kruklinski und Jack nterweger, ZUIn anderen

reden. Das Gemeinte entzieht sich dem Werke der Weltltiteratur VO]  - Fjodor osto-
direkten Zugriff und wird auf ınem intens1- jewskij, Hans Fallada, Friedrich Glauser und
VvVen kontemplativen Weg zugänglich. en- Oscar Wilde, Autoren mıit eigenen Gefängnis-
dig ist S auch, zwischen dem gemeıinten re1g- erfahrungen. Großer Wert wird jeweils auf den
nıs und den dafür verwendeten Bildern, die biographischen intergrun gelegt. Die e1ts-
kultur- und traditionsabhängig sind, unterschei- hypothese des Autors, da{fs „die brüchige Ich-
den lernen. struktur der Dissozialen, iıhr defizientes (Gewls-
Fallweise finden ich Hinwelse darauf, WI1ıe Er- SEeN, welıters labilen sozlalen Beziehungen
gen der Reflektiertes uch muıiıt ınem und die sS1e vollzogenen rigiden gesell-
christlichen Verständnis Verbindung gebracht schaftlichen Sanktionsmaßnahmen“ 304) eine

Pastoraltheologie 

materialistische Sicht der Wirklichkeit offenbar 
nicht gerecht wird. Nach einem allgemeinen Bei­
trag von D. Lorimer beschäftigt sich R. Sheldrake 
mit dem Thema, wie das Gedächtnis den Tod des 
Gehirns überleben kann; Ch. T. Tart geht der 
Frage nach, was weiterlebt. Es ist bei diesen 
Überlegungen allerdings immer leichter, die 
Position des Materialismus zu entkräften, als 
einen Beweis für ein Weiterleben zu bringen. Im 
3. Teil macht sich R. Dass Gedanken im Ange­
sicht des Todes. K. Wilber und Sogyal Rinpoche 
erschließen den Jenseitsweg, wie er im Tibeti­
schen Totenbuch angegeben wird. K. Ring macht 
die Parallelen der schamanischen Initiation mit 
der Todeserfahrung deutlich. Die Beiträge des 
letzten Teiles befassen sich mit dem Weiterleben 
(St. Levine), mit der Angst vor dem Leben nach 
dem Tod (M. Grosso), mit persönlichen Todes­
mythen (D. Feinstein) und mit Reisen in das 
Land der Toten (G. Doore). 
Die Artikel haben zum Teil essayhaften Charak­
ter; die Autoren stammen überwiegend aus den 
Fachbereichen Philosophie, Psychologie und 
Parapsychologie und weisen sich durch solide 
fachliche Kenntnisse aus. Der Ausgangspunkt ist 
die menschliche Frage nach dem Sinn und der 
Bedeutung des Todes, die in letzter Zeit durch 
verschiedene Berichte von Nachtoderfahrungen 
neues Interesse und neue Gesichtspunkte dazu­
gewonnen hat. Allerdings ist auch damit zu rech­
nen, daß zwischen dem Interesse an derartigen 
Erfahrungen und ihrem Auftreten eine gewisse 
Wechselwirkung besteht; anders ausgedrückt: 
die Wahrnehmung derartiger Ereignisse ist auf 
eine geübte Wahrnehmungsbereitschaft ange­
wiesen. 
Es wird behutsam darüber nachgedacht, ob es 
sich bei den geschilderten Erfahrungen um 
körperlich erklärbare Vorgänge handeln kann 
oder ob es Spuren sind, die in eine andere 
Bewußtseinswelt führen. Die Erfahrungen, die 
Menschen berichten, werden in Verbindung 
gesetzt sowohl mit der Erforschung von Bewußt­
seinsvorgängen wie auch mit religiösen Vor­
stellungen, wie sie im Tibetischen Totenbuch und 
in der Schamaneninitiation ihren Niederschlag 
gefunden haben. Je weiter der Weg ins Jenseits 
führt, desto schwieriger ist es naturgemäß, über 
ihn zu reden. Das Gemeinte entzieht sich dem 
direkten Zugriff und wird nur auf einem intensi­
ven kontemplativen Weg zugänglich. Notwen­
dig ist es auch, zwischen dem gemeinten Ereig­
nis und den dafür verwendeten Bildern, die 
kultur- und traditionsabhängig sind, unterschei­
den zu lernen. 
Fallweise finden sich Hinweise darauf, wie Er­
fahrungen oder Reflektiertes auch mit einem 
christlichen Verständnis in Verbindung gebracht 

97 

werden kann. Leider sind aber derartige Über­
legungen nicht in einem eigenen Beitrag aus­
führlicher dagelegt. Vielleicht liegt ein Grund 
dafür auch darin, daß die klassische christliche 
Theologie bei ihren Ausführungen über Tod, 
Gericht, Auferstehung und Jenseits mehr von 
einer Offenbarung ausgeht als von menschlicher 
Erfahrung und Weisheit, die die Ausgangspunk­
te der Beiträge dieses Buches sind. 
Das Primäre an den Überlegungen, wie es nach 
dem Tod weitergeht, ist nicht eine Befriedigung 
der Neugier oder das Finden neuer Erkenntnisse, 
sondern es ist die Einübung in eine Bewußtseins­
haltung, die sich nicht irdisch binden läßt, die 
daher den irdischen Tod zu überdauern vermag 
und die zugleich schon jetzt eine liebevollere 
Haltung und eine verantwortlichere Einstellung 
zum Leben und zur Welt entstehen läßt. (Sogyal 
Rinpoche 184) 
Linz fase! fanda 

• DEISENBERGER HERMANN, Schuld und 
Gewissen bei Dissozialen. Eine literarische und 
pastoraltheologische Untersuchung. (Praktische 
Theologie im Dialog, Bd. 13) Universitätsverlag, 
Freiburg/Schweiz 1996. (320). Kart. 
Wie gehen chronische Rückfalltäter mit der Frage 
nach Schuld und Gewissen um? Hermann 
Deisenberger versucht, anhand von ausgewähl­
ten Beispielen der Gefangenenliteratur eine Ant­
wort auf diese Frage zu finden. Entgegen einer 
verbreiteten moralischen Privatisierung von 
Schuld soll mit dem Begriff der Dissozialität der 
lebensgeschichtliche Zusammenhang der Delin­
quenz verständlich gemacht werden. 
Nach einer Vorstellung der Methode der tiefen­
psychologischen Hermeneutik, die das Unbe­
wußte im Text freilegen will, wird die psycho­
analytische Theorie der Dissozialität vorgestellt 
und werden psychoanalytische Theorieansätze 
zu Schuld und Gewissen (Sigmund Freud, Erich 
Fromm, Igor Caruso) dargelegt. 
Daran schließt der analytische Hauptteil an: ein­
gehende Analysen von Gefangenenliteratur, zum 
einen ausgewählte originäre Gefangenenliteratur 
von Bodo Rondies, Felix Kamphausen, Detlev 
Kruklinski und Jack Unterweger, zum anderen 
Werke der Weltltiteratur von Fjodor M. Dosto­
jewskij, Hans Fallada, Friedrich Glauser und 
Oscar Wilde, Autoren mit eigenen Gefängnis­
erfahrungen. Großer Wert wird jeweils auf den 
biographischen Hintergrund gelegt. Die Arbeits­
hypothese des Autors, daß "die brüchige Ich­
struktur der Dissozialen, ihr defizientes Gewis­
sen, weiters ihre labilen sozialen Beziehungen 
und die gegen sie vollzogenen rigiden gesell­
schaftlichen Sanktionsmaßnahmen" (304) eine 



atrologie

Schuldeinsicht und -auseinandersetzung bei Unbegründetheit des Christentums und den
Dissozialen erschweren beziehungsweise verhin- Gegensatz zwischen griechischer Ontologie und
dern, wiıird dabei wesentlichen estätigt. dem christlichen Offenbarungsgedanken.
Wıe die Theologie diesen ‚Abgründen echsten der acht Bücher des UOrigenes stehen
menschlicher Schuld”‘ gerecht werden? eıne Mittelpunkt Vergleiche VonAussprüchen Platons
erste biblische erung folgt eiıne dogmati- mıt en aQus den Evangelien SOWIeEe Aus-
sche Reflexion VvVon Schuld und Gewissen, wobei führungen über den Satan, über den Heiligen
sich Deisenberger 1mM wesentlichen auf Karl Geist, die Inkarnation, ber auch das sogenannte
ahner stutzt. Sein transzendental-theologischer „Diagramm der Ophianer” Ophiten), eiıne Welt-
Ansatz bietet eıne geeignete TUuC! ZUuU psycho- biıldzeichnung, die UOrigenes der Kampfschrift
analytischen Deutungen menschlicher Existenz. des Celsus die Christen entnımmt und
Pastoral als ‚Rekonstruktion Von Lebensge- beschreibt. Dieses arakteristische Beispiel
schichte”‘ Zu entwickeln ist eın Versuch, diesen gnostischen Denkens und gnostischer Wirklich-
transzendentaltheologischen Ansatz für die keitserfahrung macht Celsus ZuUum Thema seiner
Pastoraltheologie chtbar zZ.u machen. Dies Polemik jüdische und christlich-gno-
wird noch iınmal Beispiel der Gefängnis- stische Gruppen und seine VO)

pastoral und anhand der literarischen Zeugnisse rational enken her. Origenes stimmt
näher ausgeführt. mıiıt der Ablehnung der Gnostiker überein
Die anschliefßende Bestandsaufnahme der theo- und verstärkt diese Argumentation noch. Schon
logischen Reflexion der Gefangenenpastoral der Clemens VO]  - Alexandrien wirft den gnostischen
etzten Jahre zeigt ınen erschreckenden Karpokratianern zuchtlose Versammlungen und
Theoriemangel und eine LLULC ansatzweise Einbin- Ausschweifungen VOT, eklarıer‘ als „Liebes-

mahle ZUrT Vereinigung“ (CL. Alex., Stromdung dieses kategorialen Seelsorgebereichs
die gesamtkirchliche Verantwortung. Deisen- 10,1), Vorwürfe, die später Celsus wider die
berger zieht drei Konsequenzen: Gefangenen- „Christen“ erhebt, die sich ber Origenes
pastoral darf sich nicht auf die unmittelbare PCI- Wehr setzt und die auf die Ophiten, eine

vulgärgnostische e  e, bezieht. Witte greiftsönliche Unterstützung Straffälliger und ihrer
Angehörigen beschränken, sondern muß politi- seiner tudie das Ophitendiagramm auf, gibt
sche Diıakonie se1n, rojekte Haftentlassene einen forschungsgeschichtlichen Überblick über
sollen orciert werden Hilfe Z.UIT Wiederein- die verschiedenen Rekonstruktionsversuche j
gliederung und als ‚Zeichen der Versöhnung‘, wIıe die Celsusforschung, diskutiert die Textge-
schließlich gilt die Kompetenz der Seelsorger schichte und dessen Entstehungszeit
der Gefangenenpastoral durch gezielte Aus- die ersten vier Jahrzehnte des Jahrhunderts.
ung und wissenschaftliche Begleitung e1I- Zum lext und seiner Übersetzung bringt eine
en. Detailexegese. Ursprünglich der Umuinterpreta-
Deisenbergers Arbeit verdient nicht IT ınen tion Von Gen entstammend, geht das
tammplatz Schreibtisch jedes Gefangenen- Motiv der die Erkenntnis ehnrenden und damıit
seelsorgers. Der spannende Einblick, den S1e erlösenden Schlange. Ophitendiagramm sieht
diese ıX scheinbar! ferne Welt der Witte eın Weiheformular und „Meditations-
Brüchigkeit menschlicher Existenz bietet, ring diagramm” S 37), das ıner gnostischen
über diese unmuttelbare Zielgruppe hinaus eine der gedanklichen Vergegenwärtigung VO!]  - lau-
wertvolle Bereicherung. bensinhalten beim ultus dienen sollte. ES hatte
Linz TKUuSs Lehner seinen „Sitz en  K „sowohl bei der Vor-

bereitung kultischer Handlungen auch
erheblichem Maße bei der individuellen Kon-

PATROLOGIE templation“” 39) Beschwörungsformeln woll-
ten den Seelenaufstieg durch die dämonischen
Planetensphären und die Herrschaftsbereiche

WILL BERND, Das Ophitendiagramm ach der Archonten ermöglichen 31) Die Ophiten
Origenes’ Contra Celsum VI 27238 Oros, Alten- glaubten nach Irenäus, die „Vollendung”

dann geschehen werde, „WEIUl der SHANZE esterge 1993 45,80. der Lichtgeister eingesammelt und den Aonder zwischen und 248 entstandenen aD
logetischen „Gegen Celsus”, iınen eklek- der Unvergänglichkeit aufgenommen ist‘  ‚44 (Adv.
en Platoniker und Widerpart des frühen haer. Ganzen liegt eine symbolhafte

Umsetzung gnostischer Vorstellungen kulti-ısten! dessen „Logos alethes”“ verloren- sche Praxıs VOT. der Arbeit spiegelt sich kalei-SCHANSECN ist, hat Origenes etwa drei Viertel
davon wörtlichen Ziıitaten bewahrt. Celsus doskopisch die Problemwelt der Gnosis.
gıng 65 darın die polemische Darlegung der Graz Karl atthäaus 'OoscChıitfz

98 

Schuldeinsicht und -auseinandersetzung bei 
Dissozialen erschweren beziehungsweise verhin­
dern, wird dabei im wesentlichen bestätigt. 
Wie kann die Theologie diesen ,Abgründen 
menschlicher Schuld' gerecht werden? Auf eine 
erste biblische Annäherung folgt eine dogmati­
sche Reflexion von Schuld und Gewissen, wobei 
sich Deisenberger im wesentlichen auf Karl 
Rahner stützt. Sein transzendental-theologischer 
Ansatz bietet eine geeignete Brücke zu psycho­
analytischen Deutungen menschlicher Existenz. 
Pastoral als ,Rekonstruktion von Lebensge­
schichte' zu entwickeln ist ein Versuch, diesen 
transzendentaltheologischen Ansatz für die 
Pastoraltheologie fruchtbar zu machen. Dies 
wird noch einmal am Beispiel der Gefängnis­
pastoral und anhand der literarischen Zeugnisse 
näher ausgeführt. 
Die anschließende Bestandsaufnalune der theo­
logischen Reflexion der Gefangenenpastoral der 
letzten 20 Jahre zeigt einen erschreckenden 
Theoriemangel und eine nur ansatzweise Einbin­
dung dieses kategorialen Seelsorgebereichs in 
die gesamtkirchliche Verantwortung. Deisen­
berger zieht drei Konsequenzen: Gefangenen­
pastoral darf sich nicht auf die unmittelbare per­
sönliche Unterstützung Straffälliger und ihrer 
Angehörigen beschränken, sondern muß politi­
sche Diakonie sein, Projekte für Haftentlassene 
sollen forciert werden als Hilfe zur Wiederein­
gliederung und als ,Zeichen der Versöhnung', 
schließlich gilt es die Kompetenz der Seelsorger 
in der Gefangenenpastoral durch gezielte Aus­
bildung und wissenschaftliche Begleitung zu er­
höhen. 
Deisenbergers Arbeit verdient nicht nur einen 
Stammplatz am Schreibtisch jedes Gefangenen­
seelsorgers. Der spannende Einblick, den sie in 
diese - nur scheinbar! - so feme Welt der 
Brüchigkeit menschlicher Existenz bietet, bringt 
über diese unmittelbare Zielgruppe hinaus eine 
wertvolle Bereicherung. 
Linz Markus Lehner 

PATROLOGIE 

• WITTE BERND, Das Ophitendiagramm nach 
Origenes' Contra Celsum VI 22-38. Oros, Alten­
berge 1993. (163). Kart. DM 45,80. 
In der zwischen 246 und 248 entstandenen apo­
logetischen Schrift "Gegen Celsus", einen eklek­
tischen Platoniker und Widerpart des frühen 
Christentums, dessen "Logos alethes" verloren­
gegangen ist, hat Origenes etwa drei Viertel 
davon in wörtlichen Zitaten bewahrt. Celsus 
ging es darin um die polemische Darlegung der 

Patrologie 

Unbegründetheit des Christentums und um den 
Gegensatz zwischen griechischer Ontologie und 
dem christlichen Offenbarungs gedanken. Im 
sechsten der acht Bücher des Origenes stehen im 
Mittelpunkt Vergleiche von Aussprüchen Platons 
mit Worten aus den Evangelien sowie Aus­
führungen über den Satan, über den Heiligen 
Geist, die Inkarnation, aber auch das sogenannte 
"Diagramm der Ophianer" (Ophiten), eine Welt­
bildzeichnung, die Origenes der Kampfschrift 
des Celsus gegen die Christen entnimmt und 
beschreibt. Dieses charakteristische Beispiel 
gnostischen Denkens und gnostischer Wirklich­
keitserfahrung macht Celsus zum Thema seiner 
Polemik gegen jüdische und christlich-gno­
stische Gruppen und führt seine Kritik vom 
rational geprägten Denken her. Origenes stimmt 
mit ihm in der Ablehnung der Gnostiker überein 
und verstärkt diese Argumentation noch. Schon 
Clemens von Alexandrien wirft den gnostischen 
Karpokratianern zuchtlose Versammlungen und 
Ausschweifungen vor, deklariert als "Liebes­
mahle zur Vereinigung" (Cl. Alex., Strom. rn 
10,1), Vorwürfe, die später Celsus wider die 
"Christen" erhebt, gegen die sich aber Origenes 
zur Wehr setzt und die er auf die Ophiten, eine 
vulgärgnostische Sekte, bezieht. B. Witte greift in 
seiner Studie das Ophitendiagramm auf, gibt 
einen forschungsgeschichtlichen Überblick über 
die verschiedenen Rekonstruktionsversuche so­
wie die Celsusforschung, diskutiert die Textge­
schichte und datiert dessen Entstehungszeit in 
die ersten vier Jahrzehnte des 2. Jahrhunderts. 
Zum Text und seiner Übersetzung bringt er eine 
Detailexegese. Ursprünglich der Uminterpreta­
tion von Gen 3 entstammend, geht es um das 
Motiv der die Erkenntnis lehrenden und damit 
erlösenden Schlange. Im Ophitendiagramm sieht 
B. Witte ein Weiheformular und "Meditations­
diagramm" (S. 37), das einer gnostischen Sekte 
der gedanklichen Vergegenwärtigung von Glau­
bensinhalten beim Kultus dienen sollte. Es hatte 
seinen "Sitz im Leben" "sowohl bei der Vor­
bereitung kultischer Handlungen als auch in 
erheblichem Maße bei der individuellen Kon­
templation" (S. 39). Beschwörungsformeln woll­
ten den Seelenaufstieg durch die dämonischen 
Planetensphären und die Herrschaftsbereiche 
der Archonten ermöglichen (VI 31). Die Ophiten 
glaubten nach Irenäus, daß die "Vollendung" 
dann geschehen werde, "wenn der ganze Rest 
der Lichtgeister eingesammelt und in den Äon 
der Unvergänglichkeit aufgenommen ist" (Adv. 
haer. 130,14). Im Ganzen liegt eine symbolhafte 
Umsetzung gnostischer Vorstellungen in kulti­
sche Praxis vor. In der Arbeit spiegelt sich kalei­
doskopisch die Problemwelt der Gnosis. 

Graz Karl Matthäus Woschitz 


