Pastoraltheologie

97

materialistische Sicht der Wirklichkeit offenbar
nicht gerecht wird. Nach einem allgemeinen Bei-
trag von D. Lorimer beschiftigt sich R. Sheldrake
mit dem Thema, wie das Gedichtnis den Tod des
Gehirns iiberleben kann; Ch.T. Tart geht der
Frage nach, was weiterlebt. Es ist bei diesen
Uberlegungen allerdings immer leichter, die
Position des Materialismus zu entkréiften, als
einen Beweis fiir ein Weiterleben zu bringen. Im
3. Teil macht sich R. Dass Gedanken im Ange-
sicht des Todes. K. Wilber und Sogyal Rinpoche
erschlieSen den Jenseitsweg, wie er im Tibeti-
schen Totenbuch angegeben wird. K. Ring macht
die Parallelen der schamanischen Initiation mit
der Todeserfahrung deutlich. Die Beitrdge des
letzten Teiles befassen sich mit dem Weiterleben
(St. Levine), mit der Angst vor dem Leben nach
dem Tod (M. Grosso), mit personlichen Todes-
mythen (D. Feinstein) und mit Reisen in das
Land der Toten (G. Doore).

Die Artikel haben zum Teil essayhaften Charak-
ter; die Autoren stammen iiberwiegend aus den
Fachbereichen Philosophie, Psychologie und
Parapsychologie und weisen sich durch solide
fachliche Kenntnisse aus. Der Ausgangspunkt ist
die menschliche Frage nach dem Sinn und der
Bedeutung des Todes, die in letzter Zeit durch
verschiedene Berichte von Nachtoderfahrungen
neues Interesse und neue Gesichtspunkte dazu-
gewonnen hat. Allerdings ist auch damit zu rech-
nen, dal zwischen dem Interesse an derartigen
Erfahrungen und ihrem Auftreten eine gewisse
Wechselwirkung besteht; anders ausgedriickt:
die Wahrnehmung derartiger Ereignisse ist auf
eine geiibte Wahrnehmungsbereitschaft ange-
wiesen.

Es wird behutsam dariiber nachgedacht, ob es
sich bei den geschilderten Erfahrungen um
korperlich erklarbare Vorginge handeln kann
oder ob es Spuren sind, die in eine andere
Bewuftseinswelt fithren. Die Erfahrungen, die
Menschen berichten, werden in Verbindung
gesetzt sowohl mit der Erforschung von Bewuft-
seinsvorgangen wie auch mit religiésen Vor-
stellungen, wie sie im Tibetischen Totenbuch und
in der Schamaneninitiation ihren Niederschlag
gefunden haben. Je weiter der Weg ins Jenseits
fiihrt, desto schwieriger ist es naturgemas, iiber
ihn zu reden. Das Gemeinte entzieht sich dem
direkten Zugriff und wird nur auf einem intensi-
ven kontemplativen Weg zuginglich. Notwen-
dig ist es auch, zwischen dem gemeinten Ereig-
nis und den dafiir verwendeten Bildern, die
kultur- und traditionsabhéngig sind, unterschei-
den zu lernen.

Fallweise finden sich Hinweise darauf, wie Er-
fahrungen oder Reflektiertes auch mit einem
christlichen Verstiandnis in Verbindung gebracht

werden kann. Leider sind aber derartige Uber-
legungen nicht in einem eigenen Beitrag aus-
fihrlicher dargelegt. Vielleicht liegt ein Grund
dafiir auch darin, daf8 die klassische christliche
Theologie bei ihren Ausfithrungen iiber Tod,
Gericht, Auferstehung und Jenseits mehr von
einer Offenbarung ausgeht als von menschlicher
Erfahrung und Weisheit, die die Ausgangspunk-
te der Beitrdge dieses Buches sind.

Das Primire an den Uberlegungen, wie es nach
dem Tod weitergeht, ist nicht eine Befriedigung
der Neugier oder das Finden neuer Erkenntnisse,
sondern es ist die Einiibung in eine Bewuftseins-
haltung, die sich nicht irdisch binden 148t, die
daher den irdischen Tod zu iiberdauern vermag
und die zugleich schon jetzt eine liebevollere
Haltung und eine verantwortlichere Einstellung
zum Leben und zur Welt entstehen laft. (Sogyal
Rinpoche 184)

Linz Josef Janda

B DEISENBERGER HERMANN, Schuld und
Gewissen bei Dissozialen. Eine literarische und
pastoraltheologische Untersuchung. (Praktische
Theologie im Dialog, Bd. 13) Universitatsverlag,
Freiburg/Schweiz 1996. (320). Kart.

Wie gehen chronische Riickfalltdter mit der Frage
nach Schuld und Gewissen um? Hermann
Deisenberger versucht, anhand von ausgewéhl-
ten Beispielen der Gefangenenliteratur eine Ant-
wort auf diese Frage zu finden. Entgegen einer
verbreiteten moralischen Privatisierung von
Schuld soll mit dem Begriff der Dissozialitat der
lebensgeschichtliche Zusammenhang der Delin-
quenz verstdndlich gemacht werden.

Nach einer Vorstellung der Methode der tiefen-
psychologischen Hermeneutik, die das Unbe-
wuflite im Text freilegen will, wird die psycho-
analytische Theorie der Dissozialitdt vorgestellt
und werden psychoanalytische Theorieansitze
zu Schuld und Gewissen (Sigmund Freud, Erich
Fromm, Igor Caruso) dargelegt.

Daran schlieit der analytische Hauptteil an: ein-
gehende Analysen von Gefangenenliteratur, zum
einen ausgewahlte origindre Gefangenenliteratur
von Bodo Rondies, Felix Kamphausen, Detlev
Kruklinski und Jack Unterweger, zum anderen
Werke der Weltltiteratur von Fjodor M. Dosto-
jewskij, Hans Fallada, Friedrich Glauser und
Oscar Wilde, Autoren mit eigenen Gefingnis-
erfahrungen. Grofler Wert wird jeweils auf den
biographischen Hintergrund gelegt. Die Arbeits-
hypothese des Autors, daf8 ,die briichige Ich-
struktur der Dissozialen, ihr defizientes Gewis-
sen, weiters ihre labilen sozialen Beziehungen
und die gegen sie vollzogenen rigiden gesell-
schaftlichen Sanktionsmafinahmen” (304) eine



98

Patrologie

Schuldeinsicht und -auseinandersetzung bei
Dissozialen erschweren beziehungsweise verhin-
dern, wird dabei im wesentlichen bestitigt.

Wie kann die Theologie diesen ,Abgriinden
menschlicher Schuld’ gerecht werden? Auf eine
erste biblische Anndherung folgt eine dogmati-
sche Reflexion von Schuld und Gewissen, wobei
sich Deisenberger im wesentlichen auf Karl
Rahner stiitzt. Sein transzendental-theologischer
Ansatz bietet eine geeignete Briicke zu psycho-
analytischen Deutungen menschlicher Existenz.
Pastoral als ,Rekonstruktion von Lebensge-
schichte’ zu entwickeln ist ein Versuch, diesen
transzendentaltheologischen Ansatz fiir die
Pastoraltheologie fruchtbar zu machen. Dies
wird noch einmal am Beispiel der Gefangnis-
pastoral und anhand der literarischen Zeugnisse
néher ausgefiihrt.

Die anschliefende Bestandsaufnahme der theo-
logischen Reflexion der Gefangenenpastoral der
letzten 20 Jahre zeigt einen erschreckenden
Theoriemangel und eine nur ansatzweise Einbin-
dung dieses kategorialen Seelsorgebereichs in
die gesamtkirchliche Verantwortung. Deisen-
berger zieht drei Konsequenzen: Gefangenen-
pastoral darf sich nicht auf die unmittelbare per-
sonliche Unterstiitzung Straffalliger und ihrer
Angehorigen beschranken, sondern muf8 politi-
sche Diakonie sein, Projekte fiir Haftentlassene
sollen forciert werden als Hilfe zur Wiederein-
gliederung und als ,Zeichen der Verséhnung’,
schlieflich gilt es die Kompetenz der Seelsorger
in der Gefangenenpastoral durch gezielte Aus-
bildung und wissenschaftliche Begleitung zu er-
hohen.

Deisenbergers Arbeit verdient nicht nur einen
Stammplatz am Schreibtisch jedes Gefangenen-
seelsorgers. Der spannende Einblick, den sie in
diese — nur scheinbar! — so ferne Welt der
Briichigkeit menschlicher Existenz bietet, bringt
iiber diese unmittelbare Zielgruppe hinaus eine
wertvolle Bereicherung.

Linz Markus Lehner

PATROLOGIE

B WITTE BERND, Das Ophitendiagramm nach
Origenes’ Contra Celsum VI 22-38. Oros, Alten-
berge 1993. (163). Kart. DM 45,80.

In der zwischen 246 und 248 entstandenen apo-
logetischen Schrift ,,Gegen Celsus”, einen eklek-
tischen Platoniker und Widerpart des frithen
Christentums, dessen ,Logos alethes” verloren-
gegangen ist, hat Origenes etwa drei Viertel
davon in wortlichen Zitaten bewahrt. Celsus
ging es darin um die polemische Darlegung der

Unbegriindetheit des Christentums und um den
Gegensatz zwischen griechischer Ontologie und
dem christlichen Offenbarungsgedanken. Im
sechsten der acht Biicher des Origenes stehen im
Mittelpunkt Vergleiche von Ausspriichen Platons
mit Worten aus den Evangelien sowie Aus-
filhrungen iiber den Satan, iiber den Heiligen
Geist, die Inkarnation, aber auch das sogenannte
»Diagramm der Ophianer” (Ophiten), eine Welt-
bildzeichnung, die Origenes der Kampfschrift
des Celsus gegen die Christen entnimmt und
beschreibt. Dieses charakteristische Beispiel
gnostischen Denkens und gnostischer Wirklich-
keitserfahrung macht Celsus zum Thema seiner
Polemik gegen jiidische und christlich-gno-
stische Gruppen und fiihrt seine Kritik vom
rational gepragten Denken her. Origenes stimmt
mit ihm in der Ablehnung der Gnostiker iiberein
und verstarkt diese Argumentation noch. Schon
Clemens von Alexandrien wirft den gnostischen
Karpokratianern zuchtlose Versammlungen und
Ausschweifungen vor, deklariert als ,Liebes-
mahle zur Vereinigung” (Cl. Alex., Strom. II
10,1), Vorwiirfe, die spdter Celsus wider die
,Christen” erhebt, gegen die sich aber Origenes
zur Wehr setzt und die er auf die Ophiten, eine
vulgérgnostische Sekte, bezieht. B. Witte greift in
seiner Studie das Ophitendiagramm auf, gibt
einen forschungsgeschichtlichen Uberblick iiber
die verschiedenen Rekonstruktionsversuche so-
wie die Celsusforschung, diskutiert die Textge-
schichte und datiert dessen Entstehungszeit in
die ersten vier Jahrzehnte des 2. Jahrhunderts.
Zum Text und seiner Ubersetzung bringt er eine
Detailexegese. Urspriinglich der Uminterpreta-
tion von Gen 3 entstammend, geht es um das
Motiv der die Erkenntnis lehrenden und damit
erlosenden Schlange. Im Ophitendiagramm sieht
B. Witte ein Weiheformular und , Meditations-
diagramm® (S. 37), das einer gnostischen Sekte
der gedanklichen Vergegenwartigung von Glau-
bensinhalten beim Kultus dienen sollte. Es hatte
seinen ,Sitz im Leben” ,sowohl bei der Vor-
bereitung kultischer Handlungen als auch in
erheblichem MafBle bei der individuellen Kon-
templation” (S. 39). Beschwérungsformeln woll-
ten den Seelenaufstieg durch die ddmonischen
Planetenspharen und die Herrschaftsbereiche
der Archonten erméglichen (VI 31). Die Ophiten
glaubten nach Irendus, daB die ,Vollendung”
dann geschehen werde, ,wenn der ganze Rest
der Lichtgeister eingesammelt und in den Aon
der Unvergénglichkeit aufgenommen ist” (Adv.
haer. I 30,14). Im Ganzen liegt eine symbolhafte
Umsetzung gnostischer Vorstellungen in kulti-
sche Praxis vor. In der Arbeit spiegelt sich kalei-
doskopisch die Problemwelt der Gnosis.

Graz Karl Matthius Woschitz



