310

Kirchengeschichte

riicksichtigung des gegenwirtigen Forschungs-
standes erschlossen. Schade, da8 der Index
(248-250) so knapp ausgefallen ist. Die wichtige
Einleitung des Herausgebers wird darin zum
Beispiel nicht beriicksichtigt.

Linz Rudolf Zinnhobler

B BAUMANN EDUARD H.L., Thomas More und
der Konsens. Eine theologiegeschichtliche Ana-
lyse der ,Responsio ad Lutherum” von 1523.
Schoéningh, Paderborn 1993.

Diese von Heinrich Petri betreute Regensburger
Doktorarbeit enthilt einen substantiellen Beitrag
zur Reformationsgeschichte und wegen analoger
Probleme unserer Zeit ein wieder aktuelles und
ansprechendes theologisches Modell. In der
kirchlichen ZerreifSprobe des 16. Jahrhunderts
suchten grofle Gestalten wie der spitere Marty-
rer Sir Thomas More anders als die Reformatoren
einen Weg der Kirchenreform auf der Basis der
Kircheneinheit. Dazu war neben der Diskussion
kontroverser Fragen der Kirchenzucht und der
Glaubenslehre eine Besinnung auf die Funda-
mente des Glaubens, besonders auf die funda-
mentaltheologische Ekklesiologie erforderlich.
Als Instrumentar, den alten Glaubensartikel von
der Einheit der Kirche neu zu formulieren, bot
sich dem groflen englischen Humanisten der
neuplatonische Konsensgedanke an, wie ihn die
italienische Renaissance, die englische Jurispru-
denz, Nikolaus von Kues, Erasmus von Rotter-
dam und John Fisher immer wieder verwendet
hatten. Morus, in dessen eigenem Haus sich die
Lehre Luthers in der Person seines Schwieger-
sohns und spiteren Hagiographen Roper hei-
misch gemacht hatte, sah mit der Hellsichtigkeit
geistlicher Menschen besser als viele katholische
Zeitgenossen, dal es Luther nicht nur um die
Abschaffung mancher Miflbrauche, sondern um
die Fundamente der katholischen Kirchentradi-
tion ging.

Diese wurden nun in einem vielfachen Konsens
gesehen: in der wesentlichen Einheit der ver-
schiedenen Verfasser der beiden Testamente, in
der Ubereinstimmung mit der Kirche des Ur-
sprungs, in der Gemeinsamkeit der Konzilsdog-
men, im Véterkonsens, in der Konvergenz der
Bischofe mit dem Papst, im consensus fidelium.
Dieser umfassende Konsens sei fundamental
antirevolutiondr und sei analog auch die Grund-
lage eines gedeihlichen Staatswesens. Der spa-
tere Heilige greift auch in seiner Polemik ver-
gleichsweise mafivoll zum literarischen Mittel
des Grobianismus, das in seiner Geschichte bis in

die Antike und in die alte Religionsgeschichte zu
verfolgen ist. Denn Luther habe den Konig
geschmiht und sich dadurch der Zerriittung des
staatlichen ,Konsenses” schuldig gemacht. Es ist
eine Ironie der Geschichte, da8 Morus den
damals noch gut beleumundeten Heinrich VIII.,
den ,Verteidiger des Glaubens” und erklarten
Gegner der Reformation, aber spédteren Schis-
matiker, als ,Schiitzer des Konsenses” gegeniiber
dem ,Konsensbrecher” Luther verteidigt. More
ist so iiberzeugt von der kirchlichen wie staat-
lichen Notwendigkeit dieses , Konsenses”, da$ er
in der Frage des pépstlichen Primats die Feind-
schaft des Ko6nigs in Kauf nimmt, andererseits
aber noch im Angesicht des Henkers den Souve-
rdn, seinen Todfeind, als Gentleman mit vollen-
deter und ungheuchelter Héflichkeit behandelt.
Die Arbeit wurde mit einem bayerischen Forde-
rungspreis ausgezeichnet.

Wilhering/Salzburg Gerhard B. Winkler

B MADATHIL JOHN OOMMEN, Kosmas der
Indienfahrer. Kaufmann, Kosmologe und Exeget
zwischen alexandrinischer und antiochenischer
Theologie. (Frithes Christentum, Forschungen
und Perspektiven Bd. 4). Kulturverlag Thaur
1996. (213). Brosch. S 268,—.

Kosmas lebte im 6. Jahrhundert, er stammte aus
Alexandrien und kam als Kaufmann bis Ceylon
und Indien, bevor er sich in ein Kloster zuriick-
zog (S7 in Persien; S61 in Alexandrien); von
seinen Werken ist nur die ,Christliche Topogra-
phie” erhalten, die als &ltester historischer Be-
weis fiir die Existenz einer organisierten Kirche
in Indien gilt (7).

M. beschiftigt sich in seiner Studie, die 1992 von
der Theol. Fakultit Salzburg als Dissertation an-
genommen wurde, vor allem mit der Kosmo-
logie und dem theologischen und exegetischen
Verstandnis des Kosmas. Es geht ihm darum, in
dem damaligen Ringen um ein begriffliches
Erfassen der Gottessohnschaft Jesu, bei dem
auch politische Interessen und kleinliche Streite-
reien eine Rolle spielten, die Rechtgldubigkeit
des Kosmas herauszustellen. Die Auffassungen
des Kosmas werden dabei eher referiert als
reflektiert. In seinem exegetischen Verstandnis ist
Kosmas den Antiochenern zuzurechnen, die ge-
geniiber der in Alexandrien iiblichen allegori-
schen Schriftauslegung am literarischen und
typologischen Sinn der Bibel festhielten.

In einigen grundlegenden Anderungen iiber die
Thomaschristen in Indien und die ostsyrische
Kirche in Persien, mit der sie in enger Verbin-



