322

Pastoraltheologie

stimme ihm zu, da8 hier von Paradigmenwech-
sel zu reden unangemessen ist. ,Statt von einem
Paradigmenwechsel sollte man zutreffender von
einem Themenwechsel okumenischer Theologie
sprechen.” (S. 77) Fiir besonders wichtig halte ich
es, da Kortner von ,Okumene im Zeichen des
Kreuzes” spricht. Diese wesentliche Dimension
christlichen Lebens ist in 6kumenischen Zusam-
menhdngen aus den Augen geraten. Was dazu
gehort: ,Die Ambivalenz der Verschiedenheit be-
steht darin, da8 sie nicht nur legitime Vielfalt,
sondern auch schuldhafte Trennung bedeutet.
Die Siindhaftigkeit des denominationellen Plura-
lismus wird dort offenbar, wo es keine Abend-
mahlsgemeinschaft gibt”. (S. 82) Und: ,Versoh-
nung zielt daher nicht blo auf gegenseitiges
Geltenlassen, sondern auf wechselseitige Bufle
und Erneuerung”. (ebd.) Und Christine Gleixner,
romisch-katholische Ordensfrau und Vorsitzen-
de der Okumenekommission der Erzditzese
Wien, zitierend wird die Frage gestellt, ob Chri-
sten zu den Opfern bereit sind, die dieser ge-
meinsame Weg fordert. Die Mahnung Christi zur
Selbstverleugnung und Hingabe des Lebens gilt
eben nicht nur einzelnen Christen, sondern auch
den Kirchen.

Auch der vorletzte Beitrag tiber Evangelische Kon-
fessionalitit bringt interessante und diskutierens-
werte Uberlegungen und Einsichten. Kértner de-
finiert: ,Das Wesen des Evangelischen lafit sich
also als wechselseitige Bestimmung von Wort
und Geist erfassen.” (S. 103) Hier dréngt sich mir
eine Reihe von Fragen auf. Wieviel Raum erhélt
der Geist im Bereich evangelischer Konfessiona-
litét? Stimmt die Wechselseitigkeit? Sind evange-
lische Kirchen und Gemeinden tatséchlich der
Ort, wo , Evangelium kommuniziert” wird? Und
wenn ja, wie konnte die so gelebte Spiritualitit
auch fiir formalkritische Uberlegungen fruchtbar
gemacht werden? Kortners Uberlegungen unter
dem Stichwort ,,Okumene im Zeichen des Kreu-
zes” weisen in diese Richtung. Damit sind aber
zunéchst gemeinsame neue 6kumenische Erfah-
rungen angesprochen. Was aber ist mit dem rei-
chen spirituellen Erbe des Pietismus?

Im letzten Beitrag zeichnet der Verfasser die Be-
deutung der Toleranz fiir das interreligiose Ge-
sprach. Der Toleranzgedanke hat in der christ-
lichen Theologie eine Heimat gefunden. Er ist
von den christlichen Kirchen akzeptiert worden
und hat , dariiber hinaus eine christlich-theologi-
sche Begriindung erhalten, welche heute das
Eintreten fiir Toleranz als christlich geboten
erscheinen 14f3t.” (S. 106-107) Christlich gesehen
geht es um das Einander-ertragen mit Hinweis
auf Gal. 6,1 und Rém. 15,7. Solch eine Haltung
entspricht dem Beispiel Christi, und sie wird
unterstrichen von der Einsicht, da8 Wahrheit

letztlich nicht in Worte gefaft werden kann.
Bleibt das Ungesagte in aller Rede von Christus
die letztgiiltige Wahrheit? (S. 112) Das ladt zu
meditierendem Weiterdenken ein. Jedenfalls ist
dies eine Haltung, die Vertretern anderer Reli-
gionen nicht mit dem Selbstbewuftsein eines
Kolonialherren begegnet, sondern in der Demut
von Menschen, die auf immer neue Leitung des
Geistes angewiesen sind.

In seinem ersten Beitrag , Von Angesicht zu Ange-
sicht” betont der Verfasser die Bedeutung per-
sonlicher Begegnung und die Gefahr ,selektiver
Wahrnehmung”, die Begegnung verhindert. Im
Blick auf Freikirchen, die der Verfasser an eini-
gen Orten erwdhnt, wiinschte ich mir einen ge-
naueren Blick und mehr Bemiihung zu differen-
zierterer Darstellung. ,Freikirchen” haben einen
wichtigen Beitrag in der 6kumenischen Bewe-
gung gespielt. Sie sind aus der ckumenischen
Bewegung nicht wegzudenken. Auf Weltebene
nimmt ihr Gewicht zu. Irgendwo und irgendwie
sollte dem auch in Europa Rechnung getragen
werden. Ulrich Kortner hat mit dieser Publika-
tion einen wertvollen Beitrag zum 6kumenischen

Gesprich beigesteuert.
Wien Helmut Nausner
PASTORALTHEOLOGIE

B WEBER FRANZ, Gewagte Inkulturation. Basis-
gemeinden in Brasilien: eine pastoralgeschicht-
liche Zwischenbilanz. Mit einem Vorwort von
Bischof Erwin Krautler. Griitnewald, Mainz 1996.
(419). Kart. DM 64,

Lateinamerikas Basisgemeinden — der Stoff, aus
dem die Kirchentrdume einer ganzen Generation
mitteleuropdischer Theologen und engagierten
Christen gemacht sind: Franz Weber kennt sie
wirklich. Der neue Innsbrucker Pastoraltheologe
schreibt aus langjdhriger eigener pastoraler Er-
fahrung im Nordosten Brasiliens und in den
Elendsvierteln Sao Paulos, sowie aus einer inti-
men Kenntnis der lateinamerikanischen, vorwie-
gend brasilianischen Theologie. Seine hier vorlie-
gende Habilitationsschrift vermittelt ein neues,
unverstelltes Bild dieser Kirchenerfahrung, die
sich jeder vorschnellen Vereinnahmung entzieht.
Vehement wehrt er sich gegen eine Sicht dieser
Basisgemeinden als beliebig in andere gesell-
schaftliche Kontexte transplantierbare Instru-
mente der Sozial- und Kirchenreform. Der Zu-
gang zu ihrem Verstindnis muf8 vielmehr iiber



Philosophie

323

die Suche nach ihren kulturellen Wurzeln fiihren.
Sie sind als Ergebnis einer Inkulturation des
Evangeliums in die Kultur des einfachen Volks
ernstzunehmen. Der ,Volks- und Laienkatho-
lizismus” ist der ,fruchtbare multikulturelle
Néhrboden und die eigentliche geistlich-spiritu-
elle Erfahrungsgrundlage der Basisgemeinden”,
(348) hilt Weber fest. Er 6ffnet einen faszinieren-
den Blick auf ihre vielfaltigen Wurzeln, von den
seit der Kolonialisierung unterdriickten indiani-
schen Kulturen iiber die aus der Sklavenwirt-
schaft herausgewachsenen afrobrasilianischen
Kulturen bis zu den européischen Wurzeln in der
Gestalt portugiesischer Eroberer und Siedler
ebenso wie in vorwiegend deutsch-, polnisch-
und italienischstimmigen Einwanderern des
19. und 20. Jahrhunderts. Von Beginn an sind
Laien, vielfach gerade Frauen und Minner aus
den unterdriickten und armen Volksschichten
die Trager der Evangelisierung. Sie eignen sich
die christliche Botschaft in einem kreativen Pro-
ze an und finden darin Halt und Mut zum
Widerstand in menschenunwiirdigen Lebens-
situationen.

Hierarchie und Klerus stehen bis in die jiingere
Zeit hinein ,dem Leben und der Frommigkeit
des einfachen Volkes oft genauso versténdnislos,
fremd und ablehnend gegeniiber wie die be-
sonders gegen Ende des 19. und zu Beginn des
20. Jahrhunderts in grofier Zahl ins Land stro-
menden europdischen Ordensleute”, beklagt
Weber. (335) Erst nach dem Zweiten Vatikanum,
vorbereitet durch die Erfahrungen in der Katho-
lischen Aktion und in den Basisgemeinden,
bricht sich mit der kirchlichen Option fiir die
Armen miihsam eine Anerkennung dieser Kir-
chenerfahrung ihre Bahn, wie er anhand von
Texten der brasilianischen Bischofskonferenz
und der Dokumente von Medellin, Puebla und
Santo Domingo aufzeigt.

Wer immer sich fiir Basisgemeinden, fiir Fragen
der Inkulturation allgemein und die Kirche
Lateinamerikas im besonderen interessiert, sollte
diese fundierte, durch eigene pastorale Erfahrun-
gen bereicherte Untersuchung gelesen haben. Bis
in die bildreiche Sprache hinein, die sich wohl-
tuend vom sonst oft so knochendiirren akade-
mischen ,Diskurs’ deutschsprachiger Theologie
abhebt, ist die personliche Vertrautheit des Au-
tors mit dem Thema spiirbar. Trotz eines knap-
pen Versuches der Formulierung von Impulsen
fiir die mitteleuropdische Kirchenpraxis (v.a.
365-367) bleibt man allerdings weitgehend rat-
los zuriick beziiglich der Frage, was dies fiir
hiesige Verhiltnisse bedeuten kénne. Kann etwa
in den deutschsprachigen Landern ein Riickgriff
auf die Volksreligiositit eine Antwort auf die
offensichtliche Kluft zwischen aktueller Kultur

und Kirche bieten, oder ist nicht unser Problem
eher die Inkulturation in eine durch elektroni-
sche Medien produzierte Einheitskultur im ,glo-
balen Dorf’? Was man auf jeden Fall lernen kann:
Es bringt keine Ortskirche weiter, nach fremden
Vorbildern auszuschauen, welche auch immer
propagiert werden. Soll Kirche in den Herzen-der
Menschen und in ihrem Zusammenleben leben-
dig werden, so fiihrt ,kein Weg an der Notwen-
digkeit ihrer je neuen Inkulturation vorbei”.
(368)

Linz Markus Lehner

PHILOSOPHIE

B FEUERBACH LUDWIG, Entwiirfe zu einer
Neuen Philosophie. Hg. von Walter Jaeschke und
Werner Schuffenhauer. (Philosophische Biblio-
thek, Bd. 447). Meiner, Hamburg 1996. (LXI+194).
Der Versuch Feuerbachs, den Theanthropismus
der christlichen Theologie durch den Anthro-
potheismus der ,Neuen Philosophie” zu erset-
zen (15f;, GW 18, 164f), den Menschen (und die
Natur) anstelle Gottes als Maf aller Dinge und
als principium cognoscendi et essendi zu instal-
lieren und den Humanismus auf dem Funda-
ment des Todes Gottes zu begriinden, hat an
Aktualitat kaum etwas eingebiifit und ist in der
ganzen Tragweite seiner Auswirkungen noch
lange nicht abzusehen. Denn der Prozef8 seiner
Realisation ist bis in unsere Tage herauf mehr
oder weniger intensiv voll im Gang, soweit nicht
inzwischen auch der Mensch durch andere
GroBen (Technik?, Okonomie?) verdrangt wur-
de. Damit ist das ideologische Konzept Feuer-
bachs aufgegangen, der sich weigerte, mit Marx
(bis zu diesem Zeitpunkt ein ,bekennender
Feuerbachianer”) von der philosophischen Theo-
rie in die revolutionére Praxis iiberzugehen, und
stattdessen, liberzeugt vom langsamen Gang der
Geschichte, auf den langen Atem der revolutio-
néaren Kraft seiner Schriften vertraute. Marxens
politische Agitationen' halt er fiir erfolg- und
kopflose Unternehmungen und die Deutschen
fiir politische Kinder, die erst erzogen werden
miifiten (vgl. GW 18, 339). Er sieht seine Aufgabe
darin, auf dem durch die Reformation gelegten
Fundament fiir einen tiefgreifenden Wandel der
Verhiltnisse weiterzubauen und durch die
Sprengkraft seiner Ideen titigen Anteil an einer
,grofen und siegreichen Revolution” zu neh-
men, die ihre wahren Wirkungen und Resultate



