328

Religionswissenschaft

philosophie Heideggers und mit Texten aus dem
Johannesevangelium in Verbindung setzt. Aller-
dings vertrat aber schon Hstiin-tzu, der im 3.Jahr-
hundert v.Chr. unmittelbar nach Menzius gelebt
hat, die Auffassung, da8 der Mensch von Grund
auf eigensiichtig und gierig ist, und daf8 daher
das Gute und das Richtige durch eine klare ge-
sellschaftliche Ordnung vorgegeben werden
miissen, eine Auffassung, die in der Folgezeit
grofie Bedeutung bekam.

Das Gesprach zwischen Konfuzianismus und
Christentum kénnte vor allem in der Frage nach
dem Menschen einen gemeinsamen Nenner fin-
den. Es bleiben aber auch hier die Unterschiede
nicht zu iibersehen. Monistisches Denken, das
sich in den Kriéften von Yin und Yang auswirkt,
ist in Verbindung zu setzen mit theologischen
Aussagen; die Sorge um das individuelle Leben
und die Wahrnehmung des erfahrbaren Erfolges
ist in einen Zusammenhang zu bringen mit einer
Haltung, die die Rolle des Menschen im gesam-
ten Kosmos mitbedenkt, was aber nicht auf Fra-
gen der Umwelt reduziert werden darf. Es wird
auf beiden Seiten notwendig sein, Engfiihrungen
aufzubrechen, die Begleiterscheinungen des ei-
genen Denkansatzes oder infolge geschichtlicher
Bedingtheit entstanden sind.

Man ist fiir eine derart fundierte und wohl auch
authentische Darlegung ur- und neokonfuzia-
nischen Denkens dankbar, auch wenn es nicht
immer gelingt, die verschiedenen Fiaden ganz zu
entwirren, und auch wenn sich wahrscheinlich
nicht so einfach kliren lassen wird, wieweit aktu-
elle chinesische Gesprichspartner in ihrem Den-
ken und Erleben eher urkonfuzianisch oder neo-
konfuzianisch geprégt sind.

Zu wiinschen wire eine etwas bessere Durch-
sicht des Textes auf Fehler.

Linz Josef Janda

B MOOREN THOMAS, Purusha — oder der
messerscharfe Weg zum Selbst. Selbst und Selbst-
erfahrung in islamischer und hinduistischer
Mystik. (Religionswissenschaftliche Studien 31).
Echter, Wiirzburg und Oros, Altenberge 1993.
(195). Brosch. DM 39,80.

Das Sprachspiel und die religiose Vorstellungs-
welt, innerhalb deren sich islamitische und hin-
duistische Mystik bilden und artikulieren kann,
sind grundverschieden. Im radikalen Monotheis-
mus des Islam kann es nur so sein, daf8 das Selbst
des Mystikers in der Begegnung mit Gott leidvoll
niedergerungen wird, wihrend im anthropozen-
trisch orientierten Hinduismus Purusha - der
innerste Kern des Selbst — dieselben unzerstor-
baren und ungeschaffenen Eigenschaften besitzt,
wie sie der Koran Allah zuschreibt. Der Weg des

Mystikers mufl daher im Islam von einer aus sich
herausfithrenden Ekstase gepragt sein, wihrend
der Hindumystiker den Weg nach innen zu ge-
hen hat, in das Schweigen und das Verstummen
des innersten Selbst.

Mooren zeigt auf, daf sich bei nazherem Zusehen
die gingigen Begriffe wie transzendent, moni-
stisch oder pantheistisch als zu grob erweisen,
um das Gemeinte damit richtig wiederzugeben.
Er geht von Texten der Katha-Upanishad aus,
vom Kklassischen Sufismus des 9. Jahrhunderts,
von dem umfassenden islamitischen Denker Ibn
Arabi (1165-1240), der als junger Mann Averroes
begegnet war und diesen in Erstaunen setzte,
und von der islamischen Mystik, die sich in der
Moghul-Zeit in Indien entfaltete und vor allem
als Liebessehnsucht ihren sprachlichen Aus-
druck gefunden hat.

Bei aller Verschiedenheit in den Formulierungen
wird deutlich, daf keiner der beiden mystischen
Wege ohne Bruch zum Selbst fiihrt. Auch nach
hinduistischer Auffassung geht es nicht einfach
um ein Fortschreiben und Vertiefen des jetzt und
hier Erlebten bis hin zum Eigentlichen. Der Weg
fiihrt an eine Grenze, die wie eine rasiermesser-
scharfe Schneide ist. Der Unterschied zwischen
dem hier Erlebten und dem Driiben des Selbst ist
grof3, auch wenn die Grenze kaum sichtbar ge-
macht werden kann. Somit fithrt der Weg zum
Selbst nicht nur im Islam durch das Selbstopfer,
durch ein Sterben vor dem Tod; dasselbe erfahrt
auch der Hindumystiker, wenn er zu seinem
innersten Selbst vordringen will.

Gewiff hat die Liebesmystik, wie sie sich in
Indien zur Moghul-Zeit ausgebildet hat, keine
sprachliche Entsprechung in der Hindumystik,
da dieser das Gegeniiber eines personalen Du
fehlt. Es ist aber durchaus zu fragen, ob nicht
auch der Hindumystiker beim Begehen des ra-
siermesserscharfen Pfades auf etwas angewiesen
ist, das als Gnade verstanden werden kann, die
wiederum eine Entsprechung in der Liebe hat.
Das Thema, das Mooren aus einem umfassenden
und inneren Gespiir fiir Zusammenhénge bear-
beitet, ist mehr als eine religionswissenschaft-
liche Studie. Die Existenz des Mystikers ist ge-
préagt von Ver-riicktheit und Widerspriichen; er
versucht in Worte zu fassen, was letztlich unsag-
bar ist, und er bleibt daher meist unverstanden
oder wird milverstanden. Mooren gelingt es,
den Hintergrund fiir die paradoxen Auferungen
der Mystiker zu erhellen, indem er immer wieder
die Texte selber zur Sprache kommen 148t, und
mit umfangreichen Verweisen auf die Literatur —
die Anmerkungen allein umfassen 66 Seiten.

Die Fragen nach dem mystischen Weg betreffen
zwar einen auflergewodhnlichen Teil der religic-
sen Wirklichkeit und Praxis, aber sie zeigen, dafl



Spiritualitat

329

es in der Tiefe der religiosen Erfahrung Verstan-
digungsméglichkeiten auch zwischen Religionen
gibt, deren Glaubenssdtze und Riten in einem
kaum aufzul6senden Gegensatz zueinander ste-
hen. Darin mag allerdings auch der Grund dafiir
liegen, daB sich die orthodoxen Richtungen einer
jeden Religion mit ihren Mystikern schwer getan
haben.

Linz Josef Janda

SPIRITUALITAT

B SPENDEL STEPHANIE (Hg.), Weibliche Spiri-
tualitit im Christentum. Pustet, Regensburg 1996.
(118). Kart. DM 29,80.

Frauen verlassen die Kirchen, weil sie dort kei-
nen Lebensraum mehr vermuten, der ihnen
neue, angemessene, befreiende Glaubenserfah-
rungen erdffnet. Was bleibt, ist die Sehnsucht
nach einem geistlichen Leben, das die ihnen eige-
ne spirituelle Begabung férdert und auch fordert.
In dieser Spannung bewegte sich eine im April
1995 von der Katholischen Akademie in Bayern
zusammen mit der Redaktion ,Frau 2000 des
Bayerischen Rundfunks durchgefiihrte Tagung,
welche der vorliegende Band aufgreift und in
einem weiteren Rahmen zu entfalten versucht.
Sechs Autorinnen und ein Autor melden sich
dabei mit je einem Beitrag zu Wort, wobei grund-
legende Uberlegungen ebenso wie spezielle
Fragestellungen Beriicksichtigung finden.

Daf Frauen als ,spirituell begabte Wesen” sich in
einem Neuland vorfinden, ist der Ausgangs-
punkt fiir den einleitenden Aufsatz der Heraus-
geberin, die immer wieder auf das terminologi-
sche Dilemma der weiblichen Dimension von
(christlicher) Spiritualidt aufmerksam zu machen
versucht. Dariiberhinaus bleibt eine eher lang-
atmig geratene Situationsanalyse, welche gerade
betroffenen engagierten Frauen wenig an neuen
Impulsen bereithalt.

Vom ersten Absatz an spritzig hingegen liest sich
der mit feinsinniger Kompetenz gestaltete Bei-
trag von Sr. B. Hintersberger ,Elemente und
Strukturformen weiblicher Spiritualitit”. Bereits
in den eingangs vorgestellten Rahmenbedingun-
gen iiberzeugt die Sympathie der Verfasserin zu
dem Versuch, Spiritualitét als die sehr niichterne
+Mystik des Alltags” beziehungsweise , Verwirk-
lichung des Glaubens ... unter den konkreten
Lebensbedingungen” mit der daraus resultieren-
den Vielfalt und Vielgestaltigkeit aufzufassen.
Nicht anders ist es im zweiten und dritten Teil
des Referats, in dem spirituelle Entfremdungs-
erfahrungen von Frauen gesammelt und - im

Sinne des thematischen Schwerpunkts — Muster
und Strukturformen weiblicher Spiritualitit
vorgestellt werden. Daf8 B. Hintersberger dabei
nicht dem Binnenraum frauenspezifischer Pro-
blematik verhaftet bleibt, mag die abschlieende
Feststellung ihrer Ausfithrungen verdeutlichen:
»+Es wird viel von der Weise unseres Mitein-
anderumgehens als Manner und Frauen abhén-
gen, ob wir geistlich, spirituell leben kénnen, ob
unser christlicher Glaube iiberzeugt und Zu-
kunft hat” (S. 32).

+Wenn Frauen Gott sagen und man(n) hért nicht
hin.” Das ist es, was den Regensburger Dogma-
tiker W. Beinert im Rahmen dieses Buches be-
schiftigt. Originell und aufschlufireich erweist
sich sein Ansatz: Der Blick auf die Liste der bis
zur Mitte unseres Jahrhunderts kanonisierten
Heiligen und Seligen mit dem mageren Frauen-
anteil von 16,3 Prozent, davon blof8 1,26 Prozent
aufgrund ihres Mutterseins (und zwar als Miitter
anderer grofler Heiliger!). Da man(n) auch
wenig auf die geistliche Erfahrungen der gar
nicht so geringen Zahl an christlichen Mystike-
rinnen gegeben hat, ist hin bis zur gegenwirtigen
Diskriminierung von Frauen ein Uberhéren von
Gottes Stimme und auf weite Strecken fiir die
gesellschaftlichen und kirchlichen Krisen der
nordlichen Erdkugel verantwortlich. Apropos
Mystik: Wenn Beinert iibereinstimmend mit dem
1989 von P. Dinzelbacher herausgegebenen
+Worterbuch der Mystik” feststellt, daB8 sich
Frauenmystik unter allen Religionen einzig im
Christentum findet, so ist das einfach nicht kor-
rekt. Was wire die islamische Mystik ohne die
bis heute hochgeschitzte Rabia al-CAdawiyya
oder was ist mit Mira Bai, der gliihenden Krsna-
Verehrerin aus dem indischen Norden?
Kirchengeschichtliches Neuland ist es, das Anna
Jensen wohl vielen LeserInnen auftut. Wer kennt
sie schon, die Prophetin, Poetin und (Kirchen-)
Mutter Proba aus dem 4. Jahrhundert mit ihrem
epischen Christusgedicht ,Cento de Christo”?
Vieles ist zu lernen von dieser fiir vor- und
auBerchristliche Philosophien und religiése Tra-
ditionen so offenen Frau und ihrem klaren Ja zu
Lebensfreude und menschlicher Liebe.

In und aus der Begegnung mit Frauen Latein-
amerikas ist der wiederum so ginzlich andere
Beitrag M. Eckholts entstanden. Inhaltlich (und
sprachlich!) gehort er zum Besten dieses Buches
und verdient es, weit iiber das konkrete Thema
hinaus ernstgenommen zu werden. Ausgehend
von der lukanischen Emmausperikope wird
Christinnen und Christen die Erfahrung der
4Fremdheit” als Grundthema ihres Glaubens in
Erinnerung gerufen. Bibeltext wie Lebens- und
Gotteserfahrungen lateinamerikanischer Frauen
wollen uns auf einen gemeinsamen Weg fiihren,



