Sauer/ ,Erotik” als Thema der Theologie

35

HANJO SAUER

,Erotik” als Thema der Theologie

Im kirchlichen Sprachgebrauch ist der Be-
griff , Erotik” negativ besetzt. Er wird mit
.Sex”, ,Pornographie” und , Perversion” in
ein gemeinsames Wortfeld eingereiht. Zu-
standig ist die Moraltheologie, die dieses
Thema unter den Normen des 6. Gebotes
abzuhandeln hat. Diese verengte Sichtweise
wirkt sich fur die Glaubwiirdigkeit der
Kirche verheerend aus, denn die moderne
Gesellschaft zéhlt Erotik zu einem ihrer
Schliisselbegriffe und besetzt ihn religios.
Erotik hat Verheiungs- und Heilscharakter.
Weil es im Umgang mit der Erotik um eines
der dringendsten Themen des Konflikt-
feldes von Kirche und Gesellschaft geht,
mufl sie zum Gegenstand systematischer
Uberlegungen werden. Denn in der Art und
Weise, wie mit jhr umgegangen wird, steht
der Umgang mit der Welt iiberhaupt, mit
der Sinnlichkeit und der Faszination vor
der Schopfung selbst auf dem Spiel. Das
Thema ist komplex. Es hat viele Perspek-
tiven. Die folgenden Gedanken unsereres
Autors, Professor fiir Fundamentaltheolo-
gie an der Katholisch-Theologischen Hoch-
schule Linz, wollen in Ankniipfung an den
theologischen Entwurf Franz von Baaders
einige Impulse in die Diskussion einbrin-
gen. (Redaktion)

1. Franz von Baaders Schrift
,,Vierzig Sitze aus einer
religiosen Erotik”

Im August des Jahres 1831 sandte
Franz von Baader (1765-1841) an die
in Rom lebende Kiinstlerin Emilie
Lindner, mit der er seit 1825 korrespon-
dierte, eine kleine Schrift mit dem Titel

,Vierzig Sdtze aus einer religiosen
Erotik”.! Wie in keiner anderen Schrift
stellt er in seinen ,Vierzig Satzen” den
Begriff der ,Liebe” ins Zentrum seines
Diskurses, naherhin den Begriff der
geschlechtlichen Liebe zwischen Mann
und Frau. Der Titel ,religiose Erotik”
weist auf diesen Sachverhalt hin. Mit
dem Adjektiv ,religios” charakterisiert
er die transzendentale Funktion des
von ihm gebrauchten Liebesbegriffs.
Daff Baader bewufit den Begriff der
~Erotik” gebraucht, der iiber die
geistig-seelischen Erscheinungsformen
der Liebe hinaus auch deren naturhaft-
korperliche Dimension mit themati-
siert, ndmlich den Aspekt geschlecht-
licher Anziehung und sinnlicher Lust,
gleichzeitig aber auch eine Sublimie-
rung und Stilisierung der Geschlecht-
lichkeit in eine kiinstlerische Tatigkeit,
hingt mit Baaders Naturbegriff zu-
sammen. Angesichts der Frage, ob der
Naturbegriff nur auf geschaffenes Sein
anwendbar sei, argumentiert Baader
mit der Ubernahme des Bshme’schen
Begriffs einer ewigen Natur so: es sei
irrig, Materie nur vom , verweslichen
Wesen zu gebrauchen”, weil Wort und
Begriff hoheren Ursprungs seien.” Von
diesem mythischen Grund her entwik-
kelt er seine Soteriologie: Urspriing-
liche Ganzheit, Herrlichkeit und Inte-
gritiat sowie der Verlust all dessen als
Folge eines Falls.

' Zu Person und Werk vgl. H. Sauer, Ferment der Vermittlung. Zum Theologiebegriff bei Franz von

Baader, Gottingen 1977.

?  Baader verweist dabei auf das Bohme-Zitat: ,Coligitur in Patre Deus, in matre natua” (10,33
Anm. 2). Die Werke Baaders werden nach der Ausgabe von Franz Hoffmann, Leipzig 1851-1860,

zitiert (Neudruck Aalen 1963).



36

Die Geschlechtsdifferenz ist beides:
Ausdruck des Falls und der Geschie-
denheit, jedoch auch Prinzip der Re-
stauration zur Wiederherstellung des
verlorenen Himmelsbildes. Nicht als
solche restauriert die Geschlecht-
lichkeit das verlorene Urbild. Vielmehr
sucht ,die hochste Selbstsucht des
Mannes wie des Weibes ihre Befriedi-
gung” in der ,liebeleeren Kopula”,
und der Mann ist dem Weib — wie das
Weib dem Mann -, hierzu Werkzeug”>.
Beide depotenzieren sich in ihrer ge-
genseitigen Beziehung, es sei denn, der
»Exorzismus der (religiosen) Liebe” als
»das alleinige Prinzip aller freien Asso-
ziation”* kann den Bedingungen der
Unfreiheit und Selbstsucht zum freien
Bund und zu freier Assoziation verhel-
fen. Religiose Liebe versteht Baader als
Vorgriff einer Vermittlung, wo Einen
und Unterscheiden nochmals umgrif-
fen sind und so der Ausgleich des Un-
gleichen geschehen kann.’ Symbol-
haften Ausdruck dieser Liebe sieht
Baader in der Umarmung von Frau
und Mann.®

So sind Mann und Frau in einer un-
wahren, dem Ursprung gegeniiber
gebrochenen Form. Thnen haftet das
Wesen selbstischen Sicherhobenha-
bens, vom Zentrum isolierten Selbst-
seins an. Der Akt der Begattung an sich
und absolut gefafit ist ,sowenig ein
Unions- oder Liebes-(Verm&hlungs)akt
[...], da hier vielmehr gerade das Ge-
genteil des Letzteren eintritt, ndmlich
die gegenseitige hochste Steigerung
der Selbstsucht (Nichtliebe), welche

Sauer/ ,Erotik” als Thema der Theologie

mit keiner Einigung, sondern mit einer
Indifferenz, einem gleichgiiltigen Aus-
einanderfallen der entgleisten Pole,
und eigentlich mit einem wahrhaften
wechselseitigen Ineinander-zu-Grund-
Gehen endet, darum auch mit dem
Schlummer als Bruder des Todes; und
welcher Tierakt gleichsam nur durch
die Umarmung, das heifit durch die
Liebe seinen Exorzismus erhédlt””. Die
Zweiheit des Geschlechts weist die
allgemeine gebrochene Struktur der
Wirklichkeit auf. Thre unvermittelte
Polaritat wird als Widerspruch emp-
funden und von dem Mythos des
androgynen Urmenschen her gedeutet.
In soteriologischer Hinsicht kommt
dieser Zweiheit die ndmliche Ambi-
valenz zu wie der Materie und der
Natur im allgemeinen: sie sind sich
gegenseitig =~ Moglichkeitsbedingung
der Vermittlung. Damit liegt in ihnen
die Moglichkeit der Transzendierung
ihrer selbst, aber auch deren Verfeh-
lung.

1.1 Der anthropologische Standpunkt:
Ort und Ursprung seines Denkens

Der Mensch als Bild Gottes ist das Prin-
zip aller Erkenntnis; er ist der Schliissel
zu allen Geheimnissen. Der Mensch
existiert in den Grundvermdgen von
Erkennen, Wollen und Wirken. Reli-
gios ist er, wenn diese drei Vermogen
eins sind, namlich, wenn der Gegen-
stand der Bewunderung zugleich auch
Gegenstand der Liebe und der Tat ist.
»Wirklich religiés ist nur jener, welcher

3,305.
3,304.
2,360.

ENRY SR

Um die Aussagekraft dieses Bildes zu steigern, operiert er mit einer osteologischen Hypothese,

nach der die Arme als Verldangerung der Rippen angesehen werden. So deutet Baader die Um-
armung des Mannes als den Versuch, die Frau wieder seiner Brust (seinem Herzen) einzuver-
leiben, aus der sie nach der mythologischen Vorlage gebildet wurde. Vgl. 7,236f.

7 7,237.



Sauer/ ,Erotik” als Thema der Theologie

37

liebt (lieben kann), was er bewundert,
welcher bewundert (bewundern kann),
was er liebt, und welcher tut und dar-
stellt, was er bewundert und liebt.”?®
Die Bestimmung des Menschen in
seinem zeitlichen Dasein ist es, wie
Baader in Satz 33 ausdriickt, ,das
Vergédngliche zum Unvergéanglichen”
zu machen.’ Dieses zeitliche Dasein ist
durch den urzeitlichen Fall betroffen,
gleichzeitig jedoch auch von der Re-
stauration dieses Falls, weil Gott dieser
Fall zu Herzen ging. Folge des Abfalls
sind Vergéanglichkeit, Sterblichkeit und
Not. Sie sind der Ort der menschlichen,
aber auch der gottlichen Liebe.

Der Mensch ist ein ,zeitlich Daseien-
der”". Der Begriff der Zeit aber ist
identisch mit jenem der ,Restaura-
tion”", ,nemlich beim guten Gebrauch
der Zeit, die noch nicht direkte Rich-
tung zum Centrum sich zur direkten”
zu erganzen. Die Restauration wurde
notig, um den ,Abfall oder Treu-
bruch”, der in der Liebe eingetreten ist,
in der , Versbhnung” mit dem Getrenn-
ten zu tilgen. ,Nicht nur lernt man in
der Noth den Freund und Geliebten
kennen, sondern Freundschaft und
Liebe wurzeln erst in Widerwartigkeit
und Noth. Im Gliick und Wohlergehen
bringen es die Menschen nur zur
Kameradschaft [...], und wenn die
Pflanze der Liebe auch ohne Thrinen
aufgeht, so wurzelt sie doch nicht ohne
diesen Thau.”* Der anthropologische
Standpunkt ist fiir Baader der einzig
mogliche, denn er ist der Standpunkt
des Lebens selbst.

Baader konzipiert seine ,Vierzig Satze
aus einer religiosen Erotik” als Alter-
nativentwurf zum Konzept einer sub-
jektivistisch vereinsamten, sogenann-
ten ,autonomen” Personlichkeit, die
den lebendigen Bezug zur Welt, zur
Gesellschaft, zur Natur, zur Sinnlich-
keit, kurz zu allen niederen und hohe-
ren Regionen und so auch zu Gott und
zu sich selbst verloren hat. Insbeson-
dere geht es ihm in seinen ,Vierzig
Satzen” um das Verstdndnis einer sin-
nenhaften Liebe als eines menschlichen
Existentials, das dieses mit dem ,,Cen-
tralprozef3”® verbindet. Jedes Seiende
hat sowohl den radikalen Trieb, ,sich
in sich zu verschliefen und in eine
Einheit geschlossen oder ungeteilt zu
halten, als jenen, sich zu 6ffnen und
den ganzen Reichtum seiner Fiille als
Vielheit zu entfalten [...]. Mit anderen
Worten: Jedes Wesen hat das Bediirfnis,
sowohl sich zu nehmen als sich zu
geben und mitzuteilen, ebensowohl
sich zu besitzen als sich besitzen zu las-
sen”". Doch ,nur die freie Neigung ist
Liebe, nur wer sich selber hat, kann
sich selber geben””. Eben darin ge-
schieht die Existenzbegriindung der
Person, in der Ausgleichung des Dop-
peltriebes von Freisein- und Bestimmt-
seinwollen. Diese Existenzbegriindung
vollzieht sich in Freiheit, Bewuf3theit
und in der Tat. So kann auch die Lehre
Christi nur erfait werden, wenn sie
getan wird. Das zeitlich Daseiende
,wird oder entwird”’. Baader will
nicht willkiirlich, sondern verantwor-
tet leben, auf dafl ihm sein , Leben kein

82,532

° 4,196 =33.
14,132,

" 4,199 =38.
24,192 = 26.

4,200 = 40. Baader kann auch vom ,Centralherz” sprechen: 4,195 = 30.

" 14,133; vgl. 4,188 = 12.
' Ebd.
* 14,139.



38

Sauer/ , Erotik” als Thema der Theologie

unterhaltendes Spiel, sondern ein Ex-
periment sei”"”. Denn ,Sein und Ge-
staltetsein ist eines und dasselbe, und
ein gestaltloses, nicht definiertes Sein,
ein abstraktes Sein, das nicht Dasein
ist, ist keines”.’® So kann auch die Lehre
nur erfaft werden, wenn sie getan
wird: ,So ihr tut, sagt Christus, was ich
euch gebiete, so werdet ihr inne wer-
den, daf8 meine Lehre aus Gott ist”.”
Die Theologie hat diese Lehre lebendig
zu halten. Sie sieht ihr Ziel in der
»Darlegung des Gesetzes der Offen-
barung des Seienden nach allen Mo-
menten desselben”.? Thr eigentliches
Geheimnis ist das der ,gebarenden
und schaffenden Liebe”.® Denn: , Wie
die Creatur sich in Gott aufhebt, hebt
sich dieser in der Creatur auf u.u.”.?
Theologie, Anthropologie und Physio-
logie kann die spekulative Erkenntnis
nur in wechselseitiger Verbindung
betreiben.

1.2. ,,Die inbildende Sinnlichkeit” und
der , Affekt der anbetenden Liebe”

Auftrag des Menschen ist es — wie
gesagt wurde -, ,das Vergingliche
zum Unvergénglichen” zu machen.?
Der bildende Kiinstler sucht ,den
fliichtigen Geist durch Beleibung [...]
bleibend zu machen”.* Entsprechend
auch der Dichter. Am deutlichsten
zeigt sich die Kraft der Sprache in der
Poesie als dem Ort, wo der Geist den
Sinnen die Bilder im inneren Sinn vor-

fiihrt. Baader notiert in sein Tagebuch:
»Die Poesie malt zwar aus gesehenen
Wirklichkeiten, aber nicht nach gese-
henen Wirklichkeiten; die Schattenrisse
ihrer Gemadlde nimmt sie wohl nicht
aus der wirklichen Welt. Uebrigens ist
die Einbildungskraft, die Mutter der
Poesie, ein Wunder aller Wunder; sie
ist kein blofles Wort, sondern ein Mi-
krokosmos von Geheimkriften in
uns.”*®

Im Vorwort zu seinen ,,Vierzig Séatzen”
thematisiert er, was ihm Herzensan-
gelegenheit ist: die Bewunderung ge-
geniiber ,dem wahrhaft Bewunders-
werthen”, die Liebe gegeniiber dem
Liebenswiirdigen und den Glauben
gegeniiber dem Glaubwiirdigen. Im
Affekt der Liebe geschieht das Sich-
Offnen als Andacht und Adoration.
Darin geschieht der ,Dienst” gegen-
tiber dem ,rechtméfligen Dienstherrn”.
,Leben ist so sehr Dienen dem Gelieb-
ten, dafl umgekehrt der Dienst leicht
Liebe hervorbringt.“* Es kann nicht
davon die Rede sein, daff der Mensch
Andacht oder Adoration haben soll
oder nicht, sondern nur davon, ,,ob der
Mensch mit dieser seiner Andacht und
Religion sich zu dem lebendigen, un-
sichtbaren allsehenden Gott im Him-
mel oder zu dem grofien Tier auf Erden
wenden soll”.” Der Gottesbegriff fun-
giert ihm als Inbegriff von Sein und
Leben, so dafs wir Gott nur zu denken
vermdgen ,in allen allgemeinen (Ver-
nunft-) Ideen”. Ja, selbst wenn wir sein

711,312,

¥ 13,170.

¥ 4,83,

» 10,273.

2 10,29.

2 4184=1.
3 4,196 = 33.
¥ 7,214.

s 11,85f.

% 4,191 =20.
7 1,20 vgl. 9, 266.



Sauer/,Erotik” als Thema der Theologie

39

Dasein leugnen wiirden, wire dies
doch nur durch ihn und in ihm még-
lich. So wie wir das Licht selbst nicht
sehen und doch alles Sichtbare nur
durch dieses, ,,und wie er das Leben
ist, das uns Alles fiihlen macht, wenn
wir schon es selber nicht fiihlen. Nur in
diesem Sinne nannte sich Gott selbst
den Deus absconditus, in der intellec-
tuellen Welt unter dem Namen der
Wahrheit, in der physischen unter je-
nem der ersten Ursache, in der Gesell-
schaft unter dem der Macht (pouvoir,
Autoritat) immer verborgen und doch
immer gegenwiértig und in seiner Ge-
genwart anerkannt; ja, selbst im Grun-
de unseres Herzens verborgen und
gegenwirtig in der Unermefllichkeit
unserer Hoffnungen und unserer
Furcht”.®

Nach Baader beruht die christliche
Religion auf der Erkenntnis, daf8 ,Gott
die Liebe ist”. Als Haupt- und Grund-
gebot der Schrift kann die Liebe dem
Menschen nur dann als Pflicht geboten
sein, wenn ihr Wesen nicht im Gefiihl
(als ,Appetit und Leidenschaft”), son-
dern im Willen liegt, ndmlich als Auf-
ruf zur Entscheidung, sich der Liebe
Gottes zu Offnen oder zu verschlie-
en.? ,Wenn nemlich in der Schrift
gesagt wird: daf8 alle Gebote in dem
einen: der Liebe Gottes und des Men-
schen befaf$t sind, so wird ja die Liebe
selber als Pflicht geboten. Nun kénnte
aber freilich diese Liebe nicht geboten
oder Pflicht sein, falls sie nur Appetit
oder Leidenschaft wire, und dieses
Gebot der Liebe sagt darum nur, daf8
jeder Mensch es in seiner Macht hat,
sich dem ihm frei anbietenden [...]
Affect dieser Liebe zu 6ffnen oder sich

ihm zu verschlieffen.”® Pflicht leitet
Baader von ,,Verflochtensein” ab: , Die
Verbindung, welche in der Pflicht nur
noch einseitig und also unfrei war,
wird in der Liebe wechselseitig und
darum frei.”* Fiir Baader ist die Liebe
die Grund-Kraft aller Kreativitit, aller
Freiheit und Spontaneitét.

1.3 Geist und Natur verbinden sich: der
Eros als Ausdruck der Uberfiille des
Geistes

In seinem Begleitbrief zu den ,Vierzig
Satzen” an Emilie Lindner weist
Baader auf den richtigen ,Stand- und
Brennpunkt” hin: ,Es ist kein Nieder-
steigen ohne ein Erheben, und soll et-
was von der Hohe herniederkommen,
so mufl etwas von der Tiefe zu jenem
hinaufkommen. Ist es nun die Function
des Mannes, das Hohe, den Geist ins
Herz zu ziehen; so ist es die Function
des Weibes, das Niedrige, die Natur
oder Erde in’s Herz zu erheben; denn
das Herz ist die Mitte, in welcher beide
zusammengehen und menschlich wer-
den. Diese gottliche Mitte koénnen
Mann und Weib nur dadurch gewin-
nen und erhalten, daf$ der Mann dem
Weibe hilft, das Niedrige zu erheben,
das Weib dem Manne hilft, das Hohe
herabzuziehen. In seiner wahrhaften
Virtualitit geht uns der Mensch nur
insofern auf, als uns Geist und Natur in
seinem Herzen als vereinte Mannlich-
keit und Weiblichkeit entgegentreten,
wohin alle Religion, alle Weisheit, alle
Kunst wollen...” .

Vom Geschehen der Integrierung des
Gottesbildes durch die gegenseitige
Hilfe und Vermittlung von Mann und

= 10,102f.

» Vgl 4,186 =9.
» 4,786=9.

v 4,187=9.

*  Zit. nach L. Noack, Philosophiegeschichtliches Lexikon. Leipzig 1869, 86.



40

Sauer/ , Erotik” als Thema der Theologie

Frau fiihrt eine direkte Linie zum ro-
mantischen Liebes-, Ehe- und Freund-
schaftsbegriff. Bei Baader bleibt die
Geschlechtsdifferenz in einer ambiva-
lenten Schwebe: als Eva kann die Frau
dem Mann ebenso ,Teufelsgebarerin”
wie als Maria ,,Gottesgebérerin” sein.®
Doch die Geschlechtsdifferenz ist auch
Prinzip der Restauration zur Wieder-
herstellung des verlorenen Himmels-
bildes. Die menschliche Liebe ist dazu
bestimmt, Bauhiitte zu sein, in deren
Innerem die androgyne Personlichkeit
Gottes entstehen kann. Um die Begriin-
dung zu empfangen, mufs der Mensch
die Entwurzelung der Entgriindung
erfahren: Leid, Geburt und Tod. Heils-
geschichte ist Todesgeschichte des
alten Menschen. Erlosung ist Ge-
schenk, vom Sohn durch die Wieder-
auferstehung bewirkt.

Das Urmodell allen Lebens und aller
diesem innewohnenden Kraft ist fiir
Baader das trinitarische Gottesereignis.
Alles Leben ist Abbild des gottlichen
und hat deswegen am trinitarischen
Prozefs teil. Darstellbar wird dieses
trinitarische Leben nur als Offenba-
rungs- und Produktionsprozefi der
Liebe Gottes. Baader versteht das Leben
‘nicht biologistisch, sondern personal
als Freiheit und Liebe. Das Geheimnis
des Lebens und der Liebe sind eins.
Entgegen einem abstrakten Einheits-
begriff ist Gott eine ,Societas”.* Baader
will dies mit ,den alten Theologen
sagen, daB Gott dreipersénlich in
einem Wesen, einwesig in drei Perso-
nen ist, jenes in Seinem inneren Wesen
(Essenz), dieses in Seinem &ufleren

Wesen oder Seiner Substanz“® — ,mit
anderen Worten, dafl eine Person in
abstracto, das heifst ohne Bezug auf
eine andere oder auf mehrere andere
Personen nicht denkbar ist...”.* Als
absoluter Geist ist Gott zwar naturfrei,
aber nicht naturlos. Die Natur ist die
Welt Gottes. Nicht nur die Kreatur hat
ihren Himmel, sondern auch Gott hat
seinen Himmel, in dem er wohnt.”
Doch da Gott ,nicht ein Gott ohne den
Menschen sein”* wollte, muflte er sich
seiner Herrlichkeit entdufiern. Von die-
ser sich herablassenden Liebe Gottes
zum Menschen spricht Baader in
einem ergreifenden Brief an seine
Tochter Julie: Du wirst ,,dich oft tiber
die Eitelkeit der Minner innerlich
gewundert und sie beldchelt haben,
welche von Gott immer nur als Vater,
das heifit als Mann sprechen und in
ihren theologischen Griibeleien {iber
die Vaterliebe seine Mutterliebe ver-
gessen. — Aber ein Weib versteht besser
als ein Mann, was es heifst, daf§ die
Liebe niedersteigt, um zu erheben, daf8
sie sich verbirgt, um zu offenbaren,
und dafl die Warm- und Barmherzig-
keit der Mutter sich in die Armut des
Kindes frei versenkt, das heifdt ihres
Gemiits Reichtum nur in dieser Armut
findet”®

Diese Herablassung der Liebe Gottes
ist aller Bewunderung wert. Sie fiihrt
den Menschen zu wahrer Begriindung
und Verselbstdndigung. Dies ist das
Herzstiick der erotisch-religiésen Phi-
losophie. Diese Liebe Gottes spiegelt
sich nur verschleiert® in den Geschop-
fen wider. Der Eros, der der Uberfiille

»7,230.

¥ 12,244,

® 4,239,

* 1,132
71,132

*® 4,183 =1.

»  E. Susini (Hg.), Lettres inédites de Franz von Baader, Paris 1967, Bd. IV, 338.

© Vgl 4,190 = 15.



N

Sauer/,Erotik” als Thema der Theologie

41

des Geistes entspringt, lenkt Schop-
fung und Heilsgeschichte: Liebe als
Ausdruck der tiefen, wesensgleichen
Beziehung zwischen Vater und Sohn,
zwischen dem dreieinen und dreifalti-
gen Gott. Von dieser gottlichen Liebe
ist auszugehen, um gegen den ,dok-
trindr” gewordenen Liigengeist” von
herzerkiltender, ausdorrender und
vergiftender” Philosophie,? die dem
deistischen und pantheistischen Me-
chanizismus mit seinen atheistischen
Motiven eigen ist, anzugehen.

Franz von Baader ist in seiner Zeit mit
dem Projekt der Integration der Erotik
in das theologische Denken gescheitert,
sein Projekt aber ist weiterhin der
Theologie als Aufgabe gestellt.

2. Erotik im christlichen Kontext

2.1 Die Geschlechtsdifferenz
als Ausdruck der Gottebenbildlichkeit
von Frau und Mann

Die biblische Schépfungstheologie ent-
springt nicht einem spekulativ-neugie-
rigen Interesse an den Urspriingen der
Welt, sondern formuliert in protolo-
gischen Aussagen einen Versuch der
Antwort auf drédngende Fragen der
Theodizee. Wie kommt es, dafd die Welt
so ist, wie sie ist? Dafs Unrecht und
Boses oft die Oberhand gewinnen? Daf3
Menschen unter grauenhaften Umstéan-
den eines sinnlosen Todes sterben miis-
sen? Daf3 es nicht den Menschen gibt,
sondern Mann und Frau, deren Ge-
meinsamkeit oft genug empfindlich
gestort ist und zum Kampf der Ge-
schlechter wird? So muf8 die biblische
Schépfungstheologie als Funktion der

Soteriologie = verstanden werden.®
Wenn sie das Bild eines paradiesischen
Zustandes malt, ,wie es im Anfang
war”, so werden damit normative Aus-
sagen gemacht, die den Menschen in
seiner Beziehung zu Gott begreifen.
Diese Gottesbeziehung ist der rote
Faden, der sich durch alle narrativen
Elemente hindurchzieht. Diese Gottes-
beziehung betrifft auch die Ge-
schlechtsdifferenz des Menschen. Die
Tatsache, dafl er entweder als Mann
oder als Frau existiert, ist als solche
nicht Ausdruck und Folge des Siin-
denfalls, sondern wird in den Ur-
sprung seiner Erschaffung durch Gott
selbst hineinverlegt. Wohl verweigert
sich die biblische Tradition der Ver-
suchung, die Geschlechtsdifferenz in
Gott selbst hineinzuprojizieren und so
als ein letztes konstitutives Moment
der Wirklichkeit anzusehen, doch muf3
dies im Zusammenhang mit Gottes
absoluter Transzendenz gesehen wer-
den. Weil er nicht Teil der Welt ist, kei-
nen Anteil an Materialitit und Ver-
géanglichkeit des Geschaffenen hat,
sondern all dem souverdn gegeniiber-
steht, darum treffen auch die Kate-
gorien der Welt auf ihn nicht zu. Jede
Redeweise von ihm hat analogen Cha-
rakter; keine Kategorie trifft sachge-
maf auf ihn zu. Er ist nicht Mensch,
und darum weder ménnlich noch weib-
lich. Wenn jedoch im Menschen etwas
von seiner Eigenart aufscheint, dann
gerade auch in seiner Geschlechtsdif-
ferenz, insofern diese zum Mysterium
des Lebens selbst in einer urspriingli-
chen Beziehung steht. Die aus gnosti-
schen Wurzeln gespeiste Tendenz, nur
bestimmte geistbezogene Eigenschaf-

14,196 = 31.
2 Ebd.

* Diese These entwickelt Franz Schupp in seiner umfangreichen Untersuchung: Schépfung und
Siinde. Von der Verheiflung einer wahren und gerechten Welt, vom Versagen der Menschen und
vom Widerstand gegen die Zerstérung, Diisseldorf 1990.



42

Sauer/,Erotik” als Thema der Theologie

ten des Menschen, wie seine Vernunft,
mit Gott in einen direkten Bezug zu
bringen und seine Korperlichkeit, ins-
besondere seine Geschlechtlichkeit, fiir
nicht sakramentsfahig zu halten, tragt
in die Anthropologie einen dem christ-
lichen Denken diametral entgegenge-
setzten Dualismus hinein. In seinem
ganzen Wesen, als Geist in Welt, in Ge-
schichte, Leiblichkeit und Geschlecht-
lichkeit bezeugt der Mensch seinen
Schopfer; er/sie bezeugt ihn als Mann
und Frau und in der Beziehung beider
zueinander. Der Mensch hat diesen
Raum seines Daseins nicht zu trans-
zendieren in dem Sinn, daf$ er ihn ver-
lassen wiirde, sondern in diesem Raum
selbst erweist sich — mit den Augen des
Glaubens gesehen — das Sakramentale,
daf8 dem fiir Gott transparenten Men-
schen in seinem ganzen Wesen, in
allem, worin er sich vollzieht und was
er als sein Eigenes erfahrt, in Angst
und Hoffnung, Freude und Trauer,
Lust und Vergeblichkeit eine Spur jenes
Geheimnisses erfahrbar wird, das mit
allem Mut des Herzens ,,Gott” genannt
werden darf.

Eine theologische Anthropologie darf
nicht vorschnell vorgeben, zu wissen,
was der Mensch sei. Zu grof8 ist die
Gefahr, mehr oder weniger reflektiert
kulturgeschichtliche Anleihen zu ma-
chen und diese als etwas spezifisch
Christliches zu verstehen. Die neuzeit-
liche Philosophie, die den Menschen
als Wesen der Geschichte und der Frei-
heit zu konzipieren sucht, warnt zur
Geniige davor, naturalistische und bio-
logistische Kategorien zu gebrauchen,
die nichts mehr erahnen lassen davon,
daf3 der Mensch sich selbst aufgegeben
als zukunftsbezogenes Projekt zu ver-

stehen ist. Gerade eine theologische
Anthropologie mufs entscheidend dar-
auf drangen, den Menschen in seiner
Offenheit und Nichtdefinierbarkeit als
,Bild Gottes”, als Abbild jenes letzten
und absoluten Geheimnisses zu verste-
hen. So ist die theologisch entscheiden-
de Aussage tiber den Menschen keine,
die ihn (samt seiner geschichtlichen
und gesellschaftlichen Situiertheit, sei-
ner Leibhaftigkeit, seinen Lusterfah-
rungen und seinen Angsten) kategorial
festlegt, sondern ihn sich in Gott hinein
verlieren 1aft. Wo der Mensch an die
Grenzen seines Daseins stofit — und
dies geschieht dauernd, insofern er
sich in jedem Selbstvollzug als leiblich-
geistiges Wesen selbst transzendiert —,
dort ist jener Abgrund zu erfahren, den
glaubige Menschen mit ,Gott” be-
zeichnen.

2.2 Eros und Agape

Soll theologisch der Ort abgesteckt
werden, an dem sachgemafs vom Eros
die Rede sein kann, so ist im Hinblick
auf die Sprache des Neuen Testaments
eine Begriffsabgrenzung unumgéng-
lich, jene zwischen Eros und Agape.*
Kategorisch urteilt Ulrich von Wilamo-
witz-Moellendorff: ,Wenn die deut-
sche Sprache so arm ist, da8 sie in
beiden Fillen Liebe sagt, haben die Be-
griffe doch darum nichts miteinander
zu schaffen”.* In der Tat stehen hinter
den beiden Begriffen entgegengesetzte
Grundmotive und voéllig verschiedene
geistige Welten. Fiir die platonische
Philosophie ist der Eros ein Schliissel-
begriff; er ist jene entscheidende Kraft
der Vermittlung zwischen Sterblichem
und Unsterblichem, das Grundstreben

#  Bereits 1930 hat Anders Nygren eine detaillierte, immer noch interessante Studie vorgelegt: Eros
und Agape. Gestaltwandlungen der christlichen Liebe, Berlin 2. Aufl. 1955.

#  Zitiert bei A. Nygren, a.a.O. 9.



Sauer/ ,Erotik” als Thema der Theologie

43

des Menschen nach Gutem und Sché-
nem und so sein Anteil am Géttlichen.
Der Eros selbst, so wird in Platons
»Symposion” deutlich, ist kein Gott
und selbst auch nicht gut und schon.*
Er ist ein ,Metaxy”, ein Zwischen von
Sterblichem und Unsterblichem; als
solches verursacht er Begehren und
Sehnsucht, seine Richtung weist nach
oben. Es geht ihm um die Anteilhabe
am Gottlichen und Unsterblichen, inso-
fern liegt ihm eine Selbstbehauptung
zugrunde, die sich nicht verschenkt,
sondern fiir sich selbst nach der Fiille
des Lebens strebt. Theologisch gespro-
chen meint die Grundkraft des Eros die
urwiichsige Liebe des Menschen zu
Gott, ohne dafi transzendental die
Bedingung der Moglichkeit einer sol-
chen Liebe reflektiert worden wire. So
wird der Eros von der Faszination des
Schénen und Guten bestimmt; er erfafit
das Werthafte dessen, worauf er sich
richtet, und strebt dieses an.”

Ganz anders die Agape: Sie ist ein
Schliisselbegriff der paulinischen
Theologie und beschreibt Gottes sich
zum Menschen herabneigende Liebe.
Ihre Grundrichtung fiihrt von oben
nach unten. Sie hdngt aufs engste mit
der Gnade als der Selbsterschlieffung
Gottes zusammen. Als solche ist sie nie
und nimmer eine Kraft, die vom Men-
schen ausgehen kann, denn sie ,sucht
nicht das Ihre”, sie verschenkt sich und
gibt sich hin. Nur Gott selbst ist zu
solcher Form des Sich-selbst-Verschen-
kens fahig, weil nur er selbst sich in
dieser Weise innehat. Deswegen ist die
Agape auch ,grundlos”; sie ist nicht
hervorgerufen durch die Werthaftig-
keit dessen, worauf sie sich richtet,

sondern sie schafft selbst den Wert.
Ihr wohnt Spontaneitit, iiberquellende
Kraft des Sichverschenkens und sou-
verdne Freiheit inne. Nun héngt alles
davon ab, diese beiden entgegengeset-
zen Grundmotive nicht gegeneinander
auszuspielen, sondern in ihrem je eige-
nen Ansatz gelten zu lassen und eine
schopferische Verbindung beider zu
ermdglichen. Diese Verbindung héngt
aufs engste mit den kulturellen und
gesellschaftlichen Lebensumstinden
zusammen und bedarf daher immer
wieder einer grundsétzlichen Revision.
Ein Beispiel fiir einen schopferischen
Versuch einer solchen Synthese in der
bildenden Kunst sei angefiihrt.

Weltberiihmt ist Tizians Bild ,Die
himmlische und die irdische Liebe”,
das in der Galleria Borghese in Rom
hingt. Dargestellt sind zwei junge
Frauengestalten, die eine davon be-
kleidet, die andere unbekleidet, beide
sitzen am Brunnenrand, dazwischen
beugt sich der kindliche Amor, dessen
Rechte im Wasser spielt. Seinen Zeit-
genossen gab dieses Bild einige Ratsel
auf: sollte die unbekleidete Frau die
irdische Liebe, die bekleidete aber die
himmlische Liebe darstellen? Oder gar
umgekehrt? Auch spiter hat das Bild in
der Kunstkritik die unterschiedlichsten
Deutungen erfahren. Am wahrschein-
lichsten ist wohl, daf8 von Tizian eine
Allegorie der Liebe in ihrem weitesten
humanistischen Sinn gemeint war, daf8
sich ndmlich — und hier macht sich der
neue Ansatz der Renaissance bemerk-
bar — antike und christliche Vorstel-
lungen {iiber die Tugend miteinander
verflechten und beide Figuren zwei
Aspekte einer und derselben Frau dar-

Vgl. dazu: H. Buchner, Eros und Sein. Erorterungen zu Platons Symposion, Bonn 1965.

“  Vgl. zur Bedeutung des Eros bei den griechischen Kirchenviétern: C. Yannaras, Person und Eros.
Eine Gegentiberstellung der griechischen Kirchenviter und der Existenzphilosophie des Westens,

Gottingen 1982.



44

Sauer/ ,Erotik” als Thema der Theologie

stellen, namlich der Braut von Niccolo
Amelio, dem Auftraggeber, der zur
Zeit der Entstehung des Bildes, ndm-
lich im Mai 1514, heiratete.” Das Ratsel,
das Tizian seinen Zeitgenossen auf-
gegeben hat, in welchem Verhilinis
himmlische und irdische Liebe zuein-
ander stehen und wie sie zu versinn-
bildlichen seien, macht den Problem-
horizont der Zeit deutlich: eine neue
Beziehung zur Sinnlichkeit, die in Be-
zug und in Spannung zur Religiositat
gebracht wird.

2.3 Eros und Thanatos

Die Verbindung des Eros mit dem Tod
ist keine nur duflere, sondern in beiden
selbst angelegt. Insofern sich der Eros
nicht mit Kontingentem begniigt, son-
dern das Absolute selbst anstrebt, ist
das Scheitern, die Tragik und der Tod
in diesem unerreichbaren Streben
selbst angelegt. ,Jede Lust will Ewig-
keit” sagt Nietzsche und weist prézise
auf den Zusammenhang von Tod und
sinnlicher Liebe hin. Besonders Karl
Rahner hat mit Nachdruck immer wie-
der darauf verwiesen, den Tod nicht als
~das Ende des Lebens” aus der Alltags-
wirklichkeit auszugrenzen, sondern in
seiner dauernd anwesenden Form, in
jedem Scheitern, in jedem An-Grenzen-
stofen wahr- und ernstzunehmen.
Weil diese innere Verbindung besteht,
impliziert die Erfahrung des Eroti-
schen, wo sie nicht verdringt oder
kaschiert wird, auch eine antizipierte
Todeserfahrung.* Weil der Eros mit der
in jhm angelegten Dynamik auf das
Absolute selbst hinzielt, stellt er die
Wirklichkeit in ihrer Begrenztheit und
Verginglichkeit in Frage. In der Spra-

che der Mystik, wo die erotische Stre-
bung ihre hochste und sublimierteste
Form erreicht, wird der ekstatische
Zustand mit ,mortificatio” oder ,anni-
hilatio” beschrieben, daf8 namlich das
Geschopfliche in seinem Selbststand
zugrundegeht, wo sich die Vereinigung
mit dem Géttlichen vollzieht. Wie in
der Mystik greifbar wird, kommt die
erotische Strebung dort zum Schwei-
gen, wo die begrifflich-kategoriale Um-
gangsweise mit der Wirklichkeit zum
Problem wird. Mit der Sprache bleibt
auch alles welthaft Erfahrbare zuriick
und iibergibt sich dem unauslotbaren
Abgrund des Todes. Insofern kommt
dem Tod eine Doppelgestalt zu: radika-
ler Abbruch von allem, was als wert-
haft, schéon und lebendig erfahren
wurde (und damit verbunden Sinnlo-
sigkeit und Leere einerseits), aber auch
jene andere Seite, welche die Absolut-
heit im Bereich der Welt reprasentiert,
das radikal Andere, von Horkheimer
als ,Stellvertretung Gottes” bezeichnet.
Was im Bereich der Kunst als mysti-
sche Todeserfahrung und Liebestod
beschrieben wird, thematisiert jenen
antizipierten Erlosungszustand.

Eine Fiille von religionsgeschichtlichen
Ausdrucksformen belegt diesen Zu-
sammenhang von Liebes- und Todes-
erfahrung. Die christliche Tradition
besteht darauf, wenn sie sich durch-
gangig zur ,Auferstehung des Flei-
sches” bekennt, daff diese Erlosung
nicht als Befreiung von der Leiblichkeit
verstanden und somit ein Dualismus
in die Anthropologie hineingetragen
wird, sondern Welt- und Leibhaftigkeit
vor, mit und in Gott ihre bleibende
Bedeutung haben. In der Christologie
hat dieses Bekenntnis seinen Grund. So

% Diese Deutung gibt u.a. Charles Hope, Tizian, London 1980.
“  Als Medienereignis wurde jiingst dieser Zusammenhang bei der Beisetzung der englischen Prin-

zessin Diana am 6. September 1997 deutlich.



Sauer/,Erotik” als Thema der Theologie

45

kann der Tod als jener Prozef verstan-
den werden, durch den die Begrenzt-
heit und Isolation des in sich verschlos-
senen Individuums aufgehoben wird
und sich ein neuer Weltbezug einstellt.
Auch darin wird die Analogie zur ero-
tischen Dynamik deutlich, die iiber
sich selbst hinausstrebt und ,alles”
will. Wurde der Eros im Gegensatz zur
Agape als eine Bestrebung beschrie-
ben, der es um Selbstbehauptung geht,
so wird hier deutlich, daf in ihr etwas
angelegt ist, das tiber sich selbst hin-
ausfiihrt und daher dieses Selbst nicht
als absolutes bewahrt, sondern trans-
formiert — liber die Todesgrenze hin-
aus. Sein Ziel erreicht der Eros nur um
den Preis der Selbstaufgabe; dies ist
seine Tragik und sein Paradox. ,Die
Liebenden sterben nicht nur gemein-
sam (wie Heinrich von Kleist und
Henriette Vogel), nicht nur nebenein-
ander, sondern gleichsam ineinander
hinein. Sie sterben, weil das Leben so-
viel ungestillte Liebessehnsucht nicht
mehr tragen kann, und die Sehnsucht
146t sich nicht stillen, weil immer ein
Rest von Personlichkeit tibrigbleibt
und der unio mystica der Liebe wider-
steht, solange der Leib, der vereinzeln-
de, atmet. [...] Wie die mystische Ek-
stase, so hat auch der Rausch der
umarmenden Liebe etwas vom Tode.
Der geschlechtliche Orgiasmus nimmt
die volle Verschmelzung der Lieben-
den vorweg, die endgiiltig erst im Tode
gelingt. Niemals kommen sich zwei
sterbliche Wesen so nahe wie im Lie-
besakt und niemals so nah dem Ideal

der Entselbstung. Mit ihrem eschatolo-
gischen Zug hat die Liebe etwas vom
Tode, darum kann auch der Tod etwas
von der Liebe haben.”*

Was hier im Hinblick auf ekstatische
Situationen beschrieben ist, gilt fiir die
Alltagserfahrung ebenso, fiir das muti-
ge Bestehen der tdglichen Miihsal mit
ihren allzuseltenen Glanzpunkten und
einem gehorigen Maf} an entfremden-
der Langeweile. Deswegen wurde ver-
schiedentlich eine christlich inspirierte
erotische Lebenskultur gefordert.”
Anton Grabner-Haider dazu: ,Liebe
als Partnerschaft ist das Kunstwerk, an
dem wir alle arbeiten. Und sie ist das
Spiel, in dem wir alle eine Rolle haben;
ob wir nun Anfénger sind oder gereifte
Partner; ob wir gute Voraussetzungen
mitbringen oder ob wir Auflenseiter
sind. Wir alle haben die Moglichkeit,
zu lernen, wo immer wir stehen mo-
gen. Dabei ist es nicht entscheidend, ob
die Partnerschaft zwischen zwei oder
mehreren Menschen besteht. Diese
Partnerschaft also ist das grofie Spiel
unseres Lebens, das im Kontext des
christlichen Glaubens auch der Tod
nicht beenden, sondern nur vollenden
wird. Wenn dieses Spiel und Kunst-
werk unter allen Menschen vollends
gelungen und in seinen Moglichkeiten
eingeholt sein wird, dann dirfen wir
als Christen von einer ,neuen Schop-
fung’ Gottes sprechen.”® Dem ist zu-
zustimmen, doch muff verdeutlicht
werden, daf8 diese ,erotische Lebens-
kultur” keinesfalls in der verengten
Sicht einer ehelichen Partnerschaft

% W. Schubart, Religion und Eros, Miinchen 1966, 194f. Anzumerken bleibt, da8 Schubarts Denken
einem Dualismus verhaftet bleibt. Sein Verstindnis von Welt und Leiblichkeit ist nicht nach einem

christlichen Modell konzipiert.

st Vgl. K. Ledergerber, Die Auferstehung des Eros. Die Bedeutung von Liebe und Sexualitit fiir das
kiinftige Christentum, Miinchen 1971; A. Grabner-Haider, Eros und Glaube. Ansitze einer eroti-
schen Lebenskultur, Miinchen 1976; F. Tanner, Eros und Religion. Spiritualitit und Sexualitit,
Altstatten 1988, G. Bachl, Der beschidigte Eros. Frau und Mann im Christentum, Freiburg-Basel-

Wien 1989.
2 A. Grabner-Haider, a.a.O., 204f.



46

Sauer/,Erotik” als Thema der Theologie

gesehen werden darf, sondern eine
Grundeinstellung zur Wirklichkeit im
ganzen darstellt. Entgegen aller kom-
merziellen Vereinnahmung und Instru-
mentalisierung der Erotik bleibt noch
ein letzter widerstindiger Rest, der
auch unter den bedriickendsten Um-
standen seinen Verheiffungscharakter
nicht verloren hat. Die Wirklichkeit
erscheint dabei anziehend und wert-
voll und offenbart ihren unverrechen-
baren Eigenwert. Weil sich entgegen
aller zugreifenden instrumentellen Ver-
nunft ein urspriinglich integrales Mo-
ment im Menschen regt, das Vernunft
und Gefiihl, Wahrnehmung und Willen
in unmanipulierbarer Weise zusam-
menschliefit, dal einem ,die Génse-
haut” auflduft und sich ein Erstaunen
einstellt, das urspriinglich mit Uner-
wartetem, Ungeplantem zu tun hat. In
dieser Weise erschliefit die Erfahrung
des Eros einen Horizont. Sie ruft den
Betrachter/die Betrachterin in einen
neuen Bezug zum Geschauten und so
in einen neuen Bezug zur Welt selbst,
die solches in sich birgt.

Daf8 es sich bei dieser Thematisierung
des Eros im Raum der Theologie
keineswegs um eine kritiklose Anpas-
sung an gesellschaftlich vorherrschen-

de Tendenzen handelt, sondern im
Gegenteil um ein Widerstandspotential
gegen die Alleinherrschaft einer instru-
mentellen Vernunft, machen soziologi-
sche Analysen hinreichend deutlich. Es
hat den Anschein, daf$ ,Erotik” in der
Gesellschaft hoch im Kurs steht. Doch
der Schein triigt, denn sie wird insbe-
sondere am Bild der geschlechtlich be-
liebig verfiigbaren Frau (inzwischen
auch des Mannes) festgemacht und
hangt mit deren Instrumentalisierung
zusammen: ,Da der gesellschaftliche
Fortschritt als rein technischer be-
stimmt wird, dessen Zweck die Kon-
trolle des Lebendigen ist, und seine
Erfiillung allein in der fortschreitenden
Beherrschung der Natur besteht, ver-
bleibt das Gliick weithin in das Jen-
seits, in das Imaginére, verwiesen. Der
Frau fillt es zu, eben jene Leerstelle im
System des technischen Fortschritts zu
fiillen. Reduziert zum Naturwesen und
in das Private ausgegrenzt, wird sie in
der Zurichtung ihres Koérpers zum
schonen Schein, zum Zeichen der Er-
fillung der Wiinsche.”® Dieses Ver-
standnis der Erotik ist der Kritik zu
unterwerfen. Die Theologie hat dabei
eine gesamtgesellschaftliche Mitver-
antwortung.

8 K. Braun/E. Kremer, Asketischer Eros und die Rekonstruktion der Natur zur Maschine, Oldenburg

1987, 135.



