86

Dogmatik

Corrigenda: S. 49, 13. Zeile: Literalexegese; S. 244,
4. Zeile: Datum muf lauten: 1536.
Linz Franz Gmainer-Pranzl

B CLARET BERND ]., Geheimnis des Bisen. Zur
Diskussion um den Teufel. Innsbrucker Theolo-
gische Studien, 49). Tyrolia, Innsbruck 1997.
(437). Kart.

Der Autor dieser detaillierten Untersuchung hat
sich an eine Thematik gewagt, die einer echten
Gratwanderung gleichkommt; es soll gepriift
werden, ,ob die Theologie darauf verzichten
kann, iiber die Frage nach dem Teufel nachzu-
denken” (17). Daff eine solche Fragestellung
ungewohnt klingt und zwiespiltige Erwartun-
gen hervorrufen kann, ist Claret bewuft; sein
Anliegen besteht darin, Funktion und Stellen-
wert der traditionellen Rede vom ,Teufel” im
Gesamtzusammenhang einer christlichen Refle-
xion der Erfahrung des Bosen zu bedenken.
Entsprechend dieser Zielsetzung geht Claret in
einem ersten Kapitel (21-59) auf den lebenswelt-
lichen Erfahrungshorizont ein, welcher der Frage
nach dem , Teufel” vorausliegt. Dieser Horizont
ist gepréagt von einer ,Wiederverzauberung der
Welt” (34), die sich auswirkt in einer massiven
Hinwendung zu Esoterik, Okkultismus und
Satanismus. In diesen Phéanomenen sieht Claret
ein ,Symptom eines an seine inneren Grenzen
gekommenen Modernisierungsprozesses” (48),
eine Gegenreaktion auf die tiefgreifende Ratio-
nalisierung der Lebenswelt in der Moderne. Das
zweite Kapitel (60-83) zeichnet den Plausibi-
litatsverlust der kirchlichen Auffassung vom
»Teufel” nach, wie er seit Ende der 60er Jahre in
der theologischen Diskussion zur Geltung kam.
Es ist schade, da8 Claret, der minutios einzelne
Veroffentlichungen und Stellungnahmen unter-
sucht, die grundsitzliche Neuorientierung der
,machkonziliaren” Theologie nur sehr knapp
und etwas schlagwortartig aufzeigt (bes. 78f).
Das dritte Kapitel (84-188) stellt eine umfassen-
de Auseinandersetzung mit Herbert Haags Ver-
offentlichung , Abschied vom Teufel” aus dem
Jahr 1969 dar. Claret referiert Haags Position
genau und sehr ausgewogen; besonders interes-
sant erweist sich dabei der Ertrag der exegeti-
schen Arbeiten (105-123). Auch wenn Claret
dem pastoralen und theologischen Grundan-
liegen von Herbert Haag, da namlich ,die
Rechtglaubigkeit eines Christen in keiner Weise
von seiner Stellungnahme zur Frage nach der
Existenz eines Teufels abhingig gemacht werden
darf” (175), zustimmt, meldet er zwei schwere
Bedenken an. Einerseits schlielt sich Claret der
vielfach gegen Haags , Abschied vom Teufel” ge-

duBerten Kritik an dessen hermeneutischer
Option an, die — so der Vorwurf — das Weltbild
der modernen Gesellschaft zur exklusiven Norm
der Schriftauslegung erhebt (vgl. 135-138); ande-
rerseits weist Claret Haags Auffassung zurtick,
,die Siinde sei fiir den Menschen unvermeidbar,
da sie zur Natur des Menschen gehore” (130).
Das Bose — so wird Haags Position interpretiert —
gehe nicht auf einen personal Bosen zuriick, son-
dern entspringe einer tragischen Verfaftheit des
Menschen (vgl. 191-200). Claret zieht daraus den
SchluB, daB der Mensch bei Haag nicht ,verant-
wortlicher Tater des Bosen”, sondern ,Opfer
seiner Natur — genauer: seiner von Gott so ge-
wollten Natur” (207) sei. Mit diesen Anfragen ist
Claret nahtlos ins vierte Kapitel (189-251) iiber-
gegangen, das der systematisch-theologischen
Frage nach dem Ursprung des Bosen gewidmet
ist. Hier wird vor allem der entscheidende Stel-
lenwert der Schopfungstheologie deutlich, von
der aus - implizit oder explizit — die Zuordnung
von ,menschlicher Natur” und ,Bosem” konzi-
piert wird. Die Moglichkeiten solcher ,Syste-
matik” sieht Claret in den drei Positionen eines
monistischen, dualistischen oder personalen
Denkmodells gegeben (vgl. 210-225). Als weiter-
fiilhrenden Ansatz in bezug auf die theologische
Funktion der Rede vom ,Teufel” stellt Claret im
finften Kapitel (252-304) die Symboltheorie
Paul Ricoeurs vor; in besonderer Weise geht es
um dessen ,Symbolik des Bésen” (1960), aus der
sich Kriterien fiir ein theologisches Verstandnis
des Symbols des , Teufels” gewinnen lassen (vgl.
303f). Im sechsten Kapitel (305-396) schlieflich
erfolgt eine systematisch-theologische Rechen-
schaft, deren zentrale These lautet: ,Der Teufel
symbolisiert, wie kein zweites Symbol des Bésen,
das Mysterium iniquitatis und ,gibt’ das Geheim-
nis des Bosen ,zu denken’“. (32) Unaufgebbar ist
fiir Claret nicht die Annahme einer persénlichen
Existenz des ,Teufels”, sondern die dadurch
symbolisierte ,,,Aulenheit’ des Bosen, ein ,Vor-
aus’ des Bosen” (304), das in seiner Realitét die
,Spitze der unbequemsten aller Fragen” (325)
der Theologie darstellt und gerade so eine
,Asthetisierung und Funktionalisierung des
Bosen” (335) verhindert. Claret ist iiberzeugt:
Das ,personale Denkmodell” des Bosen — nicht
zu verwechseln mit einer naiv-deskriptiven
Personalisierung eines ,Teufels”! — vermag die
drangenden Fragen nach dem Ursprung des
Bosen am besten zu klaren (vgl. 336f) — was nicht
heif3t: restlos zu beantworten! Dariiber hinaus -
weil , kein Mensch ein Teufel ist” (383) — ist eine
mogliche Hinfiihrung auf das Zentrum der
christlichen Frohbotschaft gegeben, die ,Hoff-
nung auf ein gutes Ende fiir ausnahmslos alle
Menschen zu wecken vermag” (384). Mit dieser



Edith Stein

87

Jtheologischen Entlastung” Gottes und des
Menschen beschlieit Claret seine Untersuchung
(397-408).

Obwohl Clarets Ausfithrungen sehr prazise und
detailliert sind, engen sie den Spielraum eigener
theologischer Urteilsbildung nicht auf unzuléssi-
ge Weise ein, was gerade bei einem solch heiklen
Thema von entscheidender Bedeutung ist. Der
differenzierte Umgang mit theologischen Krite-
rien sowie die sensible Einarbeitung zeitge-
schichtlicher Phdanomene (zum Beispiel Satanis-
mus und Jugendkultur [52-58], Ereignisse des
Bosnienkriegs [239f], Lieder von Ludwig Hirsch
[308f], Interpretation der Ereignisse in Ausch-
witz [365-374] usw.) erbringen den Beweis, daf$
diese ,Gratwanderung” gegliickt ist.

Corrigenda: S. 122, Anm. 216: Siindenbocke;
S. 151, Anm. 351, 2. Zeile: muf8 wohl heiflen:
Vordergrund; S. 171, 14. Zeile: begriinden; S. 267,
Anm. 46, 4. Zeile: philosophischen.

Linz Franz Gmainer-Pranzl

EDITH STEIN

B EDITH-STEIN-JAHRBUCH:  Jahreszeitschrift
fiir Philosophie, Theologie, Pidagogik, andere Wissen-
schaften, Literatur und Kunst. Band 3: Das Juden-
tum. Echter, Wiirzburg 1997. (414). Kart. Abonne-
mentpreis S 375,—.

Das umfangreiche Jahrbuch, an dem 31 Autoren
mitgearbeitet haben und welches hier natiirlich
nur auszugsweise vorgestellt werden kann, ist in
funf Hauptteile gegliedert, wobei der zweite und
umfangreichste dem Hauptthema ,Judentum”
gewidmet ist; er folgt J. Menuhins eindriickli-
cher, in einem langen Gebet ausklingenden Be-
schreibung seiner jiidischen Existenz (S. 17-22),
welche den ersten Teil bildet. Den Einstieg in das
Hauptthema bildet eine Auswahl von wichtigen
Texten aus Bibel und Liturgie, dazu kommt die
israelische Nationalhymne. Anschlieffend erléu-
tert S. Ben Chorin (S. 30-36) die ,Bedeutung der
hebraischen Bibel fiir das jiidische Leben’ mit
besonderer Berticksichtigung der Situation im
modernen Israel. C. Thoma zeigt anhand von
Beispielen, welchen Einfluff Philo von Alexan-
drien auf die Vermittlung von jiidischem Gedan-
kengut in die damalige hellenistische und christ-
liche Welt hatte (S. 37-49). D. Krochmalnik geht
der Frage nach, wie sich Edith Steins Lebens-
opfer einordnet in die jiidische Tradition von der
Verpflichtung zur ,Heiligung des Namens Got-
tes’ (S. 50-63). Als néchstes (S. 64-73) folgt ein
Gesprach der Redakteure des Jahrbuches mit

Ruth und Pinchas Lapide iiber die ,Juden in
Spanien” im Mittelalter. Diese Thematik wird in
zwei weiteren Beitrdgen fortgesetzt; in dem
einen behandelt A. Sdenz-Badillos ,Hermeneu-
tik, Messianismus und Eschatologie bei Mai-
monides” (S. 74-85) und zeigt dabei auch
die konkreten Hintergriinde der Position von
Maimonides auf. In dem anderen erldutert
U. Dobhan (S. 86-98), daf8 heute aufgrund der
Veréffentlichung der entscheidenden Quellen an
der jlidischen Abstammung der hl. Teresa von
Avila nicht mehr zu zweifeln ist. Den Uberstieg
nach Mitteleuropa und zugleich in die Neuzeit
bildet der Beitrag von M. Walther, ,Spinozas
Philosophie der Freiheit — eine jiidische Philo-
sophie’?”, der diese Frage sehr differenziert aus-
einanderlegt und die auch konkreten Auswir-
kungen einzelner Antworten in der Geschichte
aufzeigt. K.S. Davidowicz beschaftigt sich mit
M. Mendelsohn und S.R. Hirsch und deren je
eigener Art, sich den Gedanken der Aufklirung
auszusetzen und sie im Rahmen ihrer jiidischen
Existenz zu verarbeiten (S. 134-142). Heinrich
Heines Lebensreise durch verschiedene Konfes-
sionen (- ,jlidisch beschnitten - evangelisch
getauft - katholisch getraut” —so der Untertitel -)
skizziert P. Lapide anhand von Texten des sensi-
blen Dichters (S. 143-155), und L. Wachinger be-
schreibt eindrucksvoll den besonderen Weg, den
M. Buber in der Auseinandersetzung mit dem
Christentum gegangen ist, und welche Fragen
ihn dabei umgetrieben haben (S. 156-164). Die
Lebensbilder von A. Einstein, geschrieben von
A. Hermann (S. 165-172) und von dem osteuro-
paischen, im Stalinismus wegen seiner kritischen
Haltung umgekommenen Dichter O. Mandel-
stam, geschrieben von T. Stammen (S. 173-189),
stellen schlieflich jiidische Personlichkeiten vor,
deren besondere Leistungen nicht mehr speziell
mit der Religion verbunden sind. Der letzte
Beitrag im Hauptteil stammt von R. Heuberger
(S. 190-200); sie gibt einen sehr informativen
Uberblick iiber die Stellung der Frau im Juden-
tum, wobei der Schwerpunkt bei den jiingsten
Entwicklungen in den einzelnen Richtungen des
Judentums liegt.

Von den literarischen, philosophischen und
theologischen Studien’ des dritten Hauptteiles
seien folgende ausdriicklich genannt: M. Reich-
Ranickis Beitrag ,Die verkehrte Krone. Uber
Juden in der deutschen Literatur” (S. 203-215),
die ausfiihrliche Untersuchung von H.R. Sepp,
»Die Phinomenologie Edmund Husserls und
seine ,Schule’” (S. 237-261), sowie die theologi-
schen Beitrage von E. Zenger, ,Die konstitutive
Bedeutung der Bibel Israels fiir christliche
Identitat” (S. 262-277), — Zenger zeigt darin auf,
daf die Kirche zwar seit dem II. Vat. Konzil eine



