Haunerland/Die Messe — eine Opferfeier?

125

WINERIED HAUNERLAND

Die Messe — eine Opferfeier?

Kein einzelner Begriff kann das Wesen
der Eucharistie umfassend zum Ausdruck
bringen. Diese Relativierung der Rede vom
Opfercharakter der Messe erlaubt aller-
dings nicht den Verzicht auf die Opferkate-
gorie. Ankniipfend an die Skumenische
Diskussion versucht unser Autor, Professor
fur Liturgiewissenschaft und Sakramenten-
theologie an der Katholisch-Theologischen
Hochschule Linz, die bleibende Bedeutung
der Rede von der Messe als Opfer fiir Theo-
logie und christliche Existenz aufzuzeigen.
(Redaktion)

Seit der Reformationszeit ist es offen-
sichtlich: Vom Opfer der Messe wurde
gesprochen, und vom Opfer der Messe
wurde kontrovers gesprochen. War das
MeBopfer fiir die einen ,der grofite
und schrecklichste Greuel im Papst-
tum”?, so war es fiir die anderen gera-
dezu die Mitte ihrer Theologie®. Die
Rede vom Meflopfer und die Lehre von
der Messe als Opferfeier gehorten
allerdings nicht nur zu den grofien
Themen der Kontroverstheologie in
der Vergangenheit, sondern auch zu
den schwierigen, aber wichtigen Fra-
gen der dkumenischen Gespréche un-
seres Jahrhunderts®. Die kirchenge-

schichtliche Sprengkraft, aber auch das
theologische Gewicht der damit ver-
bundenen Bekenntnisfragen lieflen
eine Alternative nicht zu: Vom Opfer
und iiber das Opfer mufite geredet
werden.

Doch so sehr auch nachweislich in
den 6kumenischen Dialogen um den
Opfercharakter der Messe gerungen
wurde - innerhalb des alltiaglichen
Sprachgebrauchs der katholischen Kir-
che geriet die Rede vom MefSopfer den-
noch in Mifskredit. Hatte man frither
mit Selbstverstandlichkeit von der Dar-
bringung des Meflopfers gesprochen,
so gilt mittlerweile der Gebrauch die-
ser Terminologie geradezu als Ausweis
einer konservativen oder gar traditio-
nalistischen Denkweise. Umgekehrt
muf die Frage gestellt werden, ob der
Verzicht auf die traditionelle Termino-
logie nicht auch bereits Auswirkung
des Verlustes einer theologisch wichti-
gen Kategorie ist: Die ,Opfer”-freie
Rede von der Eucharistie kénnte zu-
gleich schon Spiegelbild eines verflach-
ten Eucharistieverstdndnisses sein.

Vor diesem Hintergrund sind in einem
ersten Punkt einige Erkenntnisse vor-
zustellen, mit denen die zeitbedingten
Engfithrungen der Reformationszeit

' Martin Luther, Die Schmalkaldischen Artikel. Teil II. Artikel 2, hier zit. nach: Unser Glaube. Die
Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche. Ausgabe fiir die Gemeinde. Bearb. von
Horst Georg Pohlmann (GTB/Siebenstern 1289). 3. erw. Aufl. Giitersloh 1991, 443-500, hier 451

(Nr. 373).

? Vgl etwa die zutreffende Bemerkung iiber den weiter unten erwéhnten Valentin Thalhofer:
»~Zentrales Thema im Denken dieses herausragenden Vertreters der Liturgiewissenschaft im
19. Jahrhundert war die Lehre vom Opfer” (Erich Naab, Kirchen- und Amtsverstandnis bei Valentin
Thalhofer, in: Forum Katholische Theologie 5. 1989, 291-301, hier 292).

*  Vgl. dazu zusammenfassend Elisabeth Honig, Die Eucharistie als Opfer nach den neueren oku-
menischen Erklarungen (KKTS 54), Paderborn 1989.



126

Haunerland /Die Messe - eine Opferfeier?

tiberwunden werden und die iiber den
Raum der katholischen Kirche hinaus
konsensfdhig sein diirften. In einem
zweiten Schritt soll ein Blick auf die
liturgischen Ausdrucksformen gewor-
fen und dabei nach der Rolle der
Kirche im Opfergeschehen der Messe
gefragt werden. Abschlieflend ist zu
zeigen, welchen ,Sitz im Leben” die
Frage nach dem Opfercharakter der
Messe heute hat.

1. Konsensfiihige Rede vom Meflopfer
am Ende des 20. Jahrhunderts

,+Was in allen Kulten seit dem Siinden-
falle eine so centrale Bedeutung hatte,
wie das Opfer, kann auch im christ-
lichen Kulte nicht fehlen, muf$ sich in
demselben in verklirter, vollendeter
Form vorfinden.”* So argumentiert
Valentin Thalhofer (1825-1891) 1883 in
seiner Liturgik und zeigt damit die
lange Zeit mafigebliche Richtung fiir
die Bestimmung des christlichen Op-
ferbegriffes an: Ein religionsgeschicht-
lich gewonnenes Opferverstindnis
wird auf das Christusereignis und auf
die Eucharistie iibertragen, wobei frei-
lich das Lebensopfer Jesu am Kreuz als
Aufgipfelung und Vollendung aller
Opfer verstanden wird. In den ver-
schiedenen nachtridentinischen Mef-
opfertheorien® hat sich dieser Ansatz
als folgenreich erwiesen.

Mehr als sechs Jahre lang und inten-
siver als alle anderen konfessionstiber-
greifenden Kommissionen hat sich der

Okumenische Arbeitskreis evangeli-
scher und katholischer Theologen
(nach seinen Griindern haufig als
»Jager-Stihlin-Kreis” bezeichnet) mit
der Opferproblematik beschiftigt.
Unter der Uberschrift ,Das Opfer Jesu
Christi und der Kirche” hat der Ar-
beitskreis das Ergebnis seiner Bemii-
hungen der Offentlichkeit iibergeben®.
Darin wird deutlich, daf8 nicht ein vor-
oder auflerchristlicher Opferbegriff
zum Schliissel fiir die christliche Rede
vom Opfer werden kann. Vielmehr
wird festgehalten: ,Fiir das christliche
Verstandnis hat Jesu Tod entscheidende
hermeneutische Funktion. Deshalb kann
im Blick auf Opferverstindnis und
Opferterminologie nur noch Jesu Ster-
ben OrientierungsmafSstab sein”’.

Unter dieser methodischen Pramisse
mufl nicht mehr nachgewiesen wer-
den, daf8 im Ritus der Messe eine Zer-
storung der Opfergabe geschieht. Viel-
mehr mufl jetzt gezeigt werden,
inwiefern das Wesen der Messe teilhat
am Wesen der Lebenshingabe Jesu.
Nun wird schon im Neuen Testament
der Kreuzestod Jesu als Siithne- bezie-
hungsweise Opfertod interpretiert®.
Der Siihnecharakter des Kreuzesopfers
Jesu war ja auch den Reformatoren
keine Frage. Vielmehr sahen sie die
Allgeniigsamkeit dieses seines Lebens-
opfers durch die Meflopferpraxis und
MeBopferlehre der Altglaubigen ge-
fahrdet. Wenn wir nach den Worten
des Hebréerbriefes ,,durch die Opfer-
gabe des Leibes Jesu Christi ein fiir

¢ Valentin Thalhofer, Handbuch der katholischen Liturgik. Erster Band. Freiburg 1883, 149.

> Vgl. zum Beispiel B. Neunheuser, Art. ,MeBopfertheorien”, in: LThK? 7. 1962, 350-352.

¢ Okumenischer Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen: Das Opfer Jesu Christi und
der Kirche. AbschlieBender Bericht, in: Das Opfer Jesu Christi und seine Gegenwart in der Kirche.
Klarungen zum Opfercharakter des Herrenmahles. Hg. von K. Lehmann/E. Schlink (Dialog der
Kirchen 3). Freiburg/Gottingen 1983, 215-238; im f:}lgenden zitiert als ,,Das Opfer Jesu Christi und

der Kirche” mit Gliederungsnummer (und Seitenz

).

7 Das Opfer Jesu Christi und der Kirche 2.1.5 (218).
®  Vgl. dazu den Beitrag von Christoph Niemand in diesem Heft und die dort angegebene Literatur.



Haunerland/Die Messe — eine Opferfeier?

127

allemal geheiligt” (Hebr 10,10) sind,
dann braucht sein Opfer keine Ergin-
zung durch andere menschliche Opfer.
Luther sieht diese Einmaligkeit des
Kreuzesopfers nur gewahrt, wenn das
Abendmahl kein Opfer ist und die
memoria passionis, das Gedachtnis des
Leidens, in der Eucharistie als eine sub-
jektive Erinnerung verstanden wird.
Gegen diese Auffassung, das MefSopfer
sei ein blofles Erinnern des Kreuzes-
opfers (eine nuda commemoratio®), ver-
wehrt sich das Konzil von Trient,
betont aber zugleich die Identitdt von
Opfergabe und Opferpriester beim
Kreuzesopfer und beim Mefopfer.
Allerdings konnte es ihm nicht gelin-
gen, die repraesentatio passionis sakra-
mental zu denken.

Zu Recht verweist der Okumenische
Arbeitskreis auf die mittelalterliche
Krise der sakramentalen Idee, die eine
Verstandigung in der Reformationszeit
kaum moglich machte. Man muf8 sich
vor Augen halten, , daf8 auf dem Konzil
von Trient die Eucharistie als die wahre
und wirkliche Gegenwart Christi im
Sakrament und die damit zusammen-
hiéngenden Fragen der Transsubstan-
tiation, der Anbetung und der Kom-
munion unabhéngig von der Proble-
matik des Opfers behandelt worden
ist“*. Daf8 also nicht nur die eucha-
ristischen Gestalten Sakrament sind,
sondern daf8 die Opferfeier selbst
sakramentalen Charakter hat, war auf
dem Hintergrund der mittelalterlich-
scholastischen  Eucharistietheologie
nicht mehr prédsent. Die verhidngnis-
volle Trennung von Sakrament und
Opfer" zeigt, daff der Gedanke einer

sakramentalen und insofern realen
Vergegenwirtigung des Kreuzesopfers
in der Mefifeier seinerzeit weder den
Konzilsvatern noch den Reformatoren
erreichbar war. Erst in unserem Jahr-
hundert konnte der biblische Gedéacht-
nisbegriff wieder in einer christlichen
Theologie der Anamnese aufgegriffen
werden. Vor allem Odo Casel (1886-
1948) hat mit seiner Theologie der
Mysteriengegenwart einen Zugang zu
der altchristlichen Vorstellung erdffnet,
in der die Einheit der vergangenen
Heilstat und der aktuellen Gedéacht-
nisfeier bewahrt bleibt.

Der okumenische Arbeitskreis kann
deshalb priagnant zusammenfassen:
,Eucharistiefeier ist die Wirklichkeit
des Kreuzesopfers Jesu Christi in der
Gestalt der sakramentalen Memoria (im
gefiillten biblischen Sinn des Wortes).
Eucharistie ist wahres und eigentliches
Opfer nicht ,in sich’, nicht neben oder
zusétzlich zum Kreuz, sondern Ver-
gegenwirtigung und Eroffnung ... des
einen, sithnenden, universalen Opfers
fur die Kirche, insofern eucharistische
,Realprasenz’ immer auch Gegenwart
des Erhohten als Mahlherrn ((komme-
morative Personalprasenz’) und Ge-
genwart seiner Hingabe am Kreuz
(LAktualprasenz’) bedeutet” .

Mit einer solchen sakramentalen Sicht
ist sowohl die Einmaligkeit des Kreu-
zesopfers bewahrt, als auch eine Ver-
fliichtigung in eine nuda commemoratio
vermieden. Eine o6kumenische Ver-
standigung auch durch jene, die in den
verschiedenen Kirchen Lehrautoritit
haben, sollte auf dieser Basis erreichbar
sein. Katholischerseits finden sich so-

°  Vgl. DH 1753.

' Ferdinand Pratzner, Messe und Kreuzesopfer. Die Krise der sakramentalen Idee bei Luther und in
der mittelalterlichen Scholastik (Wiener Beitrage zur Theologie 29). Wien 1970, 89.

" Auf dem Konzil von Trient wird das Dekret {iber das Sakrament der Eucharistie (DH 1635-1661)
elf Jahre vor der Lehre und den Kanones iiber das Meflopfer verabschiedet (DH 1738-1760).

2 Das Opfer Jesu Christi und der Kirche 4.3.2 (234).



128

Haunerland/Die Messe - eine Opferfeier?

wohl in den Texten des Zweiten Vati-
kanischen Konzils als auch in den
Gebetstexten des nachkonziliar erneu-
erten Missale Romanum deutliche
Aussagen, die eine solche Sicht der
Eucharistie als memoriale und damit als
sakramentale Vergegenwartigung der
Erlosungstat Jesu Christi zum Aus-
druck bringen®. Auch der Katechismus
der Katholischen Kirche greift diese
Sicht zustimmend auf ™.

In diesem Sinn kann also als erste Ant-
wort auf die in der Uberschrift gestellte
Frage gesagt werden: Ja, die Messe ist
eine Opferfeier, weil sie das Lebens-
opfer Jesu vergegenwirtigt. Dabei setzt
sie seine Hingabe an den Vater wie
seine Hingabe an die Menschen pra-
sent. Wenn dennoch die Frage nach
dem Opfercharakter der Messe nicht
als erledigt gelten kann, so liegt dies
nicht zuletzt an den liturgischen Tex-
ten. Dort namlich wird nicht nur vom
Opfer Christi gesprochen, sondern
auch die Kirche, die feiernde Gemein-
de und ihre Priester erscheinen als
Subjekt im Opfervorgang®.

2. Die Messe als Opfer der Kirche im
Spiegel liturgischer Texte

Mindestens zwei Handlungstrager
konnen in der Liturgie unterschieden

werden. Einerseits ist die Liturgie ein
kirchlicher Vollzug und damit auf der
Ebene der Empirie ein Tun von kon-
kreten Menschen. Andererseits ist die
Liturgie theologisch zu bestimmen als
Vollzug des Priesteramtes Christi, so
daf8 Christus selbst als Handelnder
und primdres Subjekt jeder liturgi-
schen Feier im Blick bleiben muf *. Das
Tun der Kirche und das Tun Christi
sind zwar zu unterscheiden, kénnen
aber nicht einfach getrennt werden.
Diese Verbindung kann nach Josef
Andreas Jungmann (1889-1975) gera-
dezu als ,ein Hauptthema in der
Geschichte des Eucharistiedenkens”
angesehen werden. Wéhrend in der
Liturgie und in den liturgischen Texten
meist das Tun der Kirche im Vorder-
grund stehe, spreche die Sprache der
Theologie haufig sofort von dem, was
die Tat Christi in diesem ekklesialen
Vorgang sei”. Fiir die Opferproble-
matik wird man nach Jungmann nur
dann Klarheit in diesem spannungs-
vollen Zueinander finden, wenn man
die alte Unterscheidung anerkennt:
,Das verum sacrificium ist am Kreuze
geschehen, was die Kirche tut, ist des-
sen oblatio”™. Das Problem ist aller-
dings nicht nur, dafi eine solche sprach-
liche Unterscheidung im Deutschen
schwer durchzuhalten ist, sondern
auch, daB8 die liturgischen Texte eine

“  Vgl. Winfried Haunerland, Die Eucharistie und ihre Wirkungen im Spiegel der Euchologie des
Missale Romanum (LQF 71). Miinster 1989, v.a. 202-205.

¥ Vgl. Katechismus der Katholischen Kirche. Miinchen u.a. 1993, v.a. Nr. 1362-1367.

**  Die Aussagen vom Opfer der Kirche im abschlieSenden Bericht des Okumenischen Arbeitskreises
(Das Opfer Jesu Christi und der Kirche 4.5 und 4.6 [235-238]) sind auch deutlich auf Reserven in
evangelischen Reaktionen gestoflen und kénnen wohl noch nicht als konsensfahig angesehen

werden. Vgl.

Okumenischer Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen. Lehrverur-

teilungen - kirchentrennend? IV. Antworten auf kirchliche Stellungnahmen. Hg. von Wolfhart
Pannenberg/Theodor Schneider (Dial(:ig der Kirchen 8). Gottingen/Freiburg 1994, 81f.

' Vgl. Kurt Koch, Die Gemeinde und ihre gottesdienstliche Feier. Ekklesiologische Anmerkungen
zum Subjekt der Liturgie, in: StdZ 121. 1996, 75-89. Koch unterscheidet hier zwischen Christus als
dem priméren Subjekt, der Kirche als dem sekundédren Subjekt und dem ordinierten Priester als

dem tertidren Subjekt der Liturgie.
v Vgl J.A. Jun

ZKTh 92. 1970, 342-350, hier 343.
*  Ebd. 349.

nn, Oblatio und Sacrificium in der Geschichte des Eucharistieverstiandnisses, in:



Haunerland /Die Messe — eine Opferfeier?

129

solche Differenzierung nicht konse-
quent enthalten.
Ein eindrucksvolles Beispiel ist sicher
die Gebetsaufforderung vor dem Ga-
bengebet, in der es heifSt: ,Betet, Brii-
der und Schwestern, daf mein und
euer Opfer Gott, dem allméchtigen
Vater, gefalle””. Wortlich ist hier das
lateinische ,,meum ac vestrum sacrifici-
um” {iibersetzt. Die schon im 9. Jahr-
hundert bekannte Formel® wurde bei
der Liturgiereform erst nach einer ein-
dringlichen Intervention des Papstes
im Ordo Missae belassen?. Nicht nur
~ die Unterscheidung zwischen dem
Opfer des Priesters und dem Opfer der
Gemeinde, sondern schon die Rede
vom sacrificium angesichts der Gaben,
die gerade auf den Altar gelegt wur-
den, 143t die Formel zumindest dufSerst
miflverstandlich erscheinen® Doch ist
der Verzicht auf diesen mifverstand-
lichen Text nur legitim, wenn auf an-
dere Weise und unmiflverstandlich
positiv zum Ausdruck kommt, welche
Rolle der Kirche und der konkret
versammelten Gottesdienstgemeinde
beim Opfergeschehen der Messe zu-
kommt.

Nun kann die Iliturgietheologische
Sinngestalt der Eucharistie als eulogi-
sches Gedenken oder preisende Anam-
nese bezeichnet werden®. Im anam-
netisch-epikletischen Hochgebet der
Eucharistiefeier tritt diese Sinngestalt
am deutlichsten in Erscheinung. Zen-
traler Ausdruck des Zueinanders von
sakramentaler Memoria und liturgi-
schem Vollzug der Kirche ist die For-
mel, die schon in der Traditio Aposto-
lica auf die Einsetzungsworte und den
Gedachtnisbefehl folgt: ,memores...
offerimus...” — ,,Seines Todes und sei-
ner Auferstehung eingedenk bringen
wir dir das Brot und den Kelch dar.”*
In der Tat wird hier ganz im Sinne der
Unterscheidung von Jungmann der
Kirche das Offerieren zugeschrieben.
Dieses Offerieren der Kirche ist dabei
nicht einfach parataktisch mit dem
Gedenken verbunden. Der pradikative
oder adverbiale Ausdruck ,memores”
gibt dabei die Umstidnde an, von denen
die Offerierenden bei ihrem Handeln
bestimmt sind®. Der enge syntaktische
Bezug eines solchen adverbialen Aus-
drucks diirfte nicht nur temporal sein.
Vielmehr liegt es nahe, hier modal zu

24

Die Feier der Heiligen Messe. Mebuch. Fiir die Bistiimer des deutschen Sprachgebietes. Authen-
tische Ausgabe fiir den liturgischen Gebrauch. Kleinausgabe. Das MefSbuch deutsch fiir alle Tage
des Jahres. Zweite Aufl. Einsiedeln u.a. 1988, 347; im folgenden zit. als ,MefSbuch 1988".

Vgl. Josef Andreas Jungmann, Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklarung der rémischen Messe.
5., verb. Aufl. Bd. 2. Wien/Freiburg/Basel 1962, 105 Anm. 16.

Vgl. Annibale Bugnini, Die Liturgiereform. 1948-1975. Zeugnis und Testament. Dt. Ausg. hg. von
Io%annes Wagner unter Mitarbeit von Frangois Raas. Freiburg/Basel/Wien 1988, 406.

Vgl. jiingst wieder Franz Nikolasch, Uberlegungen zur Struktur des Mefordo fiir ein MeSbuch 2000,
in: HID 51. 1997, 179-189, hier 185. .

Vgl. zu dieser Bestimmung im Anschluf8 an Uberlegungen von Lothar Lies, die auch von Joseph
Ratzinger zustimmend aufgenommen wurden, vor allem Hans Bernhard Meyer, Eucharistie. Ge-
schichte, Theologie, Pastoral (GdK 4). Regensburg 1989, 454—457.

Traditio Apostolica 4 (Geerlings: FC 1, 227f).

Vgl. Lothar Lies, Eucharistie in 6kumenischer Verantwortung. Graz/Wien/Koln 1996, 195: ,Die
Formel besagt nach der lateinischen Grammatik nicht, da8 Opfern und Gedenken nebeneinander,
aber gleichzeitig, also synchron sind. Das Partizip ,memores’ gibt vielmehr die eigentliche Tatig-
keit und so die Art des Opferns an”. Das Adjektiv memores wird in der Tat hier wie ein adverbiales
Partizip gebraucht. Aber trotzdem wird man kaum sagen kénnen, daf8 die Hauptsache im Partizip
ausgedriickt wird. Auch ist die logische Verbindung nach der Grammatik doch offener, als Lies
suggeriert. Denn: ,Das adverbiale Partizip gibt die Umstédnde an, in denen sich das Bezugswort
zur Zeit der Pradikatshandlung befindet; es vertritt die verschiedensten Nebensitze, so Tempo-
ral-, Modal-, Konditional- und Konzessivsitze” (Lateinische Grammatik von Hans Rubenbauer/
J. B. Hofnann, neubearb. von R. Heine. 10. Aufl. Bamberg/Miinchen 1977, 213).



130

Haunerland/Die Messe — eine Opferfeier?

interpretieren: Indem wir eingedenk
sind beziehungsweise — in Anlehnung
an die entsprechende Formel im
4. Hochgebetstext* — indem wir ein
Gedaichtnis feiern, offerieren wir. Dann
aber kann man sagen: Das eulogische
Gedenken beziehungsweise die prei-
sende Anamnese ist selbst die Weise, in
der die Kirche offeriert.

Was allerdings meint nun dieses la-
teinische Wort offerre? Bekanntlich
stammt das deutsche Wort opfern nicht
von offerre, sondern von operari. Und
nicht nur im antiken Latein, sondern
auch im lateinischen Meflbuch wire es
vollig unangebracht, offerre stereotyp
mit opfern zu tbersetzen. Denn das
Wort wird in den lateinischen Texten
in unterschiedlichen Zusammenhén-
gen verwendet. So kann es einerseits
das Herbeibringen der Gaben fiir die
Eucharistiefeier beschreiben, anderer-
seits aber auch das Niederstellen vor
Gottes Angesicht oder auch ihre Uber-
gabe an Gott im Sinne des Darbrin-
gens. Ferner ist offerre terminus tech-
nicus fiir den MeB3vollzug selbst und
kann dabei als typisch amtspriester-
liches Handeln oder als Handeln der
ganzen Kirche verstanden werden.

Schliellich bezeichnet dasselbe Wort
allerdings auch die Selbstdarbringung
Christi am Kreuz? und die Selbsthin-
gabe der Glaubigen?®.

Es bleibt also nichts anderes iibrig, als
die Darbringungsaussagen nach den
Einsetzungsworten moglichst exakt zu
analysieren und zu interpretieren®.
Dabei zeigt sich, dafs verschiedene Ver-
suche auch in jlingerer Zeit jeweils mit
relativer Berechtigung gemacht wor-
den sind. Ausgehend von der Traditio
Apostolica und éltesten Traditionen
kann man in den Darbringungsaus-
sagen primér den liturgischen Vollzug
der Gabendarbringung ausgedriickt
sehen®. Das Wort offerimus bleibt damit
auf der Ebene der liturgischen Hand-
lung, die vom Wort memores bestimmte
adverbiale Ergédnzung bringt den theo-
logischen Gehalt dieser Gabendarbrin-
gung zum Ausdruck.

Man kann als Ausgangspunkt einer
Interpretation auch die westliche Tra-
dition nehmen, nach der unter den
Zeichen von Brot und Wein nach den
Einsetzungsworten Jesu Leib und Blut
gegenwartig sind. Dann geht es in dem
offerimus-Satz darum, Christus, die
Opfergabe des Kreuzesopfers und der

*  Vgl. Missale Romanum. Ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani II instauratum aucto-
ritate Pauli PP. VI promulgatum. Editio typica altera. Libreria Editrice Vaticana 1975, 470: ,,Unde et
nos, Domine, redemptionis nostrae memoriale nunc celebrantes”. — Im folgenden wird das Buch

zit. mit ,Missale Romanum 1975“.

¥ Vgl. zum Beispiel die Praefation I de Ss.ma Eucharistia, in: Missale Romanum 1975, 420: ,,Qui,
verus aeternusque Sacerdos, formam sacrificii perennis instituens, hostiam tibi se primus obtulit
salutarem, et nos, in sui memoriam, praecepit offerre.”

# Vgl in diesem Sinne zumindest Institutio Generalis Missalis Romani Nr. 55f, in: Missale Romanum
1975, 40: ,Intendit vero Ecclesia ut fideles non solummodo immaculatam hostiam offerant sed

etiam seipsos offerre discant...”

®»  Dem Charakter dieses Beitrages entsprechend kénnen hier weder die Texte im einzelnen analysiert
noch die Literatur umfassend diskutiert werden. Vgl. zur Sache neben den im folgenden zitierten
Arbeiten v.a. auch Reinhard Mefiner, Die Mefireform Martin Luthers und die Eucharistie der Alten
Kirche. Ein Beitrag zu einer systematischen Liturgiewissenschaft (ITS 25). Innsbruck/Wien 1989,
45-67; ders., Einige Probleme des Eucharistischen Hochgebets, in: Bewahren und Erneuern.
Studien zur Mefliturgie. FS Hans Bernhard Meyer. Hg. von Reinhard Mefiner/Eduard Nagel/Rudolf
Pacik (ITS 42). Innsbruck/Wien 1995, 174201, v.a. 191-199; auch Georg Biitzing, Der Opfergedanke
in der erneuerten MeSliturgie, in: L] 39. 1989, 105-118, v.a. 113-117.

*® Vgl in diesem Sinn meinen Versuch: Haunerland (s. Anm. 13) 106-113.



Haunerland/Die Messe — eine Opferfeier?

131

Mefifeier, vor den Vater zu tragen®.
Sehr realistisch sagt es der 4. Hoch-
gebetstext: ,So bringen wir dir seinen
Leib und sein Blut dar, das Opfer, das
dir wohlgeféllt und der ganzen Welt
Heil bringt”.** Die Interpretation, dafl
die Kirche nach den Einsetzungs-
worten Christus vor den Vater trigt,
findet Unterstiitzung durch die zweite
Strophe nach den Einsetzungsworten
im 3. Hochgebetstext; dort heifit es:
~Schau giitig auf die Gabe der Kirche.
Denn sie stellt dir das Lamm vor
Augen, das geopfert wurde und uns
nach deinem Willen mit dir verséhnt
hat”.®

Es diirfte allerdings durchaus klarend
sein, einen Moment vom Objekt der
Darbringung abzusehen und den Dar-
bringungsvorgang selbst bewufit in
den Blick zu nehmen*. Da die Liturgie
eine sakramentale Grundstruktur hat,
konnen auch einzelne liturgische Voll-
ziige an dieser sakramentalen Grund-
struktur Anteil haben. Die sichtbaren
Vorgénge sind dann Trdger unsicht-
barer Wirklichkeiten, dem empirisch
Faflbaren entspricht ein inneres Ge-
schehen des Glaubens, und die konkre-
ten Handlungen haben einen Bedeu-
tungstiberschuf. Das kirchliche Dar-
bringen in der Liturgie ist unter dieser
Voraussetzung mehr als eine aufiere
Handlung. Wir bringen Brot und Wein,

aber wir bringen die Gaben gerade
nicht als Gaben fiir ein Naturalopfer,
sondern wir bringen diese Gaben her-
bei und legen sie auf den Altar, weil
wir mit diesen Gaben uns selbst in
diese Feier einbringen wollen. Wir hal-
ten sie Gott hin, nicht damit er diese
Gaben uns aus den Handen nimmt,
sondern weil wir uns selbst ihm hinge-
ben wollen.

Allerdings ist alles liturgische Tun
keine autonome Handlung, die wir aus
eigener Kraft und Vollkommenheit
vollbringen konnten. Liturgische Akte
konnen von der Kirche nur in Gemein-
schaft mit Christus und in Teilhabe an
seinem priesterlichen Handeln vollzo-
gen werden. Also sind auch jede litur-
gische Darbringung und die darin zum
Ausdruck kommende Selbsthingabe
nicht losgelést von seiner Hingabe.
Vielmehr nehmen wir mit unserer
liturgischen Selbsthingabe an seiner
priesterlichen Selbstdarbringung teil.
Die Rede von der Darbringung des
Leibes und Blutes Christi®* kann in
diesem Kontext durchaus noch einmal
anregend wirken: Wir, die Kirche, der
mystische Leib Christi, bringen in der
Tat uns selbst dar, wenn wir die sakra-
mentalen Zeichen darbringen. Denn
auch im Leib und Blut Christi steht uns
nicht einfach eine Gabe gegeniiber, mit
der wir wie mit einem beliebigen Ob-

3 Vgl. in diesem Sinn Reiner Kaczynski, Das Opfer Christi und die Darbringung der Kirche.
Anmerkungen zur angeblichen Verworrenheit unserer Hochgebetstexte, in: Gratias agamus.
Studien zum eucharistischen Hochgebet. FS Balthasar Fischer. Hg. von Andreas Heinz/Heinrich
Rennings, Freiburg/Basel/Wien 1992, 149-166, v.a. 157-159.

2 MeBbuch 1988, 508.
% MeBbuch 1988, 496.

*  Vgl. zu diesem Ansatzpunkt (die insgesamt fiir die anstehende Problematik einschldgige Studie)
Martin Stuflesser, Memoria Passionis. Das Verhdlinis von lex orandi und lex credendi am Bei-
spiel des Opferbegriffs in den Eucharistischen Hochgebeten nach dem II. Vatikanischen Konzil
(MthA 51), Altenberge 1998, 273f. — Zur theologischen Interpretation des darbringenden Handelns
der Kirche vgl. insgesamt auch Lies (s. Anm. 25) 159-233.

*  Vgl. neben der Formulierung im 4. Hochgebetstext auch Kanon 2 in der Lehre und den Kanones
iiber das MefSopfer auf dem Konzil von Trient (DH 1752).



132

Haunerland/Die Messe — eine Opferfeier?

jekt umgehen konnten. Vielmehr kén-
nen wir mit dieser Gabe nur umgehen,
weil er selbst uns dazu ermaéchtigt,
indem er uns zu seinem Leib gemacht
hat und uns Anteil gibt an seiner eige-
nen Hingabe*.

Die Frage bleibt natiirlich erlaubt, ob
die liturgischen Texte diesen Gedanken
der personalen Partizipation an der
Selbsthingabe Jesu optimal zum Aus-
druck bringen?. Doch vor jedem korri-
gierenden Eingriff muf8 man bedenken,
dafl liturgische Texte keine defini-
torischen Texte sind. Haufig umspielen
sie das, was sie meinen, und fordern
von daher dazu heraus, sich auf das
Ausgesagte und damit auf den liturgi-
schen Vollzug immer wieder neu ein-
zulassen. Selbst sperrige Texte kénnen
also durchaus eine wichtige Funktion
haben®.

Gerade weil die liturgischen Texte nun
eine einfache Unterscheidung in das
sacrificium Christi am Kreuz und die
oblatio der Kirche im liturgischen Tun
nicht erlauben, halten sie wach, dafs
unser liturgisches Tun Teilhabe an
Christi eigenem Werk ist. Die Messe
ist also auch eine Opferfeier, weil sie

unser Opfer ist, insofern es um unsere
Selbsthingabe an den Vater und an die
Menschen geht. Diese Hingabe ist aber
nicht autarke Leistung, sondern Ge-
schenk des Geistes und sakramental
vermittelte Teilhabe an der Hingabe
Christi.

Die sakramentale Teilhabe ist in gewis-
ser Weise die andere Seite der sakra-
mentalen Anamnese. Auf eine ent-
sprechende Sichtweise macht Hans
Bernhard Meyer im Anschluff an
Cesare Giraudo aufmerksam. Nach
dessen Interpretationsmodell zielt die
gottesdienstliche Feier ,nicht darauf
ab, Christus und sein Heilswerk uns
gegenwdrtig zu setzen. Es geht viel-
mehr darum, daff wir im Medium
rituell-kultischen Tuns je neu in die
Gegenwart seiner Person und seines
Heilswerkes eintreten diirfen”®. In die-
ser Perspektive ist es vielleicht noch
einfacher zu verstehen: Die Einmalig-
keit und Allgeniigsamkeit der Erlo-
sungstat Jesu wird durch ein Opfern
der Christen nicht in Frage gestellt,
weil die Christen sakramental An-
schluf8 erhalten an seiner Hingabe.

37

Diese Dimension war auch fiir das sakramental-anamnetische Denken der Mysterientheologie
wichtig. So kann Odo Casel beispielsweise formulieren: , Weil wir aber mit Christus ein Leib sind,
sind wir in dieses Opfer eingeschlossen. Wir opfern uns selbst in ihm und mit ihm dem Vater.
Durch Christus kénnen wir den Leib und das Blut des Herrn Gott opfern. Wir selbst aber sind die-
ser Leib und dieses Blut. Wenn néamlich der Priester bei der Mysterienfeier spricht: ,Das ist mein
Leib, das ist mein Blut’, so werden diese Worte nicht nur iiber die Gestalten von Brot und Wein
gesprochen, sondern tiber uns. Wir alle sind durch diese Worte bezeichnet” (Odo Casel, Das christ-
liche Opfermysterium. Zur Morphologie und Theologie des eucharistischen Hochgebetes. Hg. von
Viktor Warnach, Graz/Wien/Koln 1968, 424f).

Auch kann man Hans-Joachim Schulz (Okumenische Aspekte der Darbringungsaussagen in der
erneuerten romischen und in der byzantinischen Liturgie, in: ALW 19. 1978, 7-28, hier 25) zustim-
men, ,daB die unmittelbare Verbindung von offerimus- und Corpus-Christi-Aussagen nicht als opti-
maler Ausdruck einer Teilhabe am Opfer Christi im Sinne der Mysterientheologie gelten kann”.
Fiir eine Korrektur mifverstindlicher liturgischer Ausdriicke votiert immerhin sogar ein
Gutachten, das im Auftrag des Papstlichen Rates fiir die Einheit der Christen erstellt wurde und
von diesem Rat dem Okumenischen Arbeitskreis zur Verfiigung gestellt worden ist; vgl. dazu
Okumenischer Arbeitskreis: Lehrverurteilungen - kirchentrennend? IV (s. Anm. 15) 81.

Sie bediirfen allerdings der Ergidnzung durch andere Ausdrucksformen, in denen das Gemeinte
auf einfachere Weise zum Tragen kommt. Die unvermeidlichen Vereinfachungen und Einseitig-
keiten in solchen Texten scheinen solange akzeptabel, wie der einzelne Text durch das Gesamt der
liturgischen Texte noch einmal neu interpretiert werden kann und mug.

Meyer (s. Anm. 23) 449.



Haunerland /Die Messe - eine Opferfeier?

133

3. Zum aktuellen ,,Sitz im Leben”
der Frage nach dem Opfercharakter
der Messe

Das Miflbehagen, das in der Vergan-
genheit aus verstindlichen Griinden
bei manchem opfertheologischen
Sprachspiel aufkam, hat weitgehend
zu einem Verlust der Rede vom Mef-
opfer gefiihrt. Gewiffs war eine Auf-
arbeitung der 6kumenischen Kontro-
versen notwendig. Aber wire es jetzt
nicht besser, auf die mifiverstiandliche
Rede vom Opfer ganz zu verzichten?
Hat die Frage nach dem Opfercharak-
ter der Messe denn wirklich noch eine
Lebensrelevanz?

Der ersatzlose Verzicht auf den Opfer-
begriff ware verhdngnisvoll, weil der
Begriff nachweislich durch die gan-
ze Kirchengeschichte hindurch zum
theologischen Symbolwort fiir eine
sakramententheologisch bedeutsame
Wirklichkeit geworden ist. Dafl die
sakramentale Vergegenwértigung der
Hingabe Christi und die sakramentale
Teilhabe an seiner Hingabe das glaubi-
ge Bewufltsein in der Gegenwart nicht
préagen, hat bereits konkrete Folgen fiir
eine aktuelle pastoralliturgische Frage
mit ekklesiologischer Tragweite. Denn
wie kann ohne eine angemessene Mef3-
opfertheologie ausgesagt werden, was
die Mefifeier von einem Wortgottes-
dienst unterscheidet, der mit einer
Kommunionfeier verbunden wird?

Die zeitweise engagiert gefiihrte De-
batte um die Sinnhaftigkeit und theo-
logische Legitimitdt einer Kommu-
nionausteilung bei priesterlosen Ge-
meindegottesdiensten® hat die Praxis
der meisten Gemeinden nicht beein-
flut. Grund dafiir diirfte sein, daf
die eucharistische Frommigkeit der
praktizierenden Gemeindemitglieder
heute weitgehend allein auf die Kom-
munion bezogen ist. Angestofien durch
die Kommuniondekrete Pius’ X. (*1835;
1903-1914) am Beginn des 20. Jahr-
hunderts und gefoérdert durch die Ver-
kiirzung der eucharistischen Niich-
ternheit auf eine Stunde konnte sich
eine solche Kommunionfrémmigkeit
im Gefolge der nachkonziliaren Litur-
giereform in prinzipiell erfreulicher
Weise entwickeln. Der bisher kaum
wahrgenommene Mangel ist aller-
dings, daf8 sich eine wirkliche Mef-
frommigkeit und damit eine umfas-
sende Eucharistiefréommigkeit in dieser
Zeit auf breiter Basis nicht ausgebildet
haben*.

Eine zeitgemiafle Meflopfertheologie
konnte helfen, das Wesen der Mefifeier
selbst wieder in den Blick zu bekom-
men. Denn eine gewisse Fixierung auf
die (somatische) Realprdsenz korre-
spondierte mit einer Frémmigkeit, die
wesentlich von der Anbetung be-
stimmt war. Eine gesunde Kommu-
nionfrommigkeit zielt auf die perso-
nale Begegnung mit Christus und

41

Ohne eingehende (und sauber abwigende) Diskussion nennt die wichtigste Literatur Bernhard
Kirchgessner, Kein Herrenmahl am Herrentag? Eine pastoralliturgische Studie zur Problematik der
sonntaglichen Wort-Gottes-Feier (StPLi 11). Regensburg 1996, 189-200; die Bedenken gegen die
Kommunionfeiern hat v.a. Arno Schilson mehrfach herausgestellt (vgl. etwa den in Anm. 41
genannten Beitrag); zur Gegenposition vgl. v.a. Reiner Kaczynski, Sonntagliche Kommunionfeier.
Irrweg oder legitimer Ausweg? In: Der Sonntag. Anspruch — Wirklichkeit — Gestalt. FS Jakob
Baumgartner. Hg. von Alberich Martin Altermatt/Thaddiius A. Schnitker unter Mitarbeit von Walter
Heim, Wiirzburg/Freiburg 1986, 213-224; jiingst auch Manfred Waltl, Von der Tugend, die Not zu
lindern. Zur theologischen Legitimitét priesterloser Gottesdienste mit Kommunionfeier, in:
Gottesdienst 31. 1997, 145-148.

Vgl. in diesem Sinne auch Arno Schilson, Aus der Not keine Tugend machen! Bemerkungen zu
theologischen Problemen sonntéglicher Gemeindegottesdienste ohne Priester, in: Anzeiger fiir die
Seelsorge 102. 1993, 93-96; 158-164, hier 158f.



134

Haunerland/Die Messe - eine Opferfeier?

entspricht damit einem Sakramenten-
verstdndnis, in dem die Personalpré-
senz stirker betont wird. Erneuerung
der Mefsopfertheologie kénnte bedeu-
ten, die Aktualprasenz, das heifit die
Gegenwart der Selbsthingabe Christi
und unsere Teilhabe an dieser seiner
Hingabe zum Ausgangspunkt einer er-
neuerten Eucharistiefrommigkeit wer-
den zu lassen. Vorldufig allerdings
dréngt sich der Eindruck auf, daf8 die
verhidngnisvolle Trennung von Sakra-
ment und Opfer in der Spiritualitat
noch weiterbesteht.

Gelénge es, diese Trennung zu iiber-
winden, dann koénnte eine erneuerte
Mefiopfertheologie helfen, daf8 die lex
orandi nicht nur zum Mafistab der lex
credendi wird; als lex agendi® oder lex
vivendi® kénnte sie spirituell und exi-
stentiell pragend werden*. Denn wenn
die Rede von der Messe als Opfer der
Kirche wesentlich bedeutet, daf8 wir
teilhaben an der Selbsthingabe Jesu,
dann kann sich diese communio mit
ihm nicht auf die sakramentale Feier
beschrianken. Die Teilhabe an seiner
Selbsthingabe beinhaltet eine Selbst-
hingabe der Kirche und der Glaubigen
und zielt auf eine Selbsthingabe auch
im Alltag. Eucharistische Existenz ist
auf diesem Hintergrund eine Existenz,
die wesentlich von der Lebensbewe-
gung Jesu bestimmt ist. Dabei ist diese

Hingabe der einzelnen Christen nicht
eine Leistung, die als verdienstvolles
Werk neben die Hingabe Jesu tritt, son-
dern sie wird durch ihn und sein Werk
gerade erst ermoglicht.

Dieser Zusammenhang von MefSopfer
und Lebenshingabe des einzelnen
Christen war noch vor wenigen Jahr-
zehnten im religiésen Bewufitsein pra-
sent. Ein Beispiel dafiir ist die Erzéh-
lung ,,Der Zug war piinktlich”, mit der
Heinrich Boll (1917-1985) 1949 an die
Offentlichkeit trat. Sie handelt von
dem jungen Soldaten Andreas, der auf
dem Weg an die Ostfront immer mehr
von der Gewiflheit seines nahenden
Todes erfiillt wird. Selbst der Zeitpunkt
seines Endes steht ihm vor Augen:
+Ich werde sterben, wenn Paul [d.i.
sein priesterlicher Freund] zum Altar
tritt”®. Ein innerer Zwang liegt auf
ihm, fiir die ganze Welt und fiir jeden
einzelnen zu beten. Noch unmittelbar
vor seinem Ende denkt Andreas: ,Gott,
Gott, wo habe ich meine Zeit gelassen,
nichts habe ich getan, nie habe ich
etwas getan, ich muf$ doch beten, beten
fiir alle, und in diesem Augenblick
ersteigt Paul zu Hause die Stufen des
Altares und beginnt zu beten: Introibo.
Und auch seine Lippen beginnen das
Wort zu formen: Introibo”*. Durch das
Mefopfer, das sein Freund Paul ,in
diesem Augenblick” des Todes feiert,

42

43

Vgl. diesen Ausdruck bei Teresa Berger, Lex orandi — lex credendi - lex agendi. Auf dem Weg zu
einer 6kumenisch konsensfahigen Verhiltnisbestimmung von Liturgie, Theologie und Ethik, in:
ALW 27. 1985, 425-432.

Vgl. diesen Ausdruck bei Klaus-Peter Jorns, lex credendi — lex orandi — lex vivendi. ,Gemeinde-
aufbau’ in der 1. und 2. Phase (praktisch-)theologischer Ausbildung, in: Festschrift fiir Frieder
Schulz. Freude am Gottesdienst. Hg. von Heinrich Riehm, Heidelberg 1988, 30-38, v.a. 33f.

Daf es mir hier nicht einfach um einen ethischen Sollensanspruch und nicht nur um eine ekklesio-
logische beziehungsweise gemeindetheologische Dimension, sondern um eine Lebenshaltung
geht, ist bei der Interpretation der Begriffe lex agendi und lex vivendi zu beachten. — Vgl. zu diesen
Uberlegungen auch Stuflesser (s. Anm. 34) 462—476.

Heinrich Boll, Der Zug war piinktlich. Erzdhlung (dtv 818). 18. Aufl. Miinchen 1987, 77. — Den
Hinweis auf diese Erzdhlung und ihre opfertheologischen Implikationen verdanke ich meinem
Assistenten Mag. Christoph Freilinger.

Ebd. 123f. — Mit dem ,Introibo” (,Zum Altare Gottes will ich treten...”) begann der Priester im
seinerzeitigen Ritus die Messe.



Haunerland/Die Messe - eine Opferfeier?

135

wird das vordergriindig sinnlose Ster-
ben des Andreas als Opfertod gedeu-
tet”. Mit dieser Deutung nimmt Boll
nicht seine Anklage gegen die Sinn-
losigkeit des Krieges zuriick. Aber er
besteht auf der Mboglichkeit eines
Sinnes fiir das Leben und Sterben der
Einzelnen auch inmitten der kriege-
rischen Absurditit. Treffend sagt der
evangelische Theologe Heinrich Jiir-
genbehring: ,So wird Andreas, der ja
Glied der katholischen Kirche und
somit Glied am Leibe Christi ist, hin-
eingenommen in das Opfer der Eu-
charistie, das der Kaplan vollzieht.

Und dieses geschieht in ,Gleichzeitig-
keit’. Der Augenblick der ,Wandlung’
ist der ,Augenblick’, in dem Andreas
stirbt, um ins ,Leben gefiihrt’ zu wer-
den”*.

Vor knapp 50 Jahren konnte es offen-
sichtlich gelingen, mit einem mensch-
lichen Lebensschicksal das Wesen des
Meflopfers und mit dem Wesen des
Mefopfers das Leben eines Menschen
zu interpretieren. Bleibt die Hoffnung,
dafs auf neue Weise solche Interpre-
tationen wieder moglich werden — frei-
lich nicht nur in der Literatur, sondern
im realen Leben gldubiger Menschen.

¥ Vgl. Heinrich [iirgenbehring: Liebe, Religion und Institution. Ethische und religiose Themen bei
Heinrich Boll (Theologie und Literatur 2), Mainz 1994, 82.

% Ebd. 98.



