
Boelder1/ Vom Opfergeist 145

Vom Opfergeist
Versuch über Batailles ‚Theorie der elig10n‘

inführung
der Religionstheorie des französischen

Philosophen Georges Bataille omMm: dem
Opfer eine konstitutive olle Obwohl Was aber meınt das, „Opfergeist”?
dies bei Bataille antichristlich konzipiert ist, Das „Geist”-Buch schlec. Hegels
hält unser utor, Assiıstent stitu: für ‚Phänomenologie des Geistes’, voll-
Philosophie der Katholisch-Theologischen zieht Gefolge der u  ärung eine
Hochschule LInz, eine christliche uselnan- für die Moderne und ochdersetzung für fruchtbringend und weiıter-
führend (Redaktion) Gegenwart entscheidende Denkbewe-

SUuNg, welche betrachtet als
eiInNne ‚Phänomenologie des Opfergei-

Der vorliegende lext versteht sich als stes’ erscheinen äft Es wird nämlich
Anregung, die Jüngerer Zeıt und mıt geopfert dieser ewegung, und
m Grund gekom- ZWar auf dem ar der hale

NıC Geringeres als die Welt selbster Kategorie des Opfers VO  S einer
Seite betrachten, die für gewöhnlich ihrer unauflöslichen Widersprüchlich-

der kritischen Diskussion des Be- keit, mıit anderen orten. in ihrer
oriffs S  e vorrang1g aufscheint Ich intergehbaren Materialität und
unternehme hier den Versuch, unter Körperlichkeit, zugunsten der Erste-
Rückgriff auf eın 1M deutschen Sprach- hung des einen „Welt”-Geistes, dem
Taum nach WwWI1e VOT wenig reziıplertes TEeC nichts mehr fremd 1st mıt
edankengut, namentlic das Den- einer Ausnahme das Heılige. Dem idea-
ken des französischen Bibliothekars, listischen Opfer der Weilt korrespon-
stellers und Philosophen Georgzes 1er eın folgenschweres Opfer des
Atfaılle (1897—19 die Möglichkeit Heiligen selıner rückhaltlosen Pro-
und Sinnhaftigkeit eines posıtıven Be- fanierung qua totaler Historisierung,
ZUES gegenwärtigen skurs ber die sich manifestiert als Finalisierung,
den Opferbegriff herauszustellen. Was Instrumentalisierung und Rationalisie-
ich folgenden als das Charakteri- LUn er Gegenstände und Vorgänge
stische und NI1C zuletzt christ- markant VO  5 ege selbst Worte
er Sicht) eminen Herausfordernde gefaßt dem berühmten Satz d us den
des Batailleschen Denkens vorstellen ‚Grundlinien der Philosophie des
möchte, iıst die arın VOTSCHOMMENE Rechts‘ VO  5 1820 „Was vernünftig ıst,
eigentümliche Verknüpfung VO:  o das ist wirklich; und W dSs wirklich ist,
„Opfer  44 und „Geist“” Gestalt der das ist vernünftig.”” Der Preis aber für
„Verschwendung” der des „Opfer- Vernunft und ufklärung, welche die
geistes”. sogenannte oderne ermöglichen, ist

Für diese icht- der aum-KRezeption gibt verschiedene rüunde: vgl dazu VOT em Bernd
eUuS, Georges ataılle. Eine Thanatographie, Bde.,en 1984, 1988, 1995
G. W. He el, Grundlinien der Philosophie des eC. Stuttgart-Bad Cannstatt

Sämtlicheer ZWanzıg Bänden, hg. Von ermann Glockner,

Boelderl/Vom Opfergeist 145 

ARTUR R. BOELDERL 

Vom Opfergeist 
Versuch über Batailles ,Theorie der Religion' 

In der Religionstheorie des französischen 
Philosophen Georges Bataille kommt dem 
Opfer eine konstitutive Rolle zu. Obwohl 
dies bei Bataille antichristlich konzipiert ist, 
hält unser Autor, Assistent am Institut für 
Philosophie der Katholisch-Theologischen 
Hochschule Linz, eine christliche Auseinan­
dersetzung für fruchtbringend und weiter­
führend. (Redaktion) 

Der vorliegende Text versteht sich als 
Anregung, die in jüngerer Zeit und mit 
gutem Grund in Mißkredit gekom­
mene Kategorie des Opfers von einer 
Seite zu betrachten, die für gewöhnlich 
in der kritischen Diskussion des Be­
griffs nicht vorrangig aufscheint. Ich 
unternehme hier den Versuch, unter 
Rückgriff auf ein im deutschen Sprach­
raum nach wie vor wenig rezipiertes 
Gedankengut, namentlich das Den­
ken des französischen Bibliothekars, 
Schriftstellers und Philosophen Georges 
Bataille (1897-1962) t, die Möglichkeit 
und Sinnhaftigkeit eines positiven Be­
zugs im gegenwärtigen Diskurs über 
den Opferbegriff herauszustellen. Was 
ich im folgenden als das Charakteri­
stische und (nicht zuletzt aus christ­
licher Sicht) eminent Herausfordernde 
des Batailleschen Denkens vorstellen 
möchte, ist die darin vorgenommene 
eigentümliche Verknüpfung von 
"Opfer" und "Geist" in Gestalt der 
"Verschwendung" oder - des "Opfer­
geistes". 

O. Hinführung 

Was aber meint das, "Opfergeist"? 
Das "Geist"-Buch schlechthin, Hegels 
,Phänomenologie des Geistes', voll­
zieht im Gefolge der Aufklärung eine 
für die Moderne und noch unsere 
Gegenwart entscheidende Denkbewe­
gung, welche es genau betrachtet als 
eine ,Phänomenologie des Opfergei­
stes' erscheinen läßt. Es wird nämlich 
geopfert in dieser Bewegung, und 
zwar - auf dem Altar der Dialektik -
nichts Geringeres als die Welt selbst in 
ihrer unauflöslichen Widersprüchlich­
keit, mit anderen Worten: in ihrer 
unhintergehbaren Materialität und 
Körperlichkeit, zugunsten der Erste­
hung des einen "Welt"-Geistes, dem 
freilich nichts mehr fremd ist - mit 
einer Ausnahme: das Heilige. Dem idea­
listischen Opfer der Welt korrespon­
diert ein folgenschweres Opfer des 
Heiligen in seiner rückhaltlosen Pro­
fanierung qua totaler Historisierung, 
die sich manifestiert als Finalisierung, 
Instrumentalisierung und Rationalisie­
rung aller Gegenstände und Vorgänge 
- markant von Hegel selbst in Worte 
gefaßt in dem berühmten Satz aus den 
,Grundlinien der Philosophie des 
Rechts' von 1820: "Was vernünftig ist, 
das ist wirklich; und was wirklich ist, 
das ist vernünftig."2 Der Preis aber für 
Vernunft und Aufklärung, welche die 
sogenannte Moderne ermöglichen, ist 

Für diese Nicht- oder Kaum-Rezeption gibt es verschiedene Gründe: vgl. dazu vor allem Bernd 
Mattheus, Georges Bataille. Eine Thanatographie, 3 Bde., München 1984, 1988, 1995. 
G. W.F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Stuttgart-Bad Cannstatt 41964, S. 33 
(= Sämtliche Werke in zwanzig Bänden, hg. von Hermann Glockner, Bd. 7). 



146 Boelderl1/ Vom Opfergeist

das Verschwinde des Heiligen aus der da{fßs er einen Teil seiner Quellen
Welt, welches wiederum gleichbedeu- ideengeschichtlich wI1e persönlic
tend ist mıt einem Verschwinden der dem Christentum weıltesten Sinne,
Welt aus der Gegenständlichkeit, die sSCHAaAUCI einer frühen, VO!  ; selbst
unmehr als zweckrationaler Zusam- als „sehr katholisch“ bezeic  etien
menhang gedacht wird. Mit dieser ase 1m en des Jungen ataılle
Denkbewegung wird vieles möglich, verdankt?, und andererseits, da{fßs Ba-
Was undenkbar WAarl; mußfs tailles enken, ohne Abstriche VO:  5
sich aber klaren seın, da{fs damiıt dessen Radikalität auf nehmen,
zugleic anderes unmöglich wurde wesentlichen Momenten des Christen-
beziehungsweise either nıiıcht der tums durchaus kompatibel ist der
kaum mehr gedacht werden kann. weni1gstens gesehen werden kann.?
Diesem „unmöglichen“ und „undenk-
baren“ Anderen widmet sich die Batailles philosophischer
These Georges Batailles Die „Rückkehr Ausgangspunkt
des Heiligen” ist der Entzug des Ge-
genstands aus der Sphäre der Ding- selner VO.:  5 der Hegelschen Herr-
lichkeit, erreicht pfer (Opfer des Knecht-Dialektik inspirlerten und sich
„Dings“ qua Opfer des eıstes und zugleic reibenden esenbil-
der bewulßsten, die Grenzen des Be- dung® au: ataılle Sturm insbesonde-
wulstseins heranführenden Verschwen- Hegels arteinahme für die
dung. Das den eNgsereN Arbeit des echtes, durch welche die-
Bereich der elig10n eligion, die für SCcr als die Wahrheit des e 1IDSTDe-

wußtseins und damit des GeistesBataille gleichbedeutend ist muıt der
beschriebenen Leistung: Opferung sich selbst kommen onNnne Er tut 1e$5
(Zerstörung) des Dings „ZUIN Zwecke“ freilich nicht aus einem anti-proletari-
hier verorte sich zugleic auch schon schen, gleichsam rechtshegelianischen
eın innerer Widerspruch VO|  > Batailles Affekt heraus das verhindert schon
‚Theorie der Religion‘) se1iner estitu- se1ine Ausbildung bel dem Linkshege-
jerung Clie Welt des Heıiligen, Verlr- lianer Alexandre Kojeve), sondern weil
standen als Bereich dessen, Was aller 1im Gegenteil arın die IIrszene des
ingli  en inalität, der besser, er modernen Kapitalismus und selıner Redu-
weckrationalıitäenensich zierung aller Phänomene, einschliefßlich
dieser enkerische Gestus bei ataılle des Menschen selbst, auf die Sphäre der
selbst nıcht 1Ur als anti-hegelianisch bloßen Dinglichkeit rblickt, welche
worın WIT folgen können bON- ausmacht, da{( alle Gegenstände
dern auch als explizit anti-christlich och ach ihrer potentiellen Instru-
gebärdet, Lä{fst sich einerseits zeıgen, mentalisierbarkeit ewerte werden.

Vgl AattNeus, I/ 45—50, und Denıis Hollıer, La prise de la concorde. Essa1l1s SUr Georges
Bataille, Paris 1974
Für diesen Aspekt meines Aufsatzes stutze ich mich vornehmlich auf die vorzügliche Dissertation
des Bamberger Theologen Robert Ochs, Verschwendung. Die eologie 1mM Gespräch mıit Georges
Bataille, Frankfurt Main-Berlin-Bern 1995, die ‘O{Z der 1MmM Untertitel angegebenen
Perspektive auf die theologische Relevanz VO!]  - ataılles Denken doch zugleic uch ine profunde
Einführung und Gesamtdarstellung bietet.
Batailles eingehende Auseinandersetzung mıiıt Hegel 1m allgemeinen und seine türe der Herr-
Knecht-Dialektik besonderen verdienten eine ausführlichere Darstellung, als ich sS1e hier eıisten
kann: S1e muß daher ınem anderen Text vorbehalten bleiben.

146 

das Verschwinden des Heiligen aus der 
Welt, welches wiederum gleichbedeu­
tend ist mit einem Verschwinden der 
Welt aus der Gegenständlichkeit, die 
nunmehr als zweckrationaler Zusam­
menhang gedacht wird. Mit dieser 
Denkbewegung wird vieles möglich, 
was zuvor undenkbar war; man muß 
sich aber im klaren sein, daß damit 
zugleich anderes unmöglich wurde 
beziehungsweise seither nicht oder 
kaum mehr gedacht werden kann. 
Diesem "unmöglichen" und "undenk­
baren" Anderen widmet sich nun die 
These Georges Batailles: Die "Rückkehr 
des Heiligen" ist der Entzug des Ge­
genstands aus der Sphäre der Ding­
lichkeit, erreicht im Opfer (Opfer des 
"Dings" qua Opfer des Geistes) und in 
der bewußten, an die Grenzen des Be­
wußtseins heranführenden Verschwen­
dung. Das führt uns in den engeren 
Bereich der Religion - Religion, die für 
Bataille gleichbedeutend ist mit der 
beschriebenen Leistung: Opferung 
(Zerstörung) des Dings "zum Zwecke" 
(hier verortet sich zugleich auch schon 
ein innerer Widerspruch von Batailles 
,Theorie der Religion') seiner Restitu­
ierung an die Welt des Heiligen, ver­
standen als Bereich dessen, was aller 
dinglichen Finalität, oder besser, aller 
Zweckrationalität enträt. Während sich 
dieser denkerische Gestus bei Bataille 
selbst nicht nur als anti-hegelianisch -
worin wir ihm folgen können -, son­
dern auch als explizit anti-christlich 
gebärdet, läßt sich einerseits zeigen, 

Boelderl/Vom Opfergeist 

daß er einen Teil seiner Quellen -
ideengeschichtlieh wie persönlich -
dem Christentum im weitesten Sinne, 
genauer einer frühen, von ihm selbst 
als "sehr katholisch" bezeichneten 
Phase im Leben des jungen Bataille 
verdankP, und andererseits, daß Ba­
tailles Denken, ohne Abstriche von 
dessen Radikalität in Kauf zu nehmen, 
wesentlichen Momenten des Christen­
tums durchaus kompatibel ist oder 
wenigstens so gesehen werden kann.4 

1. Batailles philosophischer 
Ausgangspunkt 

In seiner von der Hegeischen Herr­
Knecht-Dialektik inspirierten und sich 
zugleich an ihr reibenden Thesenbil­
dungS läuft Bataille Sturm insbesonde­
re gegen Hegels Parteinahme für die 
Arbeit des Knechtes, durch welche die­
ser - als die Wahrheit des Selbstbe­
wußtseins und damit des Geistes - zu 
sich selbst kommen könne. Er tut dies 
freilich nicht aus einem anti-proletari­
schen, gleichsam rechtshegelianischen 
Affekt heraus (das verhindert schon 
seine Ausbildung bei dem Linkshege­
lianer Alexandre Kojeve), sondern weil 
er im Gegenteil darin die Urszene des 
modernen Kapitalismus und seiner Redu­
zierung aller Phänomene, einschließlich 
des Menschen selbst, auf die Sphäre der 
bloßen Dinglichkeit erblickt, welche es 
ausmacht, daß alle Gegenstände nur 
noch nach ihrer potentiellen Instru­
mentalisierbarkeit bewertet werden. 

Vgl. Mattheus, Bataille I, S. 45-50, und Denis Ho/Zier, La prise de la concorde. Essais sur Georges 
Bataille, Paris 1974. 
Für diesen Aspekt meines Aufsatzes stütze ich mich vornehmlich auf die vorzügliche Dissertation 
des Bamberger Theologen Robert Ochs, Verschwendung. Die Theologie im Gespräch mit Georges 
Bataille, Frankfurt am Main-Berlin-Bern u.a. 1995, die trotz der im Untertitel angegebenen 
Perspektive auf die theologische Relevanz von BatailIes Denken doch zugleich auch eine profunde 
Einführung und Gesamtdarstellung bietet. 
BatailIes eingehende Auseinandersetzung mit Hegel im allgemeinen und seine Lektüre der Herr­
Knecht-Dialektik im besonderen verdienten eine ausführlichere Darstellung, als ich sie hier leisten 
kann: sie muß daher einem anderen Text vorbehalten bleiben. 



147/Boelderl1/Vom Opfergeist

S1ie geraten och als den Im Verlauf der Phänomenologie des
1C als etwas, das etwas anderem Geistes verlagert ege das dialek-
dient auch als ‚WeC als etwas, tische Geschehen zwischen Herr und
das Sinn sich selbst hat das ec das zunächst ZwWEe1 g_
also WAare, hier Grund- ennten Bewußtseinen abgehandelt
wOort ataılles einzuführen Er arbeitet gleichsam theatralisc iInNnsSszenıer hat
auch heraus, da{fß diese bis die CHLZ1I8CS Bewulßstsein; auf e1liNner

Gegenwart symptomatische S, höheren Stufe des Geistes wiederholt
die bei ege präfiguriert sich das er VO  5 selb-
ımp WI1e explizit e11l1eT wachsenden ständigem und unselbständigem Be-
Lustfeindlichkeit OTSCHU| eistet die wulßfstsein och einmal und diese Wie-
sich etwa Hegels Definition der erholung 1st notwendig, W e sich

das Selbstbewuftsein denn auf dasArbeit als „gehemmter Begierde“* fest-
machen ließe, und stellt die These Niveau des absoluten Geistes rheben
auf da{fs die zunehmende Verdrängung soll Dieses wird erreicht ber die
VO  a Erotik und Sexualität in Zusam- Herstellung e1Ner el der beiden
menhang STE. mıt eiler vergleichba- verschiedenen des unmehr
@11 erdrängung des es aus der all- einzelnen sich enn  n Selbst-
täglichen Erfahrung.’ Und ataılle Ist bewußtseins; solange diese Einheit
CS, der diesen Entwicklungen der nicht hergestellt ISt befindet sich das
oderne nachhaltiges Verschwinden Selbstbewulfßstsein ege. zufolge als
des eiligen okumentiert und „unglückliches Bewuftsein qua „DBe

die Grunderfahrungen UÜonNn Sexualıtät wulfßfstsein als des gedoppelten
und Tod etwa eispie des Opfers) 1Ur widersprechenden Wesens”® Und
STIar machen versucht die Zuge der Darstellung dessen, WI1IC

zufolge hier sthimmt ege sich dieser Weg des Bewulwßltseins ZUMM
dest teilweise das Wesen des Men- Selbstbewußfßtsein innerhalb e1i1es
schen maßigeblich bestimmen und Bewulßftseins gestaltet erweilist sich die
die hier Seiz sich VO  5 ege deut- Hegelsche hale vollends als 'oll-
lich ab UrC. eine WI1e auch i1i1MMmMer zugzsform Opferlogik Es ist das

trategie des Denkens WI1e des Selbstbewulßstsein selbst das e1iNnen Teil
auf den Begriff bringen SC1INIEeT selbst opfern mu(fs will anders

respektive den Griüff legen Sind SE1INeE €1 erzielen und dem
Bevor WIT den Gegenentwurf an des unglücklichen Bewulstseins
Batailles aber äher ansehen, bedarf C entfliehen.? Es MU: sich selbst opfern
och einer Präzisierung dessen, 1L1W.: wollen sich selbst SCWIMNECH
fern die Opferproblematik Hegels Dieses Selbstopfer vollzieht sich au-
Herr-Knecht-Dialektik tatsächlich lei- erhin „(d)urch die Oomente des
tet gebens des CISCNEN Entschlusses, dann

Hegel Phänomenologie des Geistes, Frankfurt Main 153 Theorie-Werkaus-
gabe, Bd
Was nichts hat mıt iner vordergründig feststellbaren Verbesserung der Lebensbedingun

der Menschen und ® damit niedriger werdenden Todeshäufi keit; ist die unverändert

wird.
gebliebene, furchtbare Wirklichkeit des Odes, die von der Gesellscha mehr und mehr geleugnet
Hegel, Phänomenologie, >. 163
Vgl a.a.O.,

Boelderl/Vom Opfergeist 

Sie geraten nur noch als Mittel in den 
Blick, als etwas, das etwas anderem 
dient, nie auch als Zweck, als etwas, 
das seinen Sinn in sich selbst hat, das 
also souverän wäre, um hier ein Grund­
wort Batailles einzuführen. Er arbeitet 
auch heraus, daß diese bis in die 
Gegenwart symptomatische Haltung, 
die er bei Hegel präfiguriert findet, 
implizit wie explizit einer wachsenden 
Lustfeindlichkeit Vorschub leistet, die 
sich etwa an Hegels Definition der 
Arbeit als "gehemmter Begierde" 6 fest­
machen ließe, und er stellt die These 
auf, daß die zunehmende Verdrängung 
von Erotik und Sexualität in Zusam­
menhang steht mit einer vergleichba­
ren Verdrängung des Todes aus der all­
täglic:hen Erfahrung.7 Und Bataille ist 
es, der an all diesen Entwicklungen der 
Modeme ein nachhaltiges Verschwinden 
des Heiligen dokumentiert und gegen 
sie die Grunderfahrungen von Sexualität 
und Tod (etwa am Beispiel des Opfers) 
stark zu machen versucht, die ihm 
zufolge - hier stimmt er Hegel zumin­
dest teilweise zu - das Wesen des Men­
schen maßgeblich bestimmen und 
die - hier setzt er sich von Hegel deut­
lich ab - durch keine wie auch immer 
geartete Strategie des Denkens wie des 
Handelns auf den Begriff zu bringen 
respektive in den Griff zu kriegen sind. 
Bevor wir uns den Gegenentwurf 
Batailles aber näher ansehen, bedarf es 
noch einer Präzisierung dessen, inwie­
fern die Opferproblematik Hegels 
Herr-Knecht-Dialektik tatsächlich lei­
tet. 

147 

Im Verlauf der ,Phänomenologie des 
Geistes' verlagert Hegel das dialek­
tische Geschehen zwischen Herr und 
Knecht, das er zunächst an zwei ge­
trennten Bewußtseinen abgehandelt, 
gleichsam theatralisch inszeniert hat, 
in ein einziges Bewußtsein; auf einer 
höheren Stufe des Geistes wiederholt 
sich mithin das Verhältnis von selb­
ständigem und unselbständigem Be­
wußtsein noch einmal, und diese Wie­
derholung ist notwendig, wenn sich 
das Selbstbewußtsein denn auf das 
Niveau des absoluten Geistes erheben 
soll. Dieses wird erreicht über die 
Herstellung einer Einheit der beiden 
verschiedenen Anteile des nunmehr 
einzelnen, in sich getrennten Selbst­
bewußtseins; solange diese Einheit 
nicht hergestellt ist, befindet sich das 
Selbstbewußtsein Hegel zufolge als 
"unglückliches BewußtseinJ/ qua "Be­
wußtsein seiner als des gedoppelten, 
nur widersprechenden WesensJ/8. Und 
im Zuge der Darstellung dessen, wie 
sich dieser Weg des Bewußtseins zum 
Selbstbewußtsein jetzt innerhalb eines 
Bewußtseins gestaltet, erweist sich die 
Hegeische Dialektik vollends als Voll­
zugsform einer Opferlogik: Es ist das 
Selbstbewußtsein selbst, das einen Teil 
seiner selbst opfern muß, will es anders 
seine Einheit erzielen und so dem 
Stand des unglücklichen Bewußtseins 
entfliehen.9 Es muß sich selbst opfern 
(wollen), um sich selbst zu gewinnen. 
Dieses Selbstopfer vollzieht sich genau­
erhin ,,(d)urch die Momente des Auf­
gebens des eigenen Entschlusses, dann 

G. w.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Frankfurt am Main '1980, S. 153 (= Theorie-Werkaus­
gabe, Bd. 3). 
Was nichts zu tun hat mit einer vordergründig feststellbaren Verbesserung der Lebensbedingun­
gen der Menschen und einer damit niedriger werdenden Todeshäufigkeit; es ist die unverändert 
gebliebene, furchtbare Wirklichkeit des Todes, die von der Gesellschaft mehr und mehr geleugnet 
wird. 
Hegel, Phänomenologie, S. 163. 
Vgl. a.a.O., S. 164. 



148 Boelder1l/ Vom ÖOpfergeist

des Eigentums und Genusses und end- S1ONnen menschlicher Wirklichkei dar?
Und ware dann nıcht vıellel: eınich durch] das posıtıve Moment des

Treibens eines unverstandenen Ge- enken, das sich konsequent
schäftes” *, worın das Bewulfstsein die wendet, eın ag  ges Remedium g_
Gewißheit erlangt, „ın Wahrheit se1ines sCH die menschenverachtenden Aus-
Ichs sich entäußert und sSeıin unmıuıt- wüchse eiıner Ökonomie, die sich
elbares Selbstbewußtsein einem Namen der Vernunft Aufklärung und
Dinge, einem gegenständlichen Sein umanısmus auf die Fahnen geheftet
gemacht en  44 u Und ege beeilt hat einer ernunft, die ataılles
sich festzustellen, da{fs lein uUurc ugen defizient gegenüber der
„diese wirkliche Aufopferung” *, nam- ota der Welterfahrung erscheint
iıch die konsequente Verdinglichung WIe die Hegels?
seliner selbst, das Bewulßstsein aus SE1-
LIE unglücklichen Zustand und
auf die Ööhe der Vernunft gelangen ı1 der Dingwelt und die

des Christentumskonnte.” Darauf also läuft die egel-
sche hale hinaus, können mıt
ataiılle festhalten die Vernunft Es ist durchaus zulässig, Batailles Werk
ermöglichen vermiuttels der restlosen 1im als eine einzige große Er-
Verdinglichung des Bewußtseins unter widerung auf ege. und die ano-
Verzicht auf Begierde und enu be- menologie lesen, zumal das, wIı1e
ziehungsweise letztendlicher Leug- OUCAU. berichtet, OffenDar eine der
HUn (qua instrumentalisierender Auf- ırkungen WAär, die die Lektüre Ba-
hebung) VO  5 Tod und Negativität. Das ailles auf enten der Philosophie
Bewulßftsein opfert all diese Grunder- 1mM rankreic der fünfziger Jahre
gen menschlichen Daseins, ausgeübt Wir beschränken ulls
sich auf die ene des Geistes auf- jedoch folgenden auf Batailles Aus-
schwingen können diesem Sin- ungen ZU pfer seiner ‚Theo-
L1E ist der e15 der Hegelschen ‚Phäno- rıe der Religion
menologie‘ tatsächlich eın Opfergeist. ES genuügt, Batailles diesbezügliche
Ist Opfer jedoch, WIT: Bataille fra- Überlegungen groben ‚ügen

rekonstruieren, damit auch schonSCNH, nicht etwas SanZ anderes? es
nicht vielmehr etwas wWwI1e den Kul- deren kritisches Potential gegenüber
minationspunkt jener auf dem ar einer durch und UrC kapitalistischen
der hale geopferten Urdimen- Warenwelt eutlic herauszustellen.

10 A.a.O., 175
A.a.Q., 175f. (Hervorhebungen Original

12 A.a.Q., 176. (Hervorhebung Original) Der Hinweis, da{f 65 sich bei diesem Selbstverzicht des
Bewußtseins eın Opfer handle, ist ege wichtig erschienen, dafß e auf derselben Seite
noch wel weiıtere Male anbringt. Vgl ebd

13 Vgl a.a.OQ., diesem Gegenstande, wOorin seın TIun und Sein, als dieses einzelnen
Bewußtseins, Sein und Iun d sıch ist, ist cCie orstellung der Vernunft geworden, der ewiß-
heit des Bewußtseins, seiner Einzelheit absolut sıch der alle Realität Zu senın.  “ (Hervorhebun-

Original)
Vgl ichel Foucault, Entretien VeC Trombadori, ders., Dıits et Ecrits 4-—1 tome
0-—19 Parıs 1994, 41—95, hier „Nietzsche, Blanchot et Bataille SONT les auteurs quı
m ’ ont permis de liberer de euxX quı Ont domine INa ormatıon universitaire, deb' des

15
annees 1950 Hegel et la phenomenologie.” Vgl uch a.a.0.,
Vgl Georges aılle, Theorie der Religion, München 1997 Batterien, 59)

148 

des Eigentums und Genusses und end­
lich [durch] das positive Moment des 
Treibens eines unverstandenen Ge­
schäftes"lO, worin das Bewußtsein die 
Gewißheit erlangt, "in Wahrheit seines 
Ichs sich entäußert und sein unmit­
telbares Selbstbewußtsein zu einem 
Dinge, zu einem gegenständlichen Sein 
gemacht zu haben" 11. Und Hegel beeilt 
sich festzustellen, daß allein durch 
"diese wirkliche Aufopferung"12, näm­
lich die konsequente Verdinglichung 
seiner selbst, das Bewußtsein aus sei­
nem unglücklichen Zustand treten und 
auf die Höhe der Vernunft gelangen 
konnte.13 Darauf also läuft die HegeI­
sche Dialektik hinaus, können wir mit 
Bataille festhalten: die Vernunft zu 
ermöglichen vermittels der restlosen 
Verdinglichung des Bewußtseins unter 
Verzicht auf Begierde und Genuß be­
ziehungsweise letztendlicher Leug­
nung (qua instrumentalisierender Auf­
hebung) von Tod und Negativität. Das 
Bewußtsein opfert all diese Grunder­
fahrungen menschlichen Daseins, um 
sich auf die Ebene des Geistes auf­
schwingen zu können - in diesem Sin­
ne ist der Geist der Hegeischen ,Phäno­
menologie' tatsächlich ein Opfergeist. 
Ist Opfer jedoch, so wird Bataille fra­
gen, nicht etwas ganz anderes? Stellt es 
nicht vielmehr so etwas wie den Kul­
minationspunkt jener auf dem Altar 
der Dialektik geopferten Urdimen-

10 A.a.O., S. 175. 

Boelderl/Vom Opfergeist 

sionen menschlicher Wirklichkeit dar? 
Und wäre dann nicht vielleicht ein 
Denken, das sich ihm konsequent zu­
wendet, ein tragfähiges Remedium ge­
gen die menschenverachtenden Aus­
wüchse einer Ökonomie, die sich im 
Namen der Vernunft Aufklärung und 
Humanismus auf die Fahnen geheftet 
hat - einer Vernunft, die in Batailles 
Augen so defizient gegenüber der 
Totalität der Welterfahrung erscheint 
wie die Hegels? 

2. Kritik der Dingwelt und die Rolle 
des Christentums 

Es ist durchaus zulässig, Batailles Werk 
im ganzen als eine einzige große Er­
widerung auf Hegel und die Phäno­
menologie zu lesen, zumal das, wie 
Foucault berichtet, offenbar eine der 
Wirkungen war, die die Lektüre Ba­
tailles auf Studenten der Philosophie 
im Frankreich der fünfziger Jahre 
ausgeübt hat.14 Wir beschränken uns 
jedoch im folgenden auf Batailles Aus­
führungen zum Opfer in seiner , Theo­
rie der Religion' (1948).15 
Es genügt, Batailles diesbezügliche 
Überlegungen in groben Zügen zu 
rekonstruieren, um damit auch schon 
deren kritisches Potential gegenüber 
einer durch und durch kapitalistischen 
Warenwelt deutlich herauszustellen. 

11 A.a.O., S. 175f. (Hervorhebungen im Original) 
12 A.a.O., S. 176. (Hervorhebung im Original) Der Hinweis, daß es sich bei diesem Selbstverzicht des 

Bewußtseins um ein Opfer handle, ist Hegel so wichtig erschienen, daß er ihn auf derselben Seite 
noch zwei weitere Male anbringt. Vgl. ebd. 

13 Vgl. a.a.O., S. 177: " ... in diesem Gegenstande, worin ihm sein Tun und Sein, als dieses einzelnen 
Bewußtseins, Sein und Tun an sich ist, ist ihm die Vorstellung der Vernunft geworden, der Gewiß­
heit des Bewußtseins, in seiner Einzelheit absolut an sich oder alle Realität zu sein." (Hervorhebun-
gen im Original) , 

l' Vgl. Michel Foucault, Entretien avec D. Trombadori, in: ders., Dits et Ecrits 1954-1988, tome IV: 
1980-1988, Paris 1994, S. 41-95, hier S. 48: "Nietzsche, Blanchot et Bataille sont les auteurs qui 
m'ont pennis de me liberer de ceux qui ont domine ma formation universitaire, au debut des 
annees 1950: Hegel et la phenomenologie." Vgl. auch a.a.O., S. 57. 

15 Vgl. Georges Bataille, Theorie der Religion, München 1997 (= Batterien, Bd. 59). 



149Boelderl1/Vom Opfergeist

Der ensch ist ensch, insotern Gegenstände, als Unterbrechungen der unter-

sich VO 1ler unterscheidet, welches schiedslosen Kontinuität. Das hergestellte Werk-
ZCeUS ist die Entstehungsform des Nicht-Ich.“„n der Welt 1s5 WwI1eE das Wasser Im

Wasser“ 1 dase da{(s kein Ver- Mit dieser Position ıst zugleic auch
VOIN Herr und ec kennt, gesetztT, W as der Welt bis anhın TeM!

„nichts, w as auf der einen Seite uto- WAalr, nämlich eıne bestimmte Hierar-
OoOmı1e und auf der anderen an- chie, eın Unterordnungsverhältnis des
gigkeit egründen könnte Die Tliere erkzeugs egenüber dem Menschen,
aben, da s1e sich gegenseıitig auffres- der verwendet. Erst dadurch kann
sen, eilic ungleiche Kräfte, aber nıe als dem kommen, wWwWas ege der
errsc. zwischen ihnen etwas anderes Herr-Knecht-Dialektik beschreibt
als dieser quantıitatıve Unterschied“”.! 1st die Arbeıt, zunächst aCcC gefaßt
Dieses fraglose In-der-Welt-Sein der als Verwendung VO'  - erkzeugen
liere impliziert, da{(s &5 für S1€e auch beschriebenen Sinne, die eıner
eine Objektkonstanz gibt”, mıiıt w1e dasjenige VO:  a Herr und eCc.
eine Gegenständlichkeit; ihre Welt ist präformiert und ermöglicht; S1e ist für
eiıne Welt der Immanenz un der Un- Bataille nicht, w1ı1e für egel, VO:  5 die-
mittelbarkeit!* ohne egliche Irennun- SCeINerS,sondern kon-

stituert dieses vielmehr erst. Di1ie Ar-gCcn zeitlicher wI1e räumlicher Natur,
eın Kontinuum also, das der Dinglichkeit beit hat aus Batailles 1C. die Existenz
entra „Einzig den Grenzen des VO  - hierarchischen Verhä  sSsen g_
Menschlichen erscheint die Iranszen- sonderten Einzelnen veran  rten,
denz der Dinge gegenüber dem Be- S1e ist die Ursache VO  5 Unterordnung
wußltsein er die des EW  seıins und Vereinzelung schlechthin, und
gegenüber den Dingen)“ ® und 61€e daher absurd d sS1e wI1ıe ege
stellt sich her vermöge der Erfindung Z.UIN Önigsweg der dialektischen Ver-
des Werkzeugs als der Urform des söhnung der hierarchisch aufeinander
Dings, muıit anderen Worten aufgrund bezogenen emente (zweier Bewulfst-
der atsachne, da{s der ensch die seine, WI1e 1im VOIL Herr und
Arbeıt entdec ec. der eines einzelnen EW  t-

se1nNs, wI1e Falle des absoluten
Die Position des Gegenstands, die der Anıma- Selbstbewußtseins qua Vernuntft) sHli-
1Ta nicht vorkommt, ergibt sich der mensch- sieren wollen.”LlLichen erwendung VO)]  a Werkzeugen. Soweit
die Werkzeuge 1 Hinblick auf ınen Zweck Mit der Urc die Verwendung VO  >

hergestellt werden, das Bewußtsein S1e als erkzeugen erfolgenden Abhebung

16

17 Ebd
'aılle, Theorie der Religion, (Hervorhebung ım rigina.

eb|  Q, Man müfßfßte vielleicht untersuchen, ob el rkenntnisse der Zoologie un: der
Verhaltensforschung Batailles Bild VO Tier, das für sein dualistisches en Gegensätzen
kons: ist, nicht erschüttern würden; ich bezweifle jedoch, da{fs eine allfällige derartige
Erschütterung den aufklärerischen Wert se1INnes philosophischen Ansatzes überhaupt zunichte
machen onnte. Ahnliches gilt uch für Seıin Verständnis der Arbeits- un: Konsumwelt; etztiere ist
allerdings uch und gerade heute, als durch unı! durch kapitalisierte Vergnügungsindustrie,unendlich weiıt VO]  5 dem entfernt, Was Bataille 1mM Sinn hat, WE VO!] Fest als dem möglichen
Remedium der modernen Verdinglichung des Menschen spricht.
Vgl a.a.Q.,

Formulierungen wIıe dieser schlägt siıch Batailles Husserl-Lektüre nieder.
A.a.OQ,,
Vgl a.a.0.,

Boelderl/Vom Opfergeist 

Der Mensch ist Mensch, insofern er 
sich vom Tier unterscheidet, welches 
"in der Welt (ist) wie das Wasser im 
Wasser"16, das heißt so, daß es kein Ver­
hältnis von Herr und Knecht kennt, 
"nichts, was auf der einen Seite Auto­
nomie und auf der anderen Abhän­
gigkeit begründen könnte. Die Tiere 
haben, da sie sich gegenseitig auffres­
sen, freilich ungleiche Kräfte, aber nie 
herrscht zwischen ihnen etwas anderes 
als dieser quantitative Unterschied".17 
Dieses fraglose In-der-Welt-Sein der 
Tiere impliziert, daß es für sie auch 
keine Objektkonstanz gibt 18, mithin 
keine Gegenständlichkeit; ihre Welt ist 
eine Welt der Immanenz und der Un­
mittelbarkeit 19 ohne jegliche Trennun­
gen zeitlicher wie räumlicher Natur, 
ein Kontinuum also, das der Dinglichkeit 
enträt: "Einzig in den Grenzen des 
Menschlichen erscheint die Transzen­
denz der Dinge gegenüber dem Be­
wußtsein (oder die des Bewußtseins 
gegenüber den Dingen)"2o, und sie 
stellt sich her vermöge der Erfindung 
des Werkzeugs als der Urform des 
Dings, mit anderen Worten aufgrund 
der Tatsache, daß der Mensch die 
Arbeit entdeckt. 

Die Position des Gegenstands, die in der Anima­
lität nicht vorkommt, ergibt sich aus der mensch­
lichen Verwendung von Werkzeugen. ( ... ) Soweit 
die Werkzeuge im Hinblick auf einen Zweck 
hergestellt werden, setzt das Bewußtsein sie als 

149 

Gegenstände, als Unterbrechungen in der unter­
schiedslosen Kontinuität. Das hergestellte Werk­
zeug ist die Entstehungsform des Nicht-Ich.21 

Mit dieser Position ist zugleich auch 
gesetzt, was der Welt bis anhin fremd 
war, nämlich eine bestimmte Hierar­
chie, ein Unterordnungsverhältnis des 
Werkzeugs gegenüber dem Menschen, 
der es verwendet. Erst dadurch kann es 
also zu dem kommen, was Hegel in der 
Herr-Knecht-Dialektik beschreibt - es 
ist die Arbeit, zunächst einfach gefaßt 
als Verwendung von Werkzeugen im 
beschriebenen Sinne, die ein Verhältnis 
wie dasjenige von Herr und Knecht 
präformiert und ermöglicht; sie ist für 
Bataille nicht, wie für Hegel, von die­
sem Verhältnis ab künftig, sondern kon­
stituiert dieses vielmehr erst. Die Ar­
beit hat aus Batailles Sicht die Existenz 
von in hierarchischen Verhältnissen ge­
sonderten Einzelnen zu verantworten, 
sie ist die Ursache von Unterordnung 
und Vereinzelung schlechthin, und es 
mutet daher absurd an, sie wie Hegel 
zum Königsweg der dialektischen Ver­
söhnung der hierarchisch aufeinander 
bezogenen Elemente (zweier Bewußt­
seine, wie im Falle von Herr und 
Knecht, oder eines einzelnen Bewußt­
seins, wie im Falle des absoluten 
Selbstbewußtseins qua Vernunft) stili­
sieren zu wollen.22 

Mit der durch die Verwendung von 
Werkzeugen erfolgenden Abhebung 

16 Bataille, Theorie der Religion, S. 20. (Hervorhebung im Original) 
17 Ebd. 
18 Vgl. ebd. Man müßte vielleicht untersuchen, ob neuere Erkenntnisse der Zoologie und der 

Verhaltensforschung Batailles Bild vom Tier, das für sein dualistisches Denken in Gegensätzen 
konstitutiv ist, nicht erschüttern würden; ich bezweifle jedoch, daß eine allfällige derartige 
Erschütterung d~n aufklärerischen Wert seines philosophischen Ansatzes überhaupt zunichte 
machen könnte. Ahnliches gilt auch für sein Verständnis der Arbeits- und Konsumwelt; letztere ist 
allerdings auch und gerade heute, als durch und durch kapitalisierte Vergnügungsindustrie, 
unendlich weit von dem entfernt, was Bataille im Sinn hat, wenn er vom Fest als dem möglichen 
Remedium der modemen Verdinglichung des Menschen spricht. 

19 Vgl. a.a.O., S. 24. 
20 Ebd. In Formulierungen wie dieser schlägt sich Batailles Husser/-Lektüre nieder. 
21 A.a.O., S. 26. 
22 Vgl. a.a.O., S. 27. 



150 Boelderl/ Vom Opfergeist

des Menschen VO: Tier geht die Nega- liche Weise präzise dann, WE die
tion VO  , dessen Animalität einher, Verbote übertreten werden, und das
bei ataılle unter „Anımalıität“” die tie- heißt nicht uletzt 1mM pfer, welches
rischen des Menschen verste als eiıne bewußte UÜberschrei-
Sexualıtät und Sterblichkeit eziehungs- LUNZ des ötungsverbots beziehungs-
welse Tod, insofern diese die weck- welse des Nichttötungsgebots interpre-
rationali;ität der Arbeit unterbrechen. ert. Bei Bataille ist die Todeserfahrung
Das ist die Geburtsstunde der die sich Opfer und der Sexua-
zahlreichen Verbote, die diese Lität ankündigt jenes Moment, das
beiden Bereiche betreffen S1e alle den rnunftmenschen selne anı-
dienen der Aufrechterhaltung elınes malische Herkunft und amı das
reibungsfreien Funktionierens des Pro- Heilige (verstanden als asjenige, Was
duktionsablaufs Indem sich der arbei- sich nicht einem zweckrationalen Den-
tende ensc damit selber wesent- ken fügt, W as sich nicht instrumentali-
er existentieller Grunderfahrungen sıeren, nicht bearbeiten Jläfst) erinnert,
beschneidet, reduziert CT sich selber auf indem den Lauf der profanen Welt

sisthert.“den Status eines Dings: „In etzter
Konsequenz gestaltet eine Welt der Batailles egründung für diese radıi-

kale Zusammenschau liest sich ebensoDinge, der selbst einem Ding
unter Dingen wird; eiINe ache, die 'aCcC. WI1e verlockend
jedes Geheimnisses beraubt ist und

Die Kontinuıiltät, die für das Tier VO  } nichts ande-fremden Zwecken untergeordnet.” ”
en diese 1C der Dinge bis unterscheidbar WAarl, die Iso seine einzige

mögliche Seinsweise WAaär, brachte beim Men-
erher auf eine modellhafte Verfalls- schen als Gegensatz Z.Uu1 Armseligkeit des profa-
geschichte des Seins Stile Heideg- Werkzeugs (des diskontinuierlichen egen-

stands) die HaANZE Faszination der heiligen WeltgeIs hinauszulaufen scheint, trıtt hervor.”bei Bataille eın Gestus auf den Plan, der
auf gewilsse Weise Freuds kulturanthro- ESs ware verfehlt, Bataille ob dieser
pologisch gewendeter These VO  5 der onzeption antiaufklärerischer Ten-

denzen zeihen wollen Hr re!Wıederkehr des Verdrängten entspricht.
Das Animalische hört nämlich nicht nicht einer naıven „Zurück ZUT Natur“-
auf, sich der Dingwelt zweckrationa- Bewegung das Wort, dergestalt, da{fs
ler Zusammenhänge emerkbar eine Re-animalisierung des Men-
machen, STIOT‘ deren Funktionieren schen plädierte. ataılle hält egen-
und bricht als SaNz Anderes 61e teil klar fest, dafs erst VO:  } der arte der
e1n; und damit öffne e dem einmal konstituierten Ding-Vernunft
eine Bahn, wWas ataılle das Heilige das Heilige als olches gesehen werden
ennt Von menschlicher Seite gesehen, kann, welches für das 1er ZCHNAUSOWE-
zeigt sich die akrale Welt der profa- nıg existiert wWI1e jene. Sein petus ist
nen auf unbegreifliche und unbegriff- vielmehr, auf den Abfall (im wahrsten

24
Ochs, Verschwendung, 133
Man S1e'| clie gegenüber Hegel völlig konträre Ausrichtung derselben emente: Bei ege!
gier die Todeserfahrung Ja gerade umgekehrt als Ausgangspunkt, der der Bewegung des
Geistes dialektisch überwunden wird und vermiuittels der Arbeit des knechtischen Bewußtseins
sich selbst erauikun! der Vernunft führt.
aılle, Theorie der Religion, 397f.

150 

des Menschen vom Tier geht die Nega­
tion von dessen Animalität einher, wo­
bei Bataille unter "Animalität" die tie­
rischen Anteile des Menschen versteht: 
Sexualität und Sterblichkeit beziehungs­
weise Tod, insofern diese die Zweck­
rationalität der Arbeit unterbrechen. 
Das ist für ihn die Geburtsstunde der 
zahlreichen Verbote, die genau diese 
beiden Bereiche betreffen - sie alle 
dienen der Aufrechterhaltung eines 
reibungsfreien Funktionierens des Pro­
duktionsablaufs. Indem sich der arbei­
tende Mensch damit selber wesent­
licher existentieller Grunderfahrungen 
beschneidet, reduziert er sich selber auf 
den Status eines Dings: "In letzter 
Konsequenz gestaltet er eine Welt der 
Dinge, in der er selbst zu einem Ding 
unter Dingen wird; eine Sache, die 
jedes Geheimnisses beraubt ist und 
fremden Zwecken untergeordnet."23 
Während diese Sicht der Dinge bis 
hierher auf eine modellhafte Verfalls­
geschichte des Seins im Stile Heideg­
gers hinauszulaufen scheint, tritt nun 
bei Bataille ein Gestus auf den Plan, der 
auf gewisse Weise Freuds kulturanthro­
pologisch gewendeter These von der 
Wiederkehr des Verdrängten entspricht. 
Das Animalische hört nämlich nicht 
auf, sich in der Dingwelt zweckrationa­
ler Zusammenhänge bemerkbar zu 
machen, es stört deren Funktionieren 
und bricht als ihr ganz Anderes in sie 
ein; und genau damit öffnet es dem 
eine Bahn, was Bataille das Heilige 
nennt. Von menschlicher Seite gesehen, 
zeigt sich die sakrale Welt in der profa­
nen auf unbegreifliche und unbegriff-

2.1 Ochs, Verschwendung, S. 133. 

Boelderl/Vom Opfergeist 

liehe Weise präzise dann, wenn die 
Verbote übertreten werden, und das 
heißt nicht zuletzt im Opfer, welches 
Bataille als eine bewußte Überschrei­
tung des Tötungsverbots beziehungs­
weise des Nichttötungsgebots interpre­
tiert. Bei Bataille ist die Todeserfahrung 
- die sich im Opfer und in der Sexua­
lität ankündigt - jenes Moment, das 
den Vernunftmenschen an seine ani­
malische Herkunft und damit an das 
Heilige (verstanden als dasjenige, was 
sich nicht einem zweckrationalen Den­
ken fügt, was sich nicht instrumentali­
sieren, nicht bearbeiten läßt) erinnert, 
indem es den Lauf der profanen Welt 
sistiert. 24 

Batailles Begründung für diese radi­
kale Zusammenschau liest sich ebenso 
einfach wie verlockend: 

Die Kontinuität, die für das Tier von nichts ande­
rem unterscheidbar war, die also seine einzige 
mögliche Seinsweise war, brachte beim Men­
schen als Gegensatz zur Armseligkeit des profa­
nen Werkzeugs (des diskontinuierlichen Gegen­
stands) die ganze Faszination der heiligen Welt 
hervor.25 

Es wäre verfehlt, Bataille ob dieser 
Konzeption antiaufklärerischer Ten­
denzen zeihen zu wollen. Er redet 
nicht einer naiven "Zurück zur Natur"­
Bewegung das Wort, dergestalt, daß er 
für eine Re-animalisierung des Men­
schen plädierte. Bataille hält im Gegen­
teil klar fest, daß erst von der Warte der 
einmal konstituierten Ding-Vernunft 
das Heilige als solches gesehen werden 
kann, welches für das Tier genausowe­
nig existiert wie jene. Sein Impetus ist 
vielmehr, auf den Abfall (im wahrsten 

24 Man sieht die gegenüber Hegel völlig konträre Ausrichtung derselben Elemente: Bei Hegel 
fungiert die Todeserfahrung ja gerade umgekehrt als Ausgangspunkt, der in der Bewegung des 
Geistes dialektisch überwunden wird und vermittels der Arbeit des knechtischen Bewußtseins an 
sich selbst zur Heraufkunft der Vernunft führt. 

25 Bataille, Theorie der Religion, S. 32f. 



151Boelder1/ Vom Opfergeist

Sinne des Wortes)“*, den Auswurf der Abwehrbewegung, die die gesamte
Hegelschen Vernunftmaschinerie hin- euzeıit umfa{fist beteiligt sich Bataille
zuwelsen, darauf, Was das 5System USs zufolge auch das Christentum, insofern
sich ausschliefßen, opfern mußte, au{fe SsSeINer n  icklung die
den absoluten e1s5 hervorzubringen: dunkle, das heißt gefährliche Seite
Das ist VOI em die Körperlichkeit der es die en Testament och
die Welt als solche, und erbindung durchaus prasent war) zunehmend
damiıt die verfemten Bereiche mensch- negiert und eiz überhaupt für 1N-
licher Erfahrung, Sexualıität und Tod existent Trklärt habe Gerade diese
Der chauder der die Furcht, die WITr mache jedoch seine Heiligkeit dUus,
angesichts dieser Bereiche empfinden, reduziere InNnan die Unberechenbarkeit
nicht zuletzt aufgrund der Verbote, die des Gottes, VO  5 der die Ja auch
sS1Ee umgeben, korrespondier für Ba- berichtet, auf Vernünftigkeit, und se1

dem heiligen chauder, den WITr diese auch als dem Menschen unller-
VOT dem Sakralen empfIinden; es be- reichbare, höchste und einzigartige eic
sSte hier zumindest e1iINe tru gedacht, degradiere letztlich

auch ott auf den Status eines blofßsenÄhnlichkeit, die ataılle interpretativ
ausschöpft. Dings, Inan ringe se1lInNne He-
Die Empfindung des Heiligen ist offensichtlich terogenität, sSeın numıınOses (Ganz-
nicht mehr die des Tieres, das die Kontinuität anders-Sein und damiuıit zugleicebeln umherirren lief, denen nichts unter-
scheidbar WAäIFr. Zuallererst, wWEe| e5 zutrifft, da{fs seine Anziehungskraft, seın Faszıno-
die Konfusion der Welt der Nebel nicht ZUu SsSu der Glaube ott MUSSE fast
STan! gekommen ist, setzen diese der klaren notwendig Attraktivitä verlieren.
Welt ihre opake Einheit Und deutlich
ıchtbar WIT! dies opake FEtwas rst der ataılles partikuläre Sicht des Chri-

stentums “ hindert reilich daran,Grenze ZU) Klaren: wenigstens unterscheidet 05
sich VO!  > außen VO!]  D all dem, wWas klar ist. Ande- sich agen, ob nicht gerade der
rerseits fügte sich das Tier ohne sichtbaren Pro- Kreuzestod Christi das entscheidende,
test 1n eiıne überflutende Immanenz, während unautfhebbare (und efsopfer derder ensC| bei der Empfindung des eiligen katholischen Liturgie eweils Zneu g_twas wI1Ie ınen ohnmächtigen Schauder Ver-

spür Dieser Schauder ist zweideutig. Ohne setzte) Zeichen für die VOIL einge-
jeden Zweifel zieht das, W äas heilig ist, und Orderte Berücksichtigung erjenigenbesitzt ınen unvergleichlichen Wert, doch Eigenschaft Gottes sSeın könnte, dieselben oment erscheint plötzlich als 1ne mıiıt selner ede VO  S der Gefährlichkeitschwindelerregende efahr für die klare und
profane Welt, das VO]  3 der Menschheit bevorzug- des eiligen für die profane Welt der

Gebiet.” roduktion benennt unabhängig VO  }
Am großangelegten Versuch der Ab- der theologischen Behandlung, die die-
wehr dieser efahr, die das Heilige für SCc$s aktum des Kreuzestodes ber die
die Welt der roduktion darstellt eINe ahrhunderte rfahren hat.”

Von daher erklärt sich Z.u Teil Batailles Faszination angesichts der sexuellen Perversionen der
Menschen, denen mıiıtunter uch menschliche Exkremente eine olle spielen und die VOI-
nehmlich seinem obszönen literarischen Werk thematisiert. Bernd Mattheus spricht diesbezüg-
iıch VO)]  - iıner wahren „Skatologie“ ataıulles und diese SYNONYIN mıt dessen Heterologie. Vgl
etw.: eUuS, Bataille II 8-—105, SOWIE ders., Bataille ILL, 116
atfaılle, Theorie der Religion,
Vgl Ochs, Verschwendung, 42-1 bes.

oblieDieser rage nachzugehen, TC denen, die diesen Bereichen kompetent sind, nämlich den

land
Fachtheologen; vgl 1m vorliegen Heft cıie Beiträge VOon Christoph 1emand und Winfried Hauner-

Boelderl/Vom Opfergeist 

Sinne des Wortes)26, den Auswurf der 
HegeIschen Vernunftrnaschinerie hin­
zuweisen, darauf, was das System aus 
sich ausschließen, opfern mußte, um 
den absoluten Geist hervorzubringen: 
Das ist vor allem die Körperlichkeit oder 
die Welt als solche, und in Verbindung 
damit die verfemten Bereiche mensch­
licher Erfahrung, Sexualität und Tod. 
Der Schauder oder die Furcht, die wir 
angesichts dieser Bereiche empfinden, 
nicht zuletzt aufgrund der Verbote, die 
sie umgeben, korrespondiert für Ba­
taille dem heiligen Schauder, den wir 
vor dem Sakralen empfinden; es be­
steht hier zumindest eine strukturelle 
Ähnlichkeit, die Bataille interpretativ 
ausschöpft. 
Die Empfindung des Heiligen ist offensichtlich 
nicht mehr die des Tieres, das die Kontinuität in 
Nebeln umherirren ließ, in denen nichts unter­
scheidbar war. Zuallererst, wenn es zutrifft, daß 
die Konfusion in der Welt der Nebel nicht zum 
Stillstand gekommen ist, setzen diese der klaren 
Welt ihre opake Einheit entgegen. Und deutlich 
sichtbar wird dies opake Etwas erst an der 
Grenze zum Klaren: wenigstens unterscheidet es 
sich von außen von all dem, was klar ist. Ande­
rerseits fügte sich das Tier ohne sichtbaren Pro­
test in eine es überflutende Immanenz, während 
der Mensch bei der Empfindung des Heiligen 
etwas wie einen ohnmächtigen Schauder ver­
spürt. Dieser Schauder ist zweideutig. Ohne 
jeden Zweifel zieht das, was heilig ist, an und 
besitzt einen unvergleichlichen Wert, doch im 
selben Moment erscheint es plötzlich als eine 
schwindelerregende Gefahr für die klare und 
profane Welt, das von der Menschheit bevorzug­
te Gebiet.27 

Am großangelegten Versuch der Ab­
wehr dieser Gefahr, die das Heilige für 
die Welt der Produktion darstellt - eine 

151 

Abwehrbewegung, die die gesamte 
Neuzeit umfaßt -, beteiligt sich Bataille 
zufolge auch das Christentum, insofern 
es im Laufe seiner Entwicklung die 
dunkle, das heißt gefährliche Seite 
Gottes (die im Alten Testament noch 
durchaus präsent war) zunehmend 
negiert und letztlich überhaupt für in­
existent erklärt habe. Gerade diese 
mache jedoch seine Heiligkeit aus; 
reduziere man die Unberechenbarkeit 
des Gottes, von der die Bibel ja auch 
berichtet, auf Vernünftigkeit, und sei 
diese auch als dem Menschen uner­
reichbare, höchste und einzigartige etc. 
gedacht, so degradiere man letztlich 
auch Gott auf den Status eines bloßen 
Dings, man bringe ihn um seine He­
terogenität, sein numinoses Ganz­
anders-Sein und damit zugleich um 
seine Anziehungskraft, sein Faszino­
sum - der Glaube an Gott müsse so fast 
notwendig an Attraktivität verlieren. 
Batailles partikuläre Sicht des Chri­
stentums 2B hindert ihn freilich daran, 
sich zu fragen, ob nicht gerade der 
Kreuzestod Christi das entscheidende, 
unaufhebbare (und im Meßopfer der 
katholischen Liturgie jeweils neu ge­
setzte) Zeichen für die von ihm einge­
forderte Berücksichtigung derjenigen 
Eigenschaft Gottes sein könnte, die er 
mit seiner Rede von der Gefährlichkeit 
des Heiligen für die profane Welt der 
Produktion benennt - unabhängig von 
der theologischen Behandlung, die die­
ses Faktum des Kreuzestodes über die 
Jahrhunderte erfahren hat.29 

26 Von daher erklärt sich zum Teil Batailles Faszination angesichts der sexuellen Perversionen der 
Menschen, in denen mitunter auch menschliche Exkremente eine Rolle spielen und die er vor­
nehmlich in seinem obszönen literarischen Werk thematisiert. Bemd Mattheus spricht diesbezüg­
lich von einer wahren "Skatologie" Batailles und setzt diese synonym mit dessen Heterologie. V gl. 
etwa Mattheus, Bataille I, S. 98-105, sowie ders., Bataille III, S. 116. 

27 Bataille, Theorie der Religion, S. 33. 
2S Vgl. Ochs, Verschwendung, S. 142-148, bes. S. 144. 
29 Dieser Frage nachzugehen, obliegt denen, die in diesen Bereichen kompetent sind, nämlich den 

Fachtheologen; vgl. im vorliegenden Heft die Beiträge von Christoph Niemand und Winfried Hauner­
land. 



152 Boelderl1/ Vom Upfergeist

Das nfer des Ings der eigentlichen, der ursprünglichen
Wiederherstellung der Sphäre des Bedeutung des ers wegführen und
eiligen diese verwassern. wohl Batailles

Denkweise dieser Hinsicht also radıi-
' orauf ll Bataille mıit seiner Kon- kal ahistorisch und V OI daher itisier-
zeption des Gegensatzes von sakral bar ıst, wollen WITr jede ahingehende
und profan der eben referierten Kritik für uNnseren usammenhang
orm hinaus? etz auf folgendes: ruckstellen und die Gültigkeit
die Wiederherstellung der ur des se1ines UOpferbegriffs gleichsam heuri-
Menschen, sSe1INer Souveränität, die stisch zugestehen, möglichst
mıiıt seinem die Welt des vorurteilsfrei der rage widmen
erkzeugs, der Dinge, der Arbeit und können, Was dieser Begriff eistet und
der Produktion eingebülßst habe Das inwiefern VOTLT dem Hintergrund des
Remedium der Negation seiner elbst,“ Szenarios zwischen ege und Bataille

eute relevant sSenmn Oonntemıit der der ensch sich den Aufstieg
die Welt der reinen ' ernunft und des Das Opfer erscheint Batailles Blick

absoluten Geistes erkauft hat, erDlıiıc als eine PraxIis, die azu angetan ist,
Bataille Opfer als einer Praxis der den Menschen sSeiner Verstrickung
Verschwendung und der (s:  osen die es bestimmenden Gesetzmäßig-
Verausgabung 1mM Unterschied ZUFC keiten der TO!  on ua auU:  g
auienden roduktion. VO!  5 KRessourcen entreißen, indem
TINZIp des Opfers ist die Zerstörung; doch S1e mıt dem Tod des Opfertieres
obgleich diese bisweilen 05 vollständig sSeıin die Möglichkeit einer sıinnlosen Ver-
kann (wie beim Brandopfer), ist die Zerstörung, schwendung der angehäuften Ressour-
die das Opfer bewirken will, nicht die 'ernich- cen VOTLT ugen eıne sinnlose

Das Ding und ıT das Ding soll 1m g- Praxis also, deren evidente Sinnlosig-opferten Tier zerstoört werden. Das Opfer zerstört keit den Sinn hat, den elIslau: dercdie der Realität existierenden Bande der
Unterordnung eınes Gegenstands, e5 entrei(t das die Spirale der Unermefliche wach-
Opfertier der Welt der ützlichkeit und gibt senden und zusehends alle Bereiche
iner Welt kaprizlöser Unbegreiflichkeit ‚- des ens vereinnahmenden TO!  -rück .“

tiıon unterbrechen. intergrun:
Die olıe Batailles Opfertheorie bil- dieser onzeption des Opfers STE
det, wI1e dieser Definition ersichtlich das, Was ataılle die „allgemein Oko-
wIird, das Opferritual der primitiven OoOmile  44 ennt 1mM Gegensatz ZUFC „De-
der besser: archaischen Religionen, schränkten Ökonomie“”, die selner
dessen ben beschriebenen Sinn als on uNnseren gebräuchlichen Oko-
auch alle späateren Opferhand- nomie-Begriff bezeichnet, muithin alles,
Jungen mafgeblich erachtet, wodurch wWwWas VO  5 eıner Theorie des Mangels
alle geschichtlichen Iransformationen, ausgehend die Unumgänglichkeit VO  a

Subtilisierungen und etz ubli- immer mehr Arbeit, immer mehr Kapı-
mierungen der UOpferpraxis den ein- talanhäufung und immer steigender
zelInen Religionen als eiINe Produktion quası ontologisch fest-
Bewegung erscheinen können, die VO  5 chreibt Dem hält Bataille mıit se1iner

M} Vgl aılle, Theorie der Religion,
A.a.O.,

152 

3. Das Opfer des Dings zur 
Wiederherstellung der Sphäre des 
Heiligen 

Worauf will Bataille mit seiner Kon­
zeption des Gegensatzes VOll sakral 
und profan in der eben referierten 
Form hinaus? Letztlich auf folgendes: 
die Wiederherstellung der Würde des 
Menschen, seiner Souveränität, die er 
mit seinem Eintritt in die Welt des 
Werkzeugs, der Dinge, der Arbeit und 
der Produktion eingebüßt habe. Das 
Remedium der Negation seiner selbst,3D 
mit der der Mensch sich den Aufstieg 
in die Welt der reinen Vernunft und des 
absoluten Geistes erkauft hat, erblickt 
Bataille im Opfer als einer Praxis der 
Verschwendung und der (sinnlosen) 
Verausgabung im Unterschied zur an­
häufenden Produktion. 

Prinzip des Opfers ist die Zerstörung; doch 
obgleich diese bisweilen sogar vollständig sein 
kann (wie beim Brandopfer), ist die Zerstörung, 
die das Opfer bewirken will, nicht die Vernich­
tung. Das Ding - und nur das Ding - soll im ge­
opferten Tier zerstört werden. Das Opfer zerstört 
die in der Realität existierenden Bande der 
Unterordnung eines Gegenstands, es entreißt das 
Opfertier der Welt der Nützlichkeit und gibt es 
einer Welt kapriziöser Unbegreiflichkeit zu­
rück.31 

Die Folie für Batailles Opfertheorie bil­
det, wie an dieser Definition ersichtlich 
wird, das Opferritual der primitiven 
oder besser: archaischen Religionen, 
dessen oben beschriebenen Sinn er als 
auch für alle späteren Opferhand­
lungen maßgeblich erachtet, wodurch 
alle geschichtlichen Transformationen, 
Subtilisierungen und letztlich Subli­
mierungen der Opferpraxis in den ein­
zelnen Religionen ihm nur als eine 
Bewegung erscheinen können, die von 

30 Vgl. Bataille, Theorie der Religion, S. 37. 
31 A.a.O., S. 39. 

Boelderl/Vom Opfergeist 

der eigentlichen, der ursprünglichen 
Bedeutung des Opfers wegführen und 
diese verwässern. Obwohl Batailles 
Denkweise in dieser Hinsicht also radi­
kal ahistorisch und von daher kritisier­
bar ist, wollen wir jede dahingehende 
Kritik für unseren Zusammenhang zu­
rückstellen und ihm die Gültigkeit 
seines Opferbegriffs gleichsam heuri­
stisch zugestehen, um uns möglichst 
vorurteilsfrei der Frage widmen zu 
können, was dieser Begriff leistet und 
inwiefern er vor dem Hintergrund des 
Szenarios zwischen Hegel und Bataille 
für uns heute relevant sein könnte. 
Das Opfer erscheint in Batailles Blick 
als eine Praxis, die dazu angetan ist, 
den Menschen seiner Verstrickung in 
die alles bestimmenden Gesetzmäßig­
keiten der Produktion qua Anhäufung 
von Ressourcen zu entreißen, indern 
sie ihm mit dem Tod des Opfertieres 
die Möglichkeit einer sinnlosen Ver­
schwendung der angehäuften Ressour­
cen vor Augen führt - eine sinnlose 
Praxis also, deren evidente Sinnlosig­
keit den Sinn hat, den Kreislauf oder 
die Spirale der ins Unermeßliche wach­
senden und zusehends alle Bereiche 
des Lebens vereinnahmenden Produk­
tion zu unterbrechen. Im Hintergrund 
dieser Konzeption des Opfers steht 
das, was Bataille die "allgemeine Öko­
nomie" nennt im Gegensatz zur "be­
schränkten Ökonomie", die in seiner 
Diktion unseren gebräuchlichen Öko­
nomie-Begriff bezeichnet, mithin alles, 
was von einer Theorie des Mangels 
ausgehend die Unumgänglichkeit von 
immer mehr Arbeit, immer mehr Kapi­
talanhäufung und immer steigender 
Produktion quasi ontologisch fest­
schreibt. Dem hält Bataille mit seiner 



153Boelder1/ Vom Opfergeist

allgemeinen Ökonomie eine Theorie Geopferten t, wird Batailles
des Überflusses nig!  / die kosmo- en ZUIMN mächtigsten Zeichen g_
logisch begründet So wWwI1e die onne gCnN die Universalisierung einer unhei-
ihre Energie nıicht speichert, sondern ligen, partikulären Ökonomie, welche
sS1e ohne Erwartung eiıner Gegenlei- Namen der ern die Menschen
stung, ohne also eine weck-Mittel- ihrer Menschenwürde beraubt und sS1e
Relation eingetreten se1n, rückhalt- zusehends verdinglicht.
los verausgabt und damıt erst das Die Macht, die dem Tod genere. zukommt, wirft
en auf der Erde ermöglicht, Vel- Licht auf den Sinn des Opfers, das seinem

Vorgehen dem 'Tod insofern gleicht, als inenfügt auch der enscC. aufgrun seiner
(von der Sonnenenergie gespeisten) verlorengegangenen Wert gerade durch Preis-

ber einen Kräfteüber- gabe dieses es estituert. Doch ıst der Tod
nicht notwendig mıiıt dem Opfer verbunden, und

schußs, den er jedoch mıt seiner otalen noch das feijerlichste Opfer kann ınen unbluti-
CN Verlauf nehmen. Das Oten stellt LLUI ınenusrichtung auf Arbeit und Tätigsein tieferen Sinn klar heraus. Worauf 65 rundeenste einer dinghaften Nützlich- ankommt, ist, VO)]  - ıner dauerhaften Ordnung,keit neglert und verdrängt. Einzig der lles Verzehren der Kessourcen der Not-

ECXU. und Tod EeW. sich wendigkeit Zu dauern untergeordnet ist, überge-
eın aC. dieses sSe1INeEeSs abundan- hen ZU ıner Gewalt der bedingungslosen Ver-

zehrung...*ten Seins, das deshalb gerade die-
sen Bereichen mıit erDoten aller Art Die Forderung nach eiıner derartigen
restringlert. Dennoch bricht die über- Verzehrung, die des zweckrationalen
schüssige Energie VOIN Zeit Zeıt her- Denkens enträt, ist einlösbar nicht
VOT, und ihre Eruptionen Sind 1I11SO im Tod (des OUpfertieres), sondern sS1e
heftiger, das heißt gewalttätiger und verwirklicht sich etw. auch der
zeitigen uUuNMso atalere ITrKUN- Sexualität des Menschen, insofern dar-
SCN, Je mehr ihre wahre atur Vel- unter der animalische Anteil der Be-
kannt beziehungsweise geleugnet gjerde des Menschen verstehen ist
WIT Daher, Bataille, MUSSeEe PS 1M- und nicht der Beischlaf Z.U 7Zwecke
mer wieder Zeıten geben, denen der der ortpflanzung, Bataille zufolge
gewohnte Lauf der Arbeit und der äaußert sich der Überschuß des Lebens,
TO!  on unterbrochen wird, Zeiten der die Welt des eiligen kennzeich-
des Festes und der Feıier und sind net, gerade umgekehrt darin, da{ der
erster Linı die Religi0nen, die für die ensch Gegensatz ZU 1ler kei-
Einhaltung dieser Zeiten SOrgen, I1€ instinktiv festgelegte Paarungs-,
denen die profane Welt tillsteht und Bruntft- und Brutzeit kennt, sondern
das Sakrale Sprache kommen kann. da{fs seiınem zeitlich uneingeschränkten
Denn das Sakrale ist nıCcC. anderes als (es sSe1 denn, urc. die estriktionen

der Produktionswelt1es5 ruc.  altlose Verausgabung und behinderten)
sinnlose Verschwendung, WI1e S1e be- sexuellen Begehren, dem nachzugehen
sonders im pfer praktiziert werden. Lust bereitet, gleichsam als dessen
Das Opfer, dessen Verlauf die zunächst unbeabsichtigter Exzefßs die
Wirklichkeit des Odes aufleuchtet, auch Nachkommenschaft entspringt. die-
W©} e nicht tatsächlich ZU 'lod des / Sinne ist gerade auch die mensch-

32 A.a.O., 41—-44

Boelderl/Vom Opfergeist 

allgemeinen Ökonomie eine Theorie 
des Überflusses entgegen, die er kosmo­
logisch begründet: So wie die Sonne 
ihre Energie nicht speichert, sondern 
sie ohne Erwartung einer Gegenlei­
stung, ohne also in eine Zweck-Mittel­
Relation eingetreten zu sein, rückhalt­
los verausgabt und damit erst das 
Leben auf der Erde ermöglicht, so ver­
fügt auch der Mensch aufgrund seiner 
(von der Sonnenenergie gespeisten) 
Animalität über einen Kräfteüber­
schuß, den er jedoch mit seiner totalen 
Ausrichtung auf Arbeit und Tätigsein 
im Dienste einer dinghaften Nützlich­
keit negiert und verdrängt. Einzig in 
Sexualität und Tod bewahrt sich ihm 
ein Gedächtnis dieses seines abundan­
ten Seins, das er deshalb gerade in die­
sen Bereichen mit Verboten aller Art 
restringiert. Dennoch bricht die über­
schüssige Energie von Zeit zu Zeit her­
vor, und ihre Eruptionen sind umso 
heftiger, das heißt gewalttätiger und 
zeitigen mithin umso fatalere Wirkun­
gen, je mehr ihre wahre Natur ver­
kannt beziehungsweise geleugnet 
wird. Daher, so Bataille, müsse es im­
mer wieder Zeiten geben, in denen der 
gewohnte Lauf der Arbeit und der 
Produktion unterbrochen wird, Zeiten 
des Festes und der Feier - und es sind in 
erster Linie die Religionen, die für die 
Einhaltung dieser Zeiten sorgen, in 
denen die profane Welt stillsteht und 
das Sakrale zur Sprache kommen kann. 
Denn das Sakrale ist nichts anderes als 
dies: rückhaltlose Verausgabung und 
sinnlose Verschwendung, wie sie be­
sonders im Opfer praktiziert werden. 
Das Opfer, in dessen Verlauf stets die 
Wirklichkeit des Todes aufleuchtet, auch 
wenn es nicht tatsächlich zum Tod des 

32 A.a.O., S. 41-44. 

153 

Geopferten führt, wird so in Batailles 
Denken zum mächtigsten Zeichen ge­
gen die Universalisierung einer unhei­
ligen, partikulären Ökonomie, welche 
im Namen der Vernunft die Menschen 
ihrer Menschenwürde beraubt und sie 
zusehends verdinglicht. 

Die Macht, die dem Tod generell zukommt, wirft 
Licht auf den Sinn des Opfers, das in seinem 
Vorgehen dem Tod insofern gleicht, als es einen 
verlorengegangenen Wert gerade durch Preis­
gabe dieses Wertes restituiert. Doch ist der Tod 
nicht notwendig mit dem Opfer verbunden, und 
noch das feierlichste Opfer kann einen unbluti­
gen Verlauf nehmen. Das Töten stellt nur einen 
tieferen Sinn klar heraus. Worauf es im Grunde 
ankommt, ist, von einer dauerhaften Ordnung, in 
der alles Verzehren der Ressourcen der Not­
wendigkeit zu dauern untergeordnet ist, überge­
hen zu einer Gewalt der bedingungslosen Ver­
zehrung ... 32 

Die Forderung nach einer derartigen 
Verzehrung, die des zweckrationalen 
Denkens enträt, ist einlösbar nicht nur 
im Tod (des Opfertieres), sondern sie 
verwirklicht sich etwa auch in der 
Sexualität des Menschen, insofern dar­
unter der animalische Anteil der Be­
gierde des Menschen zu verstehen ist 
und nicht der Beischlaf zum Zwecke 
der Fortpflanzung. Bataille zufolge 
äußert sich der Überschuß des Lebens, 
der die Welt des Heiligen kennzeich­
net, gerade umgekehrt darin, daß der 
Mensch im Gegensatz zum Tier kei­
ne instinktiv festgelegte Paarungs-, 
Brunft- und Brutzeit kennt, sondern 
daß seinem zeitlich uneingeschränkten 
(es sei denn, durch die Restriktionen 
der Produktionswelt behinderten) 
sexuellen Begehren, dem nachzugehen 
ihm Lust bereitet, gleichsam als dessen 
zunächst unbeabsichtigter Exzeß die 
Nachkommenschaft entspringt. In die­
sem Sinne ist gerade auch die mensch-



154 Boelderl1/ Vom Opfergeist

liche Sexualität verschwenderisch, sS1e scher Immanenz der Intımıtät erreicht
erscnlie: sich naturgemä keiner Pla- habe wofür Hegels ‚Phänomenologie‘
Nun und keiner Berechnung ”® und die adäquate Beschreibung liefert),

wieder verlassen und auf die ulfeS1e stellt Intıimität her, das heißt S1e
negiert die arbeitsbedingte Vereinze- bewufßtloser lerne1‘ zurückkehren. Es
lung und Isolierung des Menschen, wiüll jedoch einer eıt wWwI1e der Uunsr1-
indem sS1e sich auf den Anderen SCH, die allen Lebensbereichen VO
ffnen Jäfst; s1e inıtnert wahrhaftige kapitalistischen en regiert wird
Kommuntiztkation.“ uch das ist ach (und cdieser Hinsicht ist ataille,
Bataille also eine Leistung des Opfers: obwohl 1962 gestorben, durchaus och
Intımität und Kommunikation e_ uNnser Zeitgenosse, Ja, selne Aktualität
möglichen. hat sich vermutlich sukzessive
Das Opfer lst die Antithese ZUrC Produktion gesteigert), auf Jjene Dimensionen des

Intim 1mM starken Sinn ist etwas, das über die menschlichen Daseins hinweisen, die
Aufwallung ıner Abwesenheit VO!]  5 Individua- dessen Prinzipien pPCI entraten, und
1ta verfügt... Das getrennte Individuum ist S1e ontrap  tisch ZU1 Zeıtgeist be-
gleichen Wesens wIıe das Ding, der richtiger, das
angstliche angen persönliche Fortdauer, das onen. sofern azu Begriffe w1e

das eilige und das Opfer eziehungs-seine Individualität TSTt setzt, geht inher mıiıt der
Integration se1nes Daseins die Welt der Dinge. welse Erfahrungsbereiche wI1e die Reli-
Mit anderen Worten, die Furcht sterben, hängt 102 aufgreift und verwendet, WITN
ufs engste muıt der Arbeit ZUSaIMNIMNET), doch sSeın en UuINNsOo interessanter unduch letztere das Ding OTaus und umgekehrt.” herausfordernder für den Religions-

philosophen und den eologen.Schluf
das Heilige 1S präzls der Flamme vergleich-

ataılie ist kein Vertreter eines naıven bar, die das Holz zerstört, indem S1e verzehrt.
Wıe der Brand, der keine Grenzen kennt, istBekehrungsdenkens 65 geht

nicht darum, dem der profanen Welt das gCeNAUE Gegenteil 1Nes inges, breitet ıch
UusS, strahlt ıtze und Licht dus, 25 entflammtgefangenen Menschen das Bild einer und blendet, un:! der Von ihm Entflammte und

verlorengegangenen eiligen Welt VOI- Geblendete entflammt und blendet plötzlic) Se1-
nerseıts. Die göttliche Welt steckt d undzuhalten und azu bewegen

wollen, VO  - seinem eitlen TIun doch ihre Ansteckung ıst gefährlich. Was ist der Opfer-
handlung wirksam wird, gleicht TInNZIp demabzulassen und sich dem Eigentlichen Einschlag des Blitzes: für die inmal entfachte

zuzuwenden. Seinenist vielmehr lut alslı prinzipiell keine Grenzen. afür
eın UrC und durch dualıstisches; günstig ist das menschliche Leben, nicht die

Animalität, denn gerade der der Immanenz ent-will nicht dafür plädieren, der ensc gegengebrachte Widerstand erzwingt den hefti-mMUusSSse die ene des Geistes, die SCH Ausbruch, den Iränen zerreißend wIe
Urc das Opfer der Welt qua animalıi- übermächtig der uneingestandenen Lust

Was die Jungsten Errungenschaften der Gefltechxük als ıner UrC! und UrC| beschränkt-
ökonomischen Wissenschaftssparte Batailles Sinn diesem Verständnis respektive dem
Wesen der Sexualıität selbst ändern, bleibe hier dah estellt.
Zu Batailles Kommunikationsbegriff, den ich hier Db  b weiıter erläutern kann, vgl Georges 'aılle,
eneTt, ersS., Die Literatur und das Böse, üUunchen 1987, 151—-185, hier 169 Batterien,

28) „...jedenfalls ist die Kommunikation das Gegenteil des INgZS, das durch seine solier-
barkeit gekennzeichnet ist.” (Hervorhebung 1m Original) Vgl dazu uch euSs, Bataille I ‚f
s’ 39—42
A.a.O., 44f£. Passagen WI1e diesen erkennt IMNa erneu| unschwer den ezug auf Hegel und die
gleichzeitige ıCn ihm.

154 

liehe Sexualität verschwenderisch, sie 
erschließt sich naturgemäß keiner Pla­
nung und keiner Berechnung33 und -
sie stellt Intimität her, das heißt sie 
negiert die arbeitsbedingte Vereinze­
lung und Isolierung des Menschen, 
indem sie ihn sich auf den Anderen hin 
öffnen läßt; sie initiiert wahrhaftige 
Kommunikation. 34 Auch das ist nach 
Bataille also eine Leistung des Opfers: 
Intimität und Kommunikation zu er­
möglichen. 

Das Opfer ist die Antithese zur Produktion ... 
( ... ) Intim im starken Sinn ist etwas, das über die 
Aufwallung einer Abwesenheit von Individua­
lität verfügt ... ( ... ) Das getrennte Individuum ist 
gleichen Wesens wie das Ding, oder richtiger, das 
ängstliche Bangen um persönliche Fortdauer, das 
seine Individualität erst setzt, geht einher mit der 
Integration seines Daseins in die Welt der Dinge. 
Mit anderen Worten, die Furcht zu sterben, hängt 
aufs engste mit der Arbeit zusammen, setzt doch 
auch letztere das Ding voraus und umgekehrt.35 

4. Schluß 

Bataille ist kein Vertreter eines naiven 
Bekehrungsdenkens - es geht ihm 
nicht darum, dem in der profanen Welt 
gefangenen Menschen das Bild einer 
verlorengegangenen heiligen Welt vor­
zuhalten und ihn dazu bewegen zu 
wollen, von seinem eitlen Tun doch 
abzulassen und sich dem Eigentlichen 
zuzuwenden. Sein Denken ist vielmehr 
ein durch und durch dualistisches; es 
will nicht dafür plädieren, der Mensch 
müsse die Ebene des Geistes, die er 
durch das Opfer der Welt qua animali-

Boelderl/Vom Opfergeist 

scher Immanenz oder Intimität erreicht 
habe (wofür Hegels ,Phänomenologie' 
die adäquate Beschreibung liefert), 
wieder verlassen und auf die Stufe 
bewußtloser Tierheit zurückkehren. Es 
will jedoch in einer Zeit wie der unsri­
gen, die in allen Lebensbereichen vom 
kapitalistischen Denken regiert wird 
(und in dieser Hinsicht ist Bataille, 
obwohl 1962 gestorben, durchaus noch 
unser Zeitgenosse, ja, seine Aktualität 
hat sich vermutlich sogar sukzessive 
gesteigert), auf jene Dimensionen des 
menschlichen Daseins hinweisen, die 
dessen Prinzipien per se entraten, und 
sie kontrapunktisch zum Zeitgeist be­
tonen. Insofern er dazu Begriffe wie 
das Heilige und das Opfer beziehungs­
weise Erfahrungsbereiche wie die Reli­
gion aufgreift und verwendet, wird 
sein Denken umso interessanter und 
herausfordernder für den Religions­
philosophen und den Theologen. 

... das Heilige (ist) präzis der Flamme vergleich­
bar, die das Holz zerstört, indem sie es verzehrt. 
Wie der Brand, der keine Grenzen kennt, ist es 
das genaue Gegenteil eines Dinges, es breitet sich 
aus, strahlt Hitze und Licht aus, es entflammt 
und blendet, und der von ihm Entflammte und 
Geblendete entflanunt und blendet plötzlich sei­
nerseits. ( ... ) Die göttliche Welt steckt an, und 
ihre Ansteckung ist gefährlich. Was ist der Opfer­
handlung wirksam wird, gleicht im Prinzip dem 
Einschlag des Blitzes: für die einmal entfachte 
Glut gibt es prinzipiell keine Grenzen. Dafür 
günstig ist das menschliche Leben, nicht die 
Animalität, denn gerade der der Immanenz ent­
gegengebrachte Widerstand erzwingt den hefti­
gen Ausbruch, in den Tränen so zerreißend wie 
übermächtig in der uneingestandenen Lust an 

33 Was die jüngsten Errungenschaften der Gentechnik - als einer durch und durch beschränkt­
ökonomischen Wissenschaftssparte in Batailles Sinn - an diesem Verständnis respektive dem 
Wesen der Sexualität selbst ändern, bleibe hier dahingestellt. 

35 

Zu Batailles Kommunikationsbegriff, den ich hier nicht weiter erläutern kann, vgl. Georges Bataille, 
Genet, in: ders., Die Literatur und das Böse, München 1987, S. 151-185, hier S. 169 (= Batterien, 
Bd. 28): " ... jedenfalls ist die Kommunikation das Gegenteil des Dings, das durch seine Isolier­
barkeit gekennzeichnet ist." (Hervorhebung im Original) Vgl. dazu auch Mattheus, Bataille III, 
S.,39-42. 
A.a.O., S. 44f. In Passagen wie diesen erkennt man erneut unschwer den Bezug auf Hegel und die 
gleichzeitige Kritik an ihm. 



155Boelder1/ Vom Opfergeist
der Angst. Doch WEe) der Mensch iıch rückhalt- en Aspekt christlichen Glaubens
108 der Immanenz überließe, würde eine und christlichen (Opfer-)GeistesMenschlichkeit verlieren, vollendete S1e NUr,

s1e zZu verlieren, und das Leben kehrte mıit er'  cken meint dem wird das azıt,
der Zeit ZUFKC unerwachten der Tiere das der Theologe Robert chs aus SE1-
zurück. Das sich unaufhörlich stellende Problem: 1ier ahrelangen, durchaus ıUuschen
nämlich die Unmöglichkeit, eın menschliches
Wesen zZz.u se1n, ohne eın Ding Zu se1n, und den Auseinandersetzung mıiıt Bataille

die christliche Ex1istenz heute zieht,
anımalischen zurückzutfallen
Grenzen der ‚Zwe. entiliehen, ohne in den

nicht Vvollends unverständlich bleiben:
seiıne begrenzte Ösung Fest.“

Das Christentum ist ıne gefährliche Erinnerung
ınen verschwenderischen Gott, der ichWer diesen Worten, die iındrucks- der verschwenderischen Lebenspraxis des Gott-

voll zugleich ataılles literarische Menschen esus aus Nazareth geoffenbart hat.
Kunst demonstrieren, deutliche An- Diese gefä.  e Erinnerung wird ZU dynami-

sierenden Treibsatz iner gefährlichen Praxis,änge das christliche Pfingstereig- die der Nachfolge Jesu sich verschwenderischNıS hören glaubt; wWer dem VO  5
Bataille hier evozıJerten Fest und dem die Armen und Anderen verausgabt, heute,

hnier und Jjetzt37
dessen Verlauf darzubringenden

pfer Messe und Kommunion erahnen kın Denker, der olchen Überlegun-
kann; wWer der Verschwendung und gen nla{fs ibt, sollte die Beschäfti-
der interesselosen Verausgabung, der allemal wert sSeın FEin olcher
Bataille das Wort redet, einen mÖg- er ist Georges Bataille

36  36 A.a.O., 46f.
37 Ochs, Verschwendung, 367

Boelderl/Vom Opfergeist 

der Angst. Doch wenn der Mensch sich rückhalt­
los der Immanenz überließe, würde er seine 
Menschlichkeit verlieren, er vollendete sie nur, 
um sie zu verlieren, und das Leben kehrte mit 
der Zeit zur unerwachten Intimität der Tiere 
zurück. Das sich unaufhörlich stellende Problem: 
nämlich die Unmöglichkeit, ein menschliches 
Wesen zu sein, ohne ein Ding zu sein, und den 
Grenzen der Dingwelt zu entfliehen, ohne in den 
animalischen Schlaf zurückzufallen - findet 
seine begrenzte Lösung im Fest. 36 

Wer in diesen Worten, die eindrucks­
voll zugleich Batailles literarische 
Kunst demonstrieren, deutliche An­
klänge an das christliche Pfingstereig­
nis zu hören glaubt; wer in dem von 
Bataille hier evozierten Fest und dem 
in dessen Verlauf darzubringenden 
Opfer Messe und Kommunion erahnen 
kann; wer in der Verschwendung und 
der interesselosen Verausgabung, der 
Bataille das Wort redet, einen mög-

36 

37 
A.a.O., S. 46f. 
Ochs, Verschwendung, S. 367. 

155 

lichen Aspekt christlichen Glaubens 
und christlichen (Opfer-)Geistes zu 
erblicken meint - dem wird das Fazit, 
das der Theologe Robert Ochs aus sei­
ner jahrelangen, durchaus kritischen 
Auseinandersetzung mit Bataille für 
die christliche Existenz heute zieht, 
nicht vollends unverständlich bleiben: 

Das Christentum ist eine gefährliche Erinnerung 
an einen verschwenderischen Gott, der sich in 
der verschwenderischen Lebenspraxis des Gott­
Menschen Jesus aus Nazareth geoffenbart hat. 
Diese gefährliche Erinnerung wird zum dynami­
sierenden Treibsatz in einer gefährlichen Praxis, 
die in der Nachfolge Jesu sich verschwenderisch 
an die Armen und Anderen verausgabt, heute, 
hier und jetzt. 37 

Ein Denker, der zu solchen Überlegun­
gen Anlaß gibt, sollte die Beschäfti­
gung allemal wert sein. Ein solcher 
Denker ist Georges Bataille. 


