
156 Ecker/ Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßßopfer

LUDWIG

Verkehrsopfer Verzichtsopfer Mefisopfer.
Einheit un: Kontradiktion der Opfersprache Fuür eiNe konsistente
Opfertheorie ach Ren Girard

beziehungsweise davon abgeleitete
Einen eigenständigen satz ZUr Inter- etaphern eng! „sacrifice”)?

der (religiösen) ede VO' Opfer Schenken der umfassenden ultur-
bietet die „mimetische Theorie“ die ene theorie des Literaturwissenschaftlers
Girard entwickelt hat Ludwig Ecker, und Kulturanthropologen Rene Girard)
Assıstent Institut für Kirchenrecht der
Katholisch Theologischen Hochschule Linz, Glauben, ur diesem Fall die
möchte diese Theorie einführen und Wortgleichheit alles andere als zufällig
PerspektivenC theologischen ezeption eiıne Theorie 1st nicht ausschlie{(s-
aufweisen (Redaktion) ich e1in!| Theorie ber das pfer; viel-

mehr besagt das Mittelstück dieser
rel en betra:  enden Gesamt-
theorie, da{fs das ulUusche Upfer das

Katastrophenopfer, Kriegsopfer, ach- WIT en Religionen inden, gleich-
kriegsopfer auernopfer Investitions- Sam die utter aller Kulturinstitutio-
opfer Verbrechensopfer Sparopfer 1en 1ST Im Fach der religionswissen-
nationale Opfer Konjunkturopfer, SC  en und ethnologischen TIOTF-
Fortschrittsopfer, die Liste „Me- schung des kultischen Opfers ıst SsSe1INe

dienopfern ließe sich schier endlos Theorie bereits e1N! röße, die ob-
ohl sehr umstrıtten aum mehrverlängern Es gibt aum e1iN! eitung,

der das Wort „Opfer nicht VOTI- jgnorierbar ist 2 Dennoch erschöpft sich
kommt ber hat das entfernte- Girards Theorie ängs nicht diesem
sten etwas mM1 C1211€e& 111 relig1ösen Begriff religionswissenschaftlichen Feld
VO  - pfer der muıiıt kultisch Wenn die Menschen e1in!| Sprache VCI-

dargebrachten Opfertieren vielen wenden, ohne deren erwendung
Religionen? Sind das nicht völlig VeTl- tional egründen können dann

mufs e1nN:| besondere Faszination dahin-schiedene Bedeutungen auf die
zufällig gleiches Wort hier referiert ter stehen Im Folgenden soll er

versucht werden, anhand VO  a GirardsPAaSSıVC pfer e111eS$5 Schicksalsschla-
SCS eng „V1ICUM und andererseits Theorie e1iINe konsistente enkmöglich-
efsopfer und religiöse Verzichtsopfer keit e1nes tieferen Zusammenhanges

Girard 1Sst Franzose, geb 1923 ebt seıit 194 / in den USA derzeit en Professor für französische
Jteratur und ultur der Stanford-University Zu einen auptwerken ählen Das Heilige und
die Gewalt Zürich 1987 (orig La violence et le Parıs ünftig ZIt als Das Ende der
Gewalt Analyse des Menschheitsverständnisses Freiburg 1983 unge: ‚WeIl Drittel vVon Des
choses cachees depuis la fondation du monde Parıs 1978 )I künftig Z1T als He @11 er
und mehrere ausend Sekundärtitel sSind der VO)] Innsbrucker Dogmatikinstitut verwalteten
Literaturdatenbank gesammelt un:! V1a ternet unter >h StarWWW.uibk. at< abfragbar.
Vgl. Z.u Beispiel Drexler, Die Ilusion des Opfers. kın wissenschaftlicher Überblick über die
wichtigsten fertheorien ausgehend VO deleuzianischen Polyperspektivismusmodell.
üunchen 1993 94f Gerlitz Opfer I Berlin 1995 3 Henninger, Sacrifice,
Eliade Hg.) TIhe Encyclopedia of Religion New 'ork 1987 bes 55() 596

156 Ecker /Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer ... 

LUDWIG ECKER 

Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer . .. 
Einheit und Kontradiktion in der Opfersprache - Für eine konsistente 
Opfertheorie nach Rene Girard 

Einen eigenständigen Ansatz zur Inter­
pretation der (religiösen) Rede vom Opfer 
bietet die "mimetische Theorie", die Rene 
Girard entwickelt hat. Ludwig Ecker, 
Assistent am Institut für Kirchenrecht der 
Katholisch-Theologischen Hochschule Linz, 
möchte in diese Theorie einführen und 
Perspektiven einer theologischen Rezeption 
aufweisen. (Redaktion) 

Katastrophenopfer, Kriegsopfer, Nach­
kriegsopfer, Bauernopfer, Investitions­
opfer, Verbrechensopfer, Sparopfer, 
nationale Opfer, Konjunkturopfer, 
Fortschrittsopfer, ... die Liste an "Me­
dienopfern" ließe sich schier endlos 
verlängern. Es gibt kaum eine Zeitung, 
in der das Wort "Opfer" nicht vor­
kommt. - Aber hat das im entfernte­
sten etwas mit einem religiösen Begriff 
von Opfer zu tun oder mit kultisch 
dargebrachten Opfertieren in vielen 
Religionen? Sind das nicht völlig ver­
schiedene Bedeutungen, auf die ein 
zufällig gleiches Wort hier referiert: 
passive Opfer eines Schicksalsschla­
ges (engl. "victim") und andererseits 
Meßopfer und religiöse Verzichtsopfer 

beziehungsweise davon abgeleitete 
Metaphern (engl. "sacrifice")? 
Schenken wir der umfassenden Kultur­
theorie des Literaturwissenschaftlers 
und Kulturanthropologen Rene Girard 1 

Glauben, so dürfte in diesem Fall die 
Wortgleichheit alles andere als zufällig 
sein. Seine Theorie ist nicht ausschließ­
lich eine Theorie über das Opfer; viel­
mehr besagt das Mittelstück dieser in 
drei Teilen zu betrachtenden Gesamt­
theorie, daß das kultische Opfer, das 
wir in allen Religionen finden, gleich­
sam die Mutter aller Kulturinstitutio­
nen ist. Im Fach der religionswissen­
schaftlichen und ethnologischen Erfor­
schung des kultischen Opfers ist seine 
Theorie bereits eine Größe, die - ob­
wohl sehr umstritten - kaum mehr 
ignorierbar ist.2 Dennoch erschöpft sich 
Girards Theorie längst nicht in diesem 
religionswissenschaftlichen Feld. 
Wenn die Menschen eine Sprache ver­
wenden, ohne deren Verwendung ra­
tional begründen zu können, dann 
muß eine besondere Faszination dahin­
ter stehen. Im Folgenden soll daher 
versucht werden, anhand von Girards 
Theorie eine konsistente Denkmöglich­
keit eines tieferen Zusammenhanges 

Girard ist Franzose, geb. 1923, lebt seit 1947 in den USA; derzeit em. Professor für französische 
Literatur und Kultur an der Stanford-University. Zu seinen Hauptwerken zählen: Das Heilige und 
die Gewalt. Zürich 1987 (orig.: La violence et le sacre. Paris 1972), künftig zit. als HG; Das Ende der 
Gewalt. Analyse des Menschheitsverständnisses. Freiburg 1983 (= ungefähr zwei Drittel von: Des 
choses cachees depuis la fondation du monde. Paris 1978.), künftig zit. als EG. Alle seine Werke 
und mehrere tausend Sekundärtitel sind in der vom Innsbrucker Dogmatikinstitut verwalteten 
Literaturdatenbank gesammelt und via Internet unter >http://starwww.uibk.a~.at< abfragbar. 
Vgl. zum Beispiel J. Drexler, Die Illusion des Opfers. Ein wissenschaftlicher Uberblick über die 
wichtigsten Opfertheorien ausgehend vom deleuzianischen Polyperspektivismusmodell. 
München 1993, 88, 94f; P. Gerlitz, Opfer I, IRE 25, Berlin 1995, 253-258; J. Henninger, Sacrifice, in: 
Eliade (Hg.), The Encyc10pedia of Religion 12, New York 1987, bes. 550-556. 



Ecker/Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, MeßKopfer. 157

des Opfer-Sprachgebrauches ZU- ben könnten.‘? Insbesondere der alt-
tellen.? letzten Punkt dieses Bei- testamentlichen Oorschung beschränkt
trags sollen VO  = diesem Ansatz her InNnan sich auf eiıne Beschreibung der
Grundkonturen für die erwendung Urc Fakten abstützbaren heologi-
der Opfer-Vokabel 1m ıstlıchen Be- schen und sSchen Zusammenhänge
reich erschlossen werden. Die heutige VO  - Opferdarbringungen und weist
Theologie scheint dem Begriff lieber auf die Komplexität dieser Zusammen-
aus dem Weg gehen; und doch hört hänge SOWI1E auf die Differenziertheit

Alltag immer wieder: „Die der hebräischen OUOpferterminologie
Leute wollen heute eiıne Opfer mehr hın, die eiıne gemeinsame Gesamt-

theorie erlaubten. Eine wirklich befrie-ringen Opfer ringen MU: 1an

doch!“ Die rage soll hier also auch digende Erklärung dafür, WarTrTumı
lauten: Mufs ıstlıchen Sınn Opfer Israel SOWI1eEe ulturübergreifend bei der
irklich sein? überwiegenden ehrzahl kultischer

Opfer Schlacht- und Blutrituale auf-
Girard 1m Kontext anderer fällig zentral sind, wird el

Opfertheorien vergeblich suchen.® Kurz, 1an begnügt
sich mıiıt der impliziten Aussage: Wis-

Es kann hier LLIUT wen1igen Sätzen sSsenscha  ch ist nicht genere. e_

angedeutet werden, welchen for- klärbar, ötungsakte über-
schungsgeschichtlichen Zusammen- aup eine transku.  rell unumgeh-
hang Girards ertheorie stellen are ulUusche Stellung einnehmen.
ist. ach umfassenderen Theorien VO:  - 7war <ibt vielfältige singuläre Erklä-
Robertson Smuth, Hubert IuUuNngcCnh und Su  eorıen für einzelne

Mauss, Durkheim, Frazer Opferarten. Die Girardsche Opferer-
dominiert eute die nthaltung Vomn klärung hat hingegen das Plus, da{fs S1e
Gesamterklärungen Opferthema- mit der Kraft einer konsistenten Ge-
tik, weil diese Ur rein spekulativen samttheorie argumentiert, die aQus der
und somuit zeitbedingten Charakter ha- Deutekraft verschiedenster geisteswIis-

Gegen den Einwand, Deutschen verfügten WIT über die extremste Spracharmut auf diesem
Gebiet, Nein das Hebräische kenne nicht einfach eın ammelwor:‘ für Opfer, sondern mindestens
acht verschiedene JTermini, läßt sich VO!]  - diesem Satz her Auch WITr bezeichnen nicht
alles als Opfer, W as sich sachlich doch ZUr selben Kategorie zählen läfßt. erdies vgl die
Kritik Drexler.
Vgl 16-18. Für iınen ungefähren Überblick über die einflußreichsten religionswissenschaftli-
chen Opfertheorien vgl die angegebenen Titel.
Paradigmatisch für letzteres: Anderson, Sacrifice and Sacrificial Ufferings, NC 5I New ork
1992, 873 „Every modern study of biblical sacrifice begins with attempt define the develop-
ment anı S‘ of Varıo0ous 1D1l1Ca. 'erms for sacrifice. ee! the problems of definition [l be
acute respect certaiın terms that INallıy studies begin an en! wiıth nothing 1I110O] than purely
philological discussion”.
Konkret beziehe ich mich auf: Rendtorff, Studien ZUT Geschichte des Opfers 1m en Israel

24). Neukirchen-Vluyn 1967/; Wıillı-Plein, pfer und ult 1m alttestamentlichen rae
Textbefra und Zwischenergebnisse. Stuttgart 1993; Seebaß, pfer IL, IRE 25/ 258-—-267. Die
Bedeutung olcher mühsamen Faktenstudien möchte ich keinestfalls bestreiten, LLIUT läfst sich davon
nicht ableıten, daß das, wWwWas nicht VO]  } den unmıittelbaren Realien herleitbar ist, überhaupt nicht
mehr wissenschaftlich ware und ar diese Fakten spräche. Drexler, Die Ilusion (Anm. 2I
behauptet frontal, dafß die ethnologischen Fakten jede mögliche Theorie, die alle Opfe hänomene
umfassen will, verbieten. FEbd. 152; „Alle Opfter-Theorien VOTI der Realität ( Opfers“.
Eine solche Aussage ist ber selbst bereits eiıne allgemeine Theorie des OÖpfers, die schon eın ganzbestimmtes theoriegeprägtes Faktenverständnis voraussetzt!

Ecker /Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer ... 

des Opfer-Sprachgebrauches vorzu­
stellen.3 Im letzten Punkt dieses Bei­
trags sollen von diesem Ansatz her 
Grundkonturen für die Verwendung 
der Opfer-Vokabel im christlichen Be­
reich erschlossen werden. Die heutige 
Theologie scheint dem Begriff lieber 
aus dem Weg zu gehen; und doch hört 
man im Alltag immer wieder: "Die 
Leute wollen heute keine Opfer mehr 
bringen. Opfer bringen muß man 
doch!" - Die Frage soll hier also auch 
lauten: Muß im christlichen Sinn Opfer 
wirklich sein? 

1. Girard im Kontext anderer 
Opfertheorien 

Es kann hier nur in wenigen Sätzen 
angedeutet werden, in welchen for­
schungsgeschichtlichen Zusammen­
hang Girards Opfertheorie zu stellen 
ist. Nach umfassenderen Theorien von 
Robertson W. Smith, H. Hubert u. 
M. Mauss, E. Durkheim, J. Frazer u.a. 
dominiert heute die Enthaltung von 
Gesamterklärungen zur Opferthema­
tik, weil diese nur rein spekulativen 
und somit zeitbedingten Charakter ha-

157 

ben könnten.4 Insbesondere in der alt­
testamentlichen Forschung beschränkt 
man sich auf eine Beschreibung der 
durch Fakten abstützbaren theologi­
schen und kultischen Zusammenhänge 
von Opferdarbringungen und weist 
auf die Komplexität dieser Zusammen­
hänge sowie auf die Differenziertheit 
in der hebräischen Opferterminologie 
hin,s die keine gemeinsame Gesamt­
theorie erlaubten. Eine wirklich befrie­
digende Erklärung dafür, warum in 
Israel sowie kulturübergreifend bei der 
überwiegenden Mehrzahl kultischer 
Opfer Schlacht- und Blutrituale auf­
fällig zentral sind, wird man dabei 
vergeblich suchen.6 Kurz, man begnügt 
sich mit der impliziten Aussage: Wis­
senschaftlich ist es nicht generell er­
klärbar, warum Tötungsakte über­
haupt eine transkulturell unumgeh­
bare kultische Stellung einnehmen. 
Zwar gibt es vielfältige singuläre Erklä­
rungen und Subtheorien für einzelne 
Opferarten. Die Girardsche Opferer­
klärung hat hingegen das Plus, daß sie 
mit der Kraft einer konsistenten Ge­
samttheorie argumentiert, die aus der 
Deutekraft verschiedenster geisteswis-

Gegen den Einwand, im Deutschen verfügten wir über die extremste Spracharmut auf diesem 
Gebiet, allein das Hebräische kenne nicht einfach ein Sammelwort für Opfer, sondern mindestens 
acht verschiedene Termini, läßt sich von diesem Ansatz her entgegnen: A~ch wir bezeichnen nicht 
alles als Opfer, was sich sachlich doch zur selben Kategorie zählen läßt. Uberdies vgl. Anm. 6 die 
Kritik zu Drexler. 
Vgl. EG 16-18. Für einen ungefähren Überblick über die einflußreichsten religionswissenschaftli­
chen Opfertheorien vgl. die in Anm. 2 angegebenen Titel. 
Paradigmatisch für letzteres: J. Anderson, Sacrifice and Sacrificial Offerings, AncBD 5, New York 
1992,873: "Every modem study of biblical sacrifice begins with an attempt to define the develop­
ment and usage of various biblical terms for sacrifice. Indeed, the problems of definition can be so 
acute in respect to certain terms that many studies begin and end with nothing more than a purely 
philological discussion". 
Konkret beziehe ich mich auf: R. Rendtorff, Studien zur Geschichte des Opfers im Alten Israel 
(WMANT 24). Neukirchen-Vluyn 1967; 1. Willi-Plein, Opfer und Kult im alttestamentlichen Israel. 
Textbefragung und Zwischenergebnisse. Stuttgart 1993; H. Seebaß, Opfer Il, TRE 25, 258-267. Die 
Bedeutung solcher mühsamen Faktenstudien möchte ich keinesfalls bestreiten, nur läßt sich davon 
nicht ableiten, daß das, was nicht von den unmittelbaren Realien herleitbar ist, überhaupt nicht 
mehr wissenschaftlich wäre und gar gegen diese Fakten spräche. Drexler, Die Illusion (Anm. 2), 
behauptet frontal, daß die ethnologischen Fakten jede mögliche Theorie, die alle Opferphänomene 
umfassen will, verbieten. Ebd. 152: "Alle Opfer-Theorien versagen vor der Realität des Opfers". 
Eine solche Aussage ist aber selbst bereits eine allgemeine Theorie des Opfers, die schon ein ganz 
bestimmtes theoriegeprägtes Faktenverständnis voraussetzt! 



158 Ecker/ Verkehrsopfter, Verzichtsopfer, Meß$ßopfer.

senschaftlicher Fragen sich gegenseıltig aber darin, daf(s neben der
systematisch abstützt. Aus den AÄXiO- T1 des Mythos er der Ideologie)
INnen einer einzigen Theorie vVeEImMMaAS nicht jene der glaubensabgehobenen
1rar‘ den Grund für viele andere ernunft xibt (diese ntkomme nam-
religiöse Grundphänomene aNZUSC- dem ythos NıC. sondern Ur

ben, ZUm Beispiel, Warum archaische die des Glaubens Alle Jlexte und
eiten eilig und schrecklich Fakten können WITr LLIUT durch eiIne
glel Sind, Wäarum S1e meıst als 1ler- dieser beiden rillen beziehungswei-
Mensch-Gott-Mischung dargestellt SE Urc eın teilweises Übereinander-
werden, warum die Unterscheidung egen VO  - beiden für uNnser en
VO  5 eilig und profan grundlegen: relevant entziffern. Glrards Zugang
ist und sehr je] anderes mehr. ZUT 'ernunft äfßt sich etwa seinem
Es hieße aber Theologie und Anthro- er‘ ZUm trukturalismus eines
pologie prinzipie. rage stellen, Levti-Strauss ablesen, der weithin for-
waren diesen Wissenschaften eıne males edium seliner Argumentation
anderen tworten mehr rlaubt als ist. Girard heftet den trukturalismus
jene, die ausschließlich aus kritisch- dann aber einen realen Fixpunkt,
exegetischer Arbeit und empirischen den INan als seinen epistemologischen
Fakten ableitbar sind. uch ist Girards Nullpunkt bezeichnen kann: das VO'  >
Denkmodell VO)]  - einem grundsätz- der enge gewalttätig verstoßene
lichen Mißtrauen der Text- und Fakten- Opfer, das Opfer 1mM Sinne VO  > victhima.
oberfläche gegenüber geprägt, da WITr Dieser inhaltlic definierte 1Xp ist
seliner Ansicht ach Ur kulturell Vel- m.E auch, der die Theorie, die Zwel-
muittelte Fakten erkennen können’ und fellos unzeitgemäß je] aus einem eiın-
unNnsere kulturelle Brille eine spezielle zıgen rınZIp heraus erklärt und el

mancher Hinsicht alsıfikationsim-Täuschungsfunktion hat Die exte,
welche die Opfertheologie darstellen, ist, VOIl geschlossenen JTotalıtaris-

Inen und Fundamentalismen unter-also angeben, Warumnmı welche Opfer
darzubringen sind, en ach 1rar scheidet.! Nur als „gewaltloser Og0S,
die zentrale on, ber den @1- der sich VO'  5 der Gewalt vertreiben
gentlichen Grund der rıtuelien Opfe- Läist” . kann sS1e ihre Wahrheit anl

sichts Von Gewaltmechanismen e_rTUumn hinwegzutäuschen.‘ Diese kriti-
sche Hermeneutik teilt ZWal mıt welsen. ber ware das nicht auch der
allen aufgeklärten Iraditionen, seine Jegitimi  timierende Selbstanspruch jeder
wesentliche setzung davon besteht biblischen Theologie?

Vgl bes. —34
Vgl Z.UIIN Beispiel 17f, 3 'y 111, 122f, 132f, 139, 201£, 397, 150-—-186.
uch die xegeten lesen zwischen den Zeilen methodisch aufgeklärtes Gedankengut hinein, ohne
es Z.U problematisieren. Die hermeneutischen Regeln, wonach bestimmte Sätze als zentral, andere
als nicht vertrauenswürdig gelten, befinden sich niemals uftleerem Raum. dazu uch den
Bibeltheologen Williams, Ihe Bible, Violence, and the Sacred. Liberation the Myth of

iv0
Sanctionated Violence. San Francısco 1991, 1-

seinem üngsten Buch verweist Gıirard inmal OUCAU: angeregt auf den Unterschied
zwischen ıiner Philoso hie des Opfers, die Von der Möglichkeit ıner neutralen Außenperspektive
ausgeht und damıt Ge ahr läuft, Namen der Opfer wieder Opfer produzierende Programme ZUu
entwerfen, und iner Religion des ers, die Christentum erDlıic. Vgl Girard, Wenn all das
be innt. kın espräc| mit Treguer (BMT Thaur 1997, 108
Vgl 225-—227, 283-—290.

158 

senschaftlicher Fragen sich gegenseitig 
systematisch abstützt. Aus den Axio­
men einer einzigen Theorie vermag 
Girard den Grund für viele andere 
religiöse Grundphänomene anzuge­
ben, zum Beispiel, warum archaische 
Gottheiten heilig und schrecklich zu­
gleich sind, warum sie meist als Tier­
Mensch-Gott-Mischung dargestellt 
werden, warum die Unterscheidung 
von heilig und profan so grundlegend 
ist und sehr viel anderes mehr. 
Es hieße aber Theologie und Anthro­
pologie prinzipiell in Frage zu stellen, 
wären diesen Wissenschaften keine 
anderen Antworten mehr erlaubt als 
jene, die ausschließlich aus kritisch­
exegetischer Arbeit und empirischen 
Fakten ableitbar sind. Auch ist Girards 
Denkmodell von einem grundsätz­
lichen Mißtrauen der Text- und Fakten­
oberfläche gegenüber geprägt, da wir 
seiner Ansicht nach nur kulturell ver­
mittelte Fakten erkennen können 7 und 
unsere kulturelle Brille eine spezielle 
Täuschungsfunktion hat. Die Texte, 
welche die Opfertheologie darstellen, 
also angeben, warum welche Opfer 
darzubringen sind, haben nach Girard 
die zentrale Funktion, über den ei­
gentlichen Grund der rituellen Opfe­
rung hinwegzutäuschen.8 Diese kriti­
sche Hermeneutik teilt er zwar mit 
allen aufgeklärten Traditionen, seine 
wesentliche Absetzung davon besteht 

Vgl. bes. HG 322-345. 

Ecker /Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer ... 

aber darin, daß es für ihn neben der 
Brille des Mythos (oder der Ideologie) 
nicht jene der glaubensabgehobenen 
Vernunft gibt (diese entkomme näm­
lich dem Mythos nicht), sondern nur 
die des Glaubens.9 Alle Texte und 
Fakten können wir nur durch eine 
dieser beiden Brillen - beziehungswei­
se durch ein teilweises Übereinander­
legen von beiden - für unser Leben 
relevant entziffern. Girards Zugang 
zur Vernunft läßt sich etwa an seinem 
Verhältnis zum Strukturalismus eines 
Levi-Strauss ablesen, der weithin for­
males Medium seiner Argumentation 
ist. Girard heftet den Strukturalismus 
dann aber an einen realen Fixpunkt, 
den man als seinen epistemologischen 
Nullpunkt bezeichnen kann: das von 
der Menge gewalttätig verstoßene 
Opfer, das Opfer im Sinne von victima. 
Dieser inhaltlich definierte Fixpunkt ist 
es m.E. auch, der die Theorie, die zwei­
fellos unzeitgemäß viel aus einem ein­
zigen Prinzip heraus erklärt und dabei 
in mancher Hinsicht falsifikationsim­
mun ist, von geschlossenen Totalitaris­
men und Fundamentalismen unter­
scheidet.1O Nur als "gewaltloser Logos, 
der sich von der Gewalt vertreiben 
läßt")), kann sie ihre Wahrheit ange­
sichts von Gewaltmechanismen er­
weisen. Aber wäre das nicht auch der 
legitimierende Selbstanspruch jeder 
biblischen Theologie? 

Vgl. zum Beispiel HG 17f, 38, 111, 122f, 132f, 139, 20lf, 397, EG 150-186. 
Auch die Exegeten lesen zwischen den Zeilen methodisch aufgeklärtes Gedankengut hinein, ohne 
es zu problematisieren. Die hermeneutischen Regeln, wonach bestimmte Sätze als zentral, andere 
als nicht vertrauenswürdig gelten, befinden sich niemals in luftleerem Raum. Vgl. dazu auch den 
Bibeltheologen J. G. Williams, The Bible, Violence, and the Sacred. Liberation from the Myth of 
Sanctionated Violence. San Francisco 1991, 1-6. 

10 In seinem jüngsten Buch verweist Girard einmal - v. M. Foucault angeregt - auf den Unterschied 
zwischen einer Philosophie des Opfers, die von der Möglichkeit einer neutralen Außenperspektive 
ausgeht und damit Gefahr läuft, im Namen der Opfer wieder Opfer produzierende Programme zu 
entwerfen, und einer Religion des Opfers, die er im Christentum erblickt. V gl. Girard, Wenn all das 
beginnt ... - Ein Gespräch mit M. Treguer (BMT 5). Thaur 1997, 108. 

11 Vgl. EG 225-227, 283-290. 



159Ecker/ Verkehrsopfter, Verzichtsopfer, Meßopfer.

Das rituelle Tötungsopfer als Uunsch, senmn tiefstes Begehren STamMmmMe
Anfang samtlıcher Kulturinstitutionen doch ursprünglich VOIL selbst und

der andere sSEe1l schuld, weil
Um eınen möglichen usammenhang sich das anzueignen bemüht, Was

das Ich sich schon VOTL dem anderenVO  5 Verkehrsopfern, Verzichtsopfern,
efisopfern etc nachvollziehbar dar- gewünscht hatte Deshalb ist der
zustellen, gilt das menschlichen ahrnehmung immer
Girards urz skizzieren. der der andere, der zuerst etwas stre1-
Sekundärlhiteratur WIF: eute die Be- Ug gemacht und gekr.
zeichnung „mimetische Theorie“ for- „>Wer hat angefangen?<" das ist „die
clert, da der Theorieteil ber die ach- mythische rage pa excellence“. In
ahmungseigenschaft des menschlichen ahrheit fangen alle Menschen an 16
egehrens das gesamte Denkgebäude Rivalisierende Doubles werden sich

mıit zunehmend offenem ewaltab-erschliefßt iındestens TEL Dinge Ssind
VO  a} diesem mimetischen Begehren tausch immer ähnlicher, obwohl

(1) Der ensc begehrt immer Begehren immer intensıver Von einer
ber sSeiINe biologischen edürfnisse ihnen VOT ugen schwebenden iffe-
hinaus etwas, wei{f aber US sich nicht, Te zwischen ihnen (Sieg/Prestige)
Was er begehrt; (2) also ahmt unbe- geblendet wird. Aufßfenstehende sind
ulßlst und spontan das Begehren Se1INEeSs schnell VO Konflikt angesteckt, WEe

nächstliegenden Nachbarn Modell) S1e glauben, da{(s S1e die Differenz des
nach, wobei eın der Aneignung entge- Schiedsrichters innehaben einer
genstehendes Hindernis das ttrak- geschlossenen Gesellschaft, der die
tionskriterium für die Auswahl des Ordnungsschranken nicht mehr
Modells darstellt.!? (3) einem g_ tionieren, wird jede llianz SYIIUNE-
schlossenen gesellschaftlichen Inter- trischer Doublesparteiungen immer
aktionssystem endier dieses ständige wechselhafter und inkonsistenter und
gegenseıitige Kopieren des Begehrens unfähig, den Selbstverstärkungs-
unverme!l‘  ch reziproke, symmetrI1- reziproker, mimetischer Gewalt
sche Zweler- der Gruppenantagonis- stoppen. Die Gewalt eskaliert.! Dafs
INECN, also Rivalität, Kontflikt und irgendwo einen Punkt &1Dt, dem
Gewalt und einer Errosionskraft eine natürliche ern die Menschen

schon bestehende Te VO' der gegenseıltigen Selbstzerflei-
Ordnungsdifferenzen. DIieser Prozefis schung und Ausrottung abbringt, hält
ist bewuKßst, spezlie. bei den antago- 1rar‘ für die lusion der ärung
nistischen Zweierparteiungen der echthin.® Wie erklärt sich aber
symmetrischen Doubles, wI1e Girard S1e dann, da{fs WITr och leben?

Das SC Menschsein und se1ınebezeichnet die sich gegenseitig auf-
schaukeln.!® Das kommt aher, weil herkömmliche ultur entspringen
jeder ensch denkt, sSe1IN eigener ach Girard einer spontanen, mımeti-

12

13
Vgl bes. 211—-219, 248 —-279; Des choses (Anm. 1/ 416—421, 510541

14
Vgl 719—247.

15
Vgl 216-218, 298f.

17
Vgl bes. 295
Vgl bes. Girards Vergleich mıit einem kybernetischem FUNAWAY. Des choses 1I 413f.
Vgl ZU Beispiel 28()

Ecker /Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer ... 

2. Das rituelle Tötungsopfer als 
Anfang sämtlicher Kulturinstitutionen 

Um einen möglichen Zusammenhang 
von Verkehrsopfern, Verzichtsopfern, 
Meßopfern etc. nachvollziehbar dar­
zustellen, gilt es nun, das Denkmodell 
Girards kurz zu skizzieren. In der 
Sekundärliteratur wird heute die Be­
zeichnung "mimetische Theorie" for­
ciert, da der Theorieteil über die Nach­
ahmungseigenschaft des menschlichen 
Begehrens das gesamte Denkgebäude 
erschließt. Mindestens drei Dinge sind 
von diesem mimetischen Begehren zu 
sagen: (1) Der Mensch begehrt immer 
über seine biologischen Bedürfnisse 
hinaus etwas, weiß aber aus sich nicht, 
was er begehrt; (2) also ahmt er unbe­
wußt und spontan das Begehren seines 
nächstliegenden Nachbarn (= Modell) 
nach, wobei ein der Aneignung entge­
genstehendes Hindernis das Attrak­
tionskriterium für die Auswahl des 
Modells darstellt.12 (3) In einem ge­
schlossenen gesellschaftlichen Inter­
aktionssystem tendiert dieses ständige 
gegenseitige Kopieren des Begehrens 
unvermeidlich in reziproke, symmetri­
sche Zweier- oder Gruppenantagonis­
men, also zu Rivalität, Konflikt und 
Gewalt und zu einer Errosionskraft 
gegen schon bestehende kulturelle 
Ordnungsdifferenzen. Dieser Prozeß 
ist unbewußt, speziell bei den antago­
nistischen Zweierparteiungen - oder 
symmetrischen Doubles, wie Girard sie 
bezeichnet -, die sich gegenseitig auf­
schaukeln.13 Das kommt daher, weil 
jeder Mensch denkt, sein eigener 

159 

Wunsch, sein tiefstes Begehren stamme 
doch ursprünglich von ihm selbst und 
der andere sei am Konflikt schuld, weil 
er sich das anzueignen bemüht, was 
das Ich sich schon vor dem anderen 
gewünscht hatte. Deshalb ist es in der 
menschlichen Wahrnehmung immer 
der andere, der uns zuerst etwas strei­
tig gemacht und uns gekränkt hat!4 
,,>Wer hat angefangen?<" das ist "die 
mythische Frage par excellence" .15 In 
Wahrheit fangen alle Menschen an.16 

Rivalisierende Doubles werden sich 
mit zunehmend offenem Gewaltab­
tausch immer ähnlicher, obwohl ihr 
Begehren immer intensiver von einer 
ihnen vor Augen schwebenden Diffe­
renz zwischen ihnen (Sieg/Prestige) 
geblendet wird. Außenstehende sind 
schnell vom Konflikt angesteckt, wenn 
sie glauben, daß sie die Differenz des 
Schiedsrichters innehaben. In einer 
geschlossenen Gesellschaft, in der die 
Ordnungsschranken nicht mehr funk­
tionieren, wird jede Allianz symme­
trischer Doublesparteiungen immer 
wechselhafter und inkonsistenter und 
so unfähig, den Selbstverstärkungs­
effekt reziproker, mimetischer Gewalt 
zu stoppen. Die Gewalt eskaliert!7 Daß 
es irgendwo einen Punkt gibt, an dem 
eine natürliche Vernunft die Menschen 
von der gegenseitigen Selbstzerflei­
schung und Ausrottung abbringt, hält 
Girard für die Illusion der Aufklärung 
schlechthin!S Wie erklärt sich aber 
dann, daß wir noch leben? 
Das faktische Menschsein und seine 
herkömmliche Kultur entspringen 
nach Girard einer spontanen, mime ti-

12 Vgl. bes. HG 211-219, 248-279; Des choses (Anm. 1),416-421,510-541. 
13 Vgl. HG 219-247. 
14 Vgl. HG 216-218, 298f. 
15 HG 119. 
16 Vgl. bes. HG 295. 
" Vgl. bes. Girards Vergleich mit einem kybernetischem runaway. Des choses (Anm. I), 413f. 
18 Vgl. zum Beispiel HG 380. 



160 Ecker/ Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, MeßK opfer.

schen Ösung, Diesen Kulturgenerie- das völlig erschütternde und ebensret-
rungsmechanismus beheimatet Glrard en Ereignis wiederholbar darzustel-

seliner eigentlichen und ursprung- len Daraus entspringt der Kıtus, der
en rTrundiorm archaisch g_ spontan die Krise nachahmt und auf
schlossenen Stammesgesellschaften. In eine gemeinsame Opferung hinläuft
solchen Gesellschaften Schreıte: die Das Opfer ist das Ur-Zeichen eine
Inkonsistenz und Entdifferenzierung lebensbedeutsame, kulturellech-
früher der später unaufhaltsam bis keit; die Teilaspekte lassen sich VO)  5
einem rasenden Krisenhöhepunkt fort, immer weiıter abgeleiteten Zeichen dar-

dem die Mimetik der Anschuldi- stellen und ausdrücken. Die
mıt immer höherer Wahrschein- T  ung grundende Ur-Unterschei-

ichkeit geradezu explosionsartig alle dung besteht zwischen dem AakKralen
den Bann ziehen und alle aufgeschau- und der VO AKralen herausgehobenen

Gewaltenergie auf einen gemein- Gemeinschaft, zwischen reiner Gewalt
en 1derpart vereinen kann, des- und unreiner Gewa
sen Stimme und Gegengewalt Die Beständigkeit jeder gegründeten
völlig untergeht. Waren vorher schon rellen emeinschaftsordnung ist
alle Doubles einander kleine Monster- 'otz der stabilisierenden, das mımet1-
Otter, weil gehaßt und angebete sche Begehren kanalisierenden und
gleich, bewirkt jetz die Gemein- Zaum enden irkung eıne rage
schaft und Frieden wirkende Kraft des der eıt. Die gewöhnliche menschliche
gemeinsamen Gegenübers, da{fs dieses ultur braucht ständig Opfter, rıtueilile
als absoluter Monster-Gott der Ge- und gewlssen Abständen auch SPON-
meinschaft erlebt wird Die Gemein- tane, neugründende. Das kultische
SC. weilfs nicht WI1Ee geschieht, S1e pfer ist aber nicht die einzige kultu-
erlebt sıch völlig DASSTU, obwohl sS1e reil transformierte Repräsentation des
irklichkeit den gemeinsamen SÜün- Gründungsgeschehens. en den
denbock pontan ote Die Ruhe ach archaischen relig1ösen Institutionen
dem Sturm der Krise, nachdem das des ythos, des Rıtus und der Verbots-
stellvertretende Opfer getotet worden systeme ilt se1it Entstehung nachar-
ıst, läfst dieses als rettenden Gott erfah- chaischer ochkulturen mıt chrift-

den die Menschen als tremendum eft kultur und Gerichtswesen, da{fs das
fascınosum erleben.? ulUusche pfer unter mständen seıne
ach Girard ist das der Ursprung ursprüngliche Bedeutung verliert un:
VO  5 ranszendenzerfahrung und VO!  5 verändert. anderer orm kann des-
menschlicher ultur überhaupt, weil senonauf andereonen
der ensch damit automatisch auch wWwI1Ie etwa das Justizwesen“ und den
lernte, ber nicht-natürliche Unter- 1eg übergehen. Eine mythische
scheidungen stellvertretend mıt Zei- Rahmeneinbettung ultureller ÖOrd-
chen kommunizieren. Diese Fähig- LUIL bleibt bestehen,” der nachar-
keit erstand aus dem (nun schon als chaischen vernetzten Welt manifestiert
relig1ös bezeichnenden) Bedürfnis, sich diese Grundstruktur jedoch
19 130f, 23 / 269, 38 —40

Vgl 59, 170f, 339—343, 391—-394, 100-104.
Vgl bes. 2745

ZU) Beispiel 34{f£, 133, 410—412
Vgl bes.

160 Ecker /Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer ... 

schen Lösung. Diesen Kulturgenerie­
rungsmechanismus beheimatet Girard 
in seiner eigentlichen und ursprüng­
lichen Grundform in archaisch ge­
schlossenen Stammesgesellschaften. In 
solchen Gesellschaften schreitet die 
Inkonsistenz und Entdifferenzierung 
früher oder später unaufhaltsam bis zu 
einem rasenden Krisenhöhepunkt fort, 
an dem die Mimetik der Anschuldi­
gung mit immer höherer Wahrschein­
lichkeit geradezu explosionsartig alle in 
den Bann ziehen und alle aufgeschau­
kelte Gewaltenergie auf einen gemein­
samen Widerpart vereinen kann, des­
sen Stimme und Gegengewalt nun 
völlig untergeht. Waren vorher schon 
alle Doubles einander kleine Monster­
Götter, weil gehaßt und angebetet zu­
gleich, so bewirkt jetzt die Gemein­
schaft und Frieden wirkende Kraft des 
gemeinsamen Gegenübers, daß dieses 
als absoluter Monster-Gott der Ge­
meinschaft erlebt wird. Die Gemein­
schaft weiß nicht wie ihr geschieht, sie 
erlebt sich völlig passiv, obwohl sie in 
Wirklichkeit den gemeinsamen Sün­
denbock spontan tötet. Die Ruhe nach 
dem Sturm der Krise, nachdem das 
stellvertretende Opfer getötet worden 
ist, läßt dieses als rettenden Gott erfah­
ren, den die Menschen als tremendum et 
fascinosum erleben.19 

Nach Girard ist das der Ursprung 
von Transzendenzerfahrung und von 
menschlicher Kultur überhaupt, weil 
der Mensch damit automatisch auch 
lernte, über nicht-natürliche Unter­
scheidungen stellvertretend mit Zei­
chen zu kommunizieren. Diese Fähig­
keit erstand aus dem (nun schon als 
religiös zu bezeichnenden) Bedürfnis, 

19 Vgl. HG 130f, 237, 269, EG 38-40. 
20 Vgl. HG 59, 170f, 339-343, 391-394, EG 100-104. 
21 Vgl. bes. HG 27-45. 
22 Vgl. zum Beispiel HG 34f, 133, 410-412. 
" Vgl. bes. HG 40. 

das völlig erschütternde und lebensret­
tende Ereignis wiederholbar darzustel­
len. Daraus entspringt der Ritus, der 
spontan die Krise nachahmt und auf 
eine gemeinsame Opferung hinläuft. 
Das Opfer ist das Ur-Zeichen für eine 
lebensbedeutsame, kulturelle Wirklich­
keit; die Teilaspekte lassen sich von 
immer weiter abgeleiteten Zeichen dar­
stellen und ausdrücken. Die kulturelle 
Ordnung gründende Ur-Unterschei­
dung besteht zwischen dem Sakralen 
und der vom Sakralen herausgehobenen 
Gemeinschaft, zwischen reiner Gewalt 
und unreiner Gewalt.20 

Die Beständigkeit jeder so gegründeten 
kulturellen Gemeinschaftsordnung ist 
trotz der stabilisierenden, das mimeti­
sche Begehren kanalisierenden und in 
Zaum haltenden Wirkung eine Frage 
der Zeit. Die gewöhnliche menschliche 
Kultur braucht ständig Opfer, rituelle 
und in gewissen Abständen auch spon­
tane, neugründende. Das kultische 
Opfer ist aber nicht die einzige kultu­
rell transformierte Repräsentation des 
Gründungsgeschehens. Neben den 
archaischen religiösen Institutionen 
des Mythos, des Ritus und der Verbots­
systeme gilt seit Entstehung nachar­
chaischer Hochkulturen mit Schrift­
kultur und Gerichtswesen, daß das 
kultische Opfer unter Umständen seine 
ursprüngliche Bedeutung verliert und 
verändert. In anderer Form kann des­
sen Funktion auf andere Institutionen­
wie etwa das Justizwesen 21 und den 
Krieg22 - übergehen. Eine mythische 
Rahmeneinbettung kultureller Ord­
nung bleibt bestehen,23 in der nachar­
chaischen vernetzten Welt manifestiert 
sich diese Grundstruktur jedoch in 



161Ecker/ Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer.

modifizierter Form komplexen, e1n- W © die edien VO  5 Mordopfern und
ander überlappenden Ausfaltungen, Verkehrsopfern etic schreiben? Dazu
die eiıne totale eugründung wIı1ie ist als eın erster Grundparameter aus
archaischen Kontext aum och der miımetischen Theorie festzuhalten,
ermöglichen.“ da{fs die säkulare Distanziertheitn_
Kultische Opfer und alle modernen ber dem Religiösen selber eiıne
Kulturerhaltungsinstitutionen sind ste- pielart des Mythisch-Religiösen i1st.“

Wenn WIT die Fasziınation des 'orteste Erzeugnisse desselben Mechanıs-
INLU!  N Die Funktion der ursprünglic „Opfe 44 ergründen möchten, ıst fol-
religiösen Opferriten ist heute fast gende re Grundaussage
gänzlic. VO  5 anderen Institutionen hischen Denkens eachten en
abgelöst, aber trukturgleichheit und g1ibt 1Ur UrCc Tod, den
Abkünftigkeit VO  > dieser ulturstufe Preis VO  } eben, den Preis eınes
hinterlassen offensichtlich ihre Spuren Blutzolls.? Daraus INAas sich auch das

der Sprache, auch W Ee' diese Spu- ökonomische en herleiten, das
Ien als die Spitze des isbergs eute mehr und mehr alle Lebens-
betrachten sind. /7war S als Opfer bereiche beherrschen scheint.*?
bezeichnet, aber deutlich vielem Mythisch ist, da{fß en und bestimm-
Onsverwandt ist beispielsweise egensgüter des Lebens niemals
alles, wWas muıt Bühne, edien, por UumsONSsT, sondern immer eınen
etc. hat, un: auch die Pharma- DPreis den Tod en Sind; aller-
Z1e- und Drogenkultur“ ä{fst sich als dings erlangt der Opfer-
unNnseTtTe Orm VONNn Opferritual beschre!i- experte VO den Göttern jel mehr
ben. zurück, als geopfert hat
Was aber kann genauerhin mıt die- Das prechen VOI Opfern der Technik,
Ssen ‚usammenhängen auf sich aben, des Fortsc.  S, des Verkehrs eic

Vgl 129135 Seit der geschichtlichen eıit VUIL Hochkulturen läuft der Mechanismus L1IUuUr mehr
gebrochen ab. Das liegt nach Girard ZUIN ınen daran, da{fs das Justizsystem rst geschichtlich
beständige Kulturen ermöglicht hat (HG 27-45). amıit hat eın diesem Sinn erfolgreicher tuel-
ler Ableger eın archaisches Religionssystem umm e1Nne entscheidende Stufe komplexer gemacht.
Zweıtens ist die Geschichte besonders seıit dem jüdisch-christlichen Aufdeckungsimpuls geprägt
VOINl ınem Kampf der Mythenaufdeckung mıt dem Mythologisierungsmechanismus beziehungs-
welse ıner ständigen Remythologisierungskraft des Gründungsmechanismus. Wır leben ıner
permanenten Krise, die sich ber anscheinend niemals mehr iner otalen Neugründung ste1-
gert. Vegl. etwi 24 —1 232-235, 260-274, 291—-294
Vgl 1ıllıams, TIhe Bible (Anm. 9/ 45— en WIr nicht alles eın Pillchen, früher eın
kleines Opferritual stand, un:! werden nicht gesellschaftlichen Fest- und Komm:  Hons-
rıten verständlicher, sieht N das el verbindende las Alkohol als rituelles Opfer-Substitut?
Besonders der Zusammenhang VO'  3 Sucht und uNnseTrTem unstillbaren Begehren ist beachten.
Vgl 1 'g 4 / 127f, 193.380, 4/1-473, 791
Vgl bes. Girard welist 232274 ausführlich darauf hin, cdaß der Tod Jesu aktisch viel-
fach nach diesem mythisch-sakrifiziellen Schema mifsverstanden wurde. Aufgrund der twas
gemäßigteren a.  g Zzu ‚sakrifiziellen Christentum”, die Girard jetzt eingenommen hat, wird
I mussen, dafß die Grenze zwischen mMY'  ischem und amythischem Todesverständnis

Jesu nicht immer eın UrC| Formulierungen unterscheidbar eın ist jedenfalls: esus
gelangt nicht vollen Leben auf YUN: seines Todes, sondern auf Grund se1ines „todeslosen”,
„überschäumenden“ Lebens des irdischen Todes. tzteres hat bes. Alıson seinem Buch
„Raising bel. The Recovery of the Eschatological magination” (New ork sehr eindrück-
lich herausgearbeitet, bei dem sich die unter Anführungszeichen Ausdrücke mehrfach
finden: ZU Beispiel eb!  « 3 / 40f,
Vgl Z.Uu eispiel. Kıtzmüller, Magische Geldwirtschaft: Eine Verschuldungswirtschaft, keine
Markt-Wirtschaft, ders., Gewalteskalation und. Teilen (BMT TIhaur 1996, 54 -—7/0, und
uch ıllıams, The Bible 9I 22 /

Ecker IVerkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer ... 

modifizierter Form in komplexen, ein­
ander überlappenden Ausfaltungen, 
die eine totale Neugründung - wie im 
archaischen Kontext - kaum noch 
ermöglichen.24 

Kultische Opfer und alle modemen 
Kulturerhaltungsinstitutionen sind ste­
te Erzeugnisse desselben Mechanis­
mus. Die Funktion der ursprünglich 
religiösen Opferriten ist heute fast 
gänzlich von anderen Institutionen 
abgelöst, aber Strukturgleichheit und 
Abkünftigkeit von dieser Kulturstufe 
hinterlassen offensichtlich ihre Spuren 
in der Sprache, auch wenn diese Spu­
ren nur als die Spitze des Eisbergs zu 
betrachten sind. Zwar nicht als Opfer 
bezeichnet, aber deutlich in vielem 
funktionsverwandt ist beispielsweise 
alles, was mit Bühne, Medien, Sport 
etc. zu tun hat, und auch die Pharma­
zie- und Drogenkultur 25 läßt sich als 
unsere Form von Opferritual beschrei­
ben. 
Was aber kann es genauerhin mit die­
sen Zusammenhängen auf sich haben, 

161 

wenn die Medien von Mordopfern und 
Verkehrsopfern etc. schreiben? - Dazu 
ist als ein erster Grundparameter aus 
der mimetischen Theorie festzuhalten, 
daß die säkulare Distanziertheit gegen­
über dem Religiösen selber nur eine 
Spielart des Mythisch-Religiösen ist.26 

Wenn wir die Faszination des Wortes 
"Opfer" ergründen möchten, ist fol­
gende strukturelle Grundaussage my­
thischen Denkens zu beachten: Leben 
gibt es nur durch Tod, nur um den 
Preis von Leben, um den Preis eines 
Blutzolls.27 Daraus mag sich auch das 
ökonomische Denken herleiten, das 
heute mehr und mehr alle Lebens­
bereiche zu beherrschen scheint.28 

Mythisch ist, daß Leben und bestimm­
te Segensgüter des Lebens niemals 
umsonst, sondern immer nur um einen 
Preis an den Tod zu haben sind; aller­
dings erlangt der gesegnete Opfer­
experte von den Göttern viel mehr 
zurück, als er geopfert hat. 
Das Sprechen von Opfern der Technik, 
des Fortschritts, des Verkehrs etc. 

24 Vgl. EG 129-135. Seit der geschichtlichen Zeit von Hochkulturen läuft der Mechanismus nur mehr 
gebrochen ab. Das liegt nach Girard zum einen daran, daß das Justizsystem erst geschichtlich 
beständige Kulturen ermöglicht hat (HG 27-45). Damit hat ein in diesem Sinn erfolgreicher rituel­
ler Ableger ein archaisches Religionssystem um eine entscheidende Stufe komplexer gemacht. 
Zweitens ist die Geschichte besonders seit dem jüdisch-christlichen Aufdeckungsimpuls geprägt 
von einem Kampf der Mythenaufdeckung mit dem Mythologisierungsmechanismus beziehungs­
weise einer ständigen Remythologisierungskraft des Gründungsmechanismus. Wir leben in einer 
permanenten Krise, die sich aber anscheinend niemals mehr zu einer totalen Neugründung stei­
gert. Vgl. etwa HG 452, EG 43-46,124-142,232-235,260-274,291-294. 

25 

26 

27 

28 

Vgl. Williams, The Bible (Anm. 9), 245-252. Haben wir nicht für alles ein Pillchen, wo früher ein 
kleines Opferritual stand, und werden nicht unsere gesellschaftlichen Fest- und Kommunikations­
riten verständlicher, sieht man das dabei verbindende Glas Alkohol als rituelles Opfer-Substitut? 
Besonders der Zusammenhang von Sucht und unserem unstillbaren Begehren ist zu beachten. 
Vgl. HG 18,40, 127f, 193.380,471-473, EG 29l. 
Vgl. bes. EG 234. Girard weist in EG 232-274 ausführlich darauf hin, daß der Tod Jesu faktisch viel­
fach nach diesem mythisch-sakrifiziellen Schema mißverstanden wurde. Aufgrund der etwas 
gemäßigteren Haltung zum "sakrifiziellen Christentum", die Girard jetzt eingenommen hat, wird 
man sagen müssen, daß die Grenze zwischen mythischem und amythischem Todesverständnis 
Jesu nicht immer allein durch Formulierungen unterscheidbar scheint. Zentral ist jedenfalls: Jesus 
gelangt nicht zum vollen Leben auf Grund seines Todes, sondern auf Grund seines "todeslosen", 
"überschäumenden" Lebens trotz des irdischen Todes. Letzteres hat bes. J. Alison in seinem Buch 
"Raising Abel. The Recovery of the Eschatological Imagination" (New York 1996) sehr eindrück­
lich herausgearbeitet, bei dem sich die unter Anführungszeichen gesetzten Ausdrücke mehrfach 
finden: zum Beispiel ebd. 38, 40f, 56. 
Vgl. zum Beispiel. E. Kitzmüller, Magische Geldwirtschaft: Eine Verschuldungswirtschaft, keine 
Markt-Wirtschaft, in: ders., Gewalteskalation und neues Teilen (BMT 3). Thaur 1996,54-70, und 
auch Williams, The Bible (Anm. 9), 229, 248. 



162 Ecker/ Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer.

scheint hauptsächlich auf der intuitı- N  PIN Punkt ist Vermu auch die
EN, immer halbbewulfsten Faszi- bereits wieder remythologisierte
natıon dieses Mythos en, der deckungsleistung der istlich-abend-

ländischen radıuon einzukalkulierendie Verantwortung suggestiv einem
Schicksalsgott beziehungsweise den Der Standpunkt des ers ist gerade
GÖötzen Technik, Mobilität, Krieg eitc UuNSE ]  un  er einem fast
überträgt: Selbstverständlich SU- unangefochten autorıtatıven OT-
chen WITF, den „Blutzoll“ senken, den; otz allen rauchs.“ der
aber ohne Opfer-Preis gibt eben ege. wird damiut aber der Mythos
eıne Mobilität, eine ökonomische umgedrenht. Opfer sSemin el VOo.
Prosperität, eine Freiheit und keinen unschuldig seın und damit auch eınen
militärischen Frieden.“* Da{fs das en fast göttlichen Status eKom-

einmal ist, das ist das Mythische Ine  5 Dafs die Gewalt VO:  - allen
aran. Und die erminderung der ausgeht, braucht überhaupt nicht
Opfer verlangt beziehungsweise legi- den 1C kommen, denn den
timiert wieder Opfer anderer Weise pfern korrespondieren aufder anderen
und anderer Stelle. Man onnte csakrale chicksals-e1te aNONYINEC
auch N Unsere ebensumstände mächte der Kriminelle, die damıt
fordern als Schicksalsgottheiten die Sündenböcken gemacht werden.
Opfer und übernehmen die konkrete den „ZaANZ Bösen“ Rampenlicht tre-
Auswahl und die edien „schlachten ten dann die akralen Verehrungskon-
S1e AUS ,  &e das el inszenleren den notationen wieder überall hervor. Ver-
erritus. müittelt e nıicht Lebensgefühl und
Warum werden speziell die 1dtra- Kanalisation der eigenen EeWaltDe-
genden einer Sache geMMeE als Opfer dürfnisse, solange WITr das Tremen-
victims) bezeichnet? Was würde Urc dum et fascınosum blutiger pfer und
eine rsetzung des Begriffs die erschütternder Monster-Mächte S1-
schon Sal nicht mehr leicht scheint cherer ntfernung auch moralisch (!)

Konnotationen wegfallen? die- halten können? Was waren die Me-

Als wahre Götter hinter den Euphemismen werden heute wohl hauptsächlich liıberalistische Werte
(Freiheit auf Strafßen und ärkten ZUuU konstatieren se1ln, die Von Girards Theorie her besonders
unter dem Krisenaspekt betrachtet werden können. Die Freiheit des Begehrens freien
Wettbewerb und damit eine gewisse ständige Krise wird durch das Gesamtordnungssystem
stabilisieren gesucht. Eıne sakrifizielle Krise erhöht den Bedarf nicht eigentlich ituellen
Rivalitätsopfern; insofern sich ber i111 eine „geordnete Krise“ handelt, sind dıe Opfer doch
„regulär”. 7u den „Verkehrsopfern“ vgl uch K -P Örns, Kriıeg auf Seren Straßen. Die
Menschenopfer der automobilen Gesellschaft. uterslo. 1992, besonders /0-—758, der das UOpfern
auf den Straßen Von Burkert her deutet. Daran anknüpfend, ber unter Heranziehung mehrerer
Theorien neben Bernes „Erwachsenenspieltheorie” uch 1rar‘ sieht auch H.-M. Gutmann,
Die tödlichen Spiele der Erwachsenen. Oderne Opfermythen 1ın Religion, Politik und ultur.
Freiburg 1995, 23-31, Spiel „Verkehrsopfer” eın modernes Hervorbrechen alter Opferkulte. Von
Girard her müdßte das Spiel als KRıtusvarıiante interpretieren und ZUSAatZz.| auf die unbewußte
Bindung des Begehrens eine m  Si  e Wertorientierung verwelsen.
Sind die Opfer zugunsten der Upfer nicht wirklich eboten? g  rch den christlich spiritualisierten
Sprachgebrauch kann hier einiges verwechselt Wer C] doch äft sich m. E auseinanderhalten, ob
„Opfer brin en  “ schlicht Verzicht auf Opfer meınt, der ob damit der Rekurs auf die
selben Mas inerien VO:  - eC| und Militärpolitik gemeınt ist. Was rechtfertigt der Mythos VO]  }
der technischen Abschaftfbarkeit der meisten der aller Opfer nicht es An inhumanen Folgewir-
kun en?
Vgl 293 und ausführlich Baılıe, Violence Unveiled. umanity at the Crossroads. New 'ork
1995, besonders /-31, darüberhinaus als Bestandtel. der Grun«  ese des HANZEN Buches.

162 

scheint hauptsächlich auf der intuiti­
ven, immer nur halbbewußten Faszi­
nation dieses Mythos zu beruhen, der 
die Verantwortung suggestiv einem 
Schicksalsgott beziehungsweise den 
Götzen Technik, Mobilität, Krieg etc. 
überträgt: Selbstverständlich versu­
chen wir, den "Blutzoll" zu senken, 
aber ohne Opfer-Preis gibt es eben 
keine Mobilität, keine ökonomische 
Prosperität, keine Freiheit und keinen 
militärischen Frieden.29 Daß das Leben 
nun einmal so ist, das ist das Mythische 
daran. Und die Verminderung der 
Opfer verlangt beziehungsweise legi­
timiert wieder Opfer in anderer Weise 
und an anderer Stelle.3D Man könnte 
auch sagen: Unsere Lebensumstände 
fordern als Schicksalsgottheiten die 
Opfer - und übernehmen die konkrete 
Auswahl-, und die Medien "schlachten 
sie aus", das heißt inszenieren den 
Opferritus. 
Warum werden speziell die Leidtra­
genden einer Sache so gerne als Opfer 
(victims) bezeichnet? Was würde durch 
eine Ersetzung des Begriffs - die uns 
schon gar nicht mehr so leicht scheint -
an Konnotationen wegfallen? An die-

Ecker /Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer ... 

sem Punkt ist vermutlich auch die 
bereits wieder remythologisierte Auf­
deckungsleistung der christlich-abend­
ländischen Tradition einzukalkulieren: 
Der Standpunkt des Opfers ist gerade 
in unserem Jahrhundert zu einem fast 
unangefochten autoritativen gewor­
den; trotz allen MißbrauchsY In der 
Regel wird damit aber der Mythos nur 
umgedreht. Opfer sein heißt, völlig 
unschuldig sein und damit auch einen 
fast göttlichen Status zugesagt bekom­
men. Daß die Gewalt von uns allen 
ausgeht, braucht überhaupt nicht in 
den Blick zu kommen, denn den 
Opfern korrespondieren auf der anderen 
Seite anonyme sakrale Schicksals­
mächte oder Kriminelle, die damit zu 
Sündenböcken gemacht werden. An 
den "ganz Bösen" im Rampenlicht tre­
ten dann die sakralen Verehrungskon­
notationen wieder überall hervor. Ver­
mittelt es nicht Lebensgefühl und 
Kanalisation der eigenen Gewaltbe­
dürfnisse, solange wir uns das tremen­
dum et fascinosum blutiger Opfer und 
erschütternder Monster-Mächte in si­
cherer Entfernung - auch moralisch (!) 
- halten können? Was wären die Me-

29 Als wahre Götter hinter den Euphemismen werden heute wohl hauptsächlich liberalistische Werte 
(Freiheit auf Straßen und Märkten) zu konstatieren sein, die von Girards Theorie her besonders 
unter dem Krisenaspekt betrachtet werden können. Die Freiheit des Begehrens im freien 
Wettbewerb - und damit eine gewisse ständige Krise - wird durch das Gesamtordnungssystem zu 
stabilisieren gesucht. Eine sakrifizielle Krise erhöht den Bedarf an - nicht eigentlich rituellen -
Rivalitätsopfern; insofern es sich aber um eine "geordnete Krise" handelt, sind die Opfer doch 
"regulär". - Zu den "Verkehrsopfern" vgl. auch K-P. jörns, Krieg auf unseren Straßen. Die 
Menschenopfer der automobilen Gesellschaft. Gütersloh 1992, besonders 70-78, der das Opfern 
auf den Straßen von W. Burkert her deutet. Daran anknüpfend, aber unter Heranziehung mehrerer 
Theorien - neben E. Bemes "Erwachsenenspieltheorie" auch Girard - sieht auch H.-M. Gutmann, 
Die tödlichen Spiele der Erwachsenen. Modeme Opfermythen in Religion, Politik und Kultur. 
Freiburg 1995,23-31, im Spiel "Verkehrsopfer" ein modemes Hervorbrechen alter Opferkulte. Von 
Girard her müßte man das Spiel als Ritusvariante interpretieren und zusätzlich auf die unbewußte 
Bindung des Begehrens an eine mythische Wertorientierung verweisen. 

30 Sind die Opfer zugunsten der Opfer nicht wirklich geboten? Durch den christlich spiritualisierten 
Sprachgebrauch kann hier einiges verwechselt werden, doch läßt sich m.E. auseinanderhalten, ob 
"Opfer bringen" nur schlicht Verzicht auf Opfer meint, oder ob damit der stete Rekurs auf die 
selben Maschinerien von Technik und Militärpolitik gemeint ist. Was rechtfertigt der Mythos von 
der technischen Abschaffbarkeit der meisten oder aller Opfer nicht alles an inhumanen Folgewir­
kungen? 

31 Vgl. EG 293 und ausführlich G. Bailie, Violence Unveiled. Humanity at the Crossroads. New York 
1995, besonders 7-31, darüberhinaus als Bestandteil der Grundthese des ganzen Buches. 



Ecker/ Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Mefisopfer. 163

1en ohne die Zelebrationsmöglichkeit es dem Og0S des Mythos
gerade Clieses Umstands Wır selbst Ende überlegen, auch We die Mär-
begehren niemals pfer, sondern das tyrer SOZUSaSCNHN der „Same des Gottes-

reichs” sSind der Theorie Girardsdie Bösen der das Fatum, das
ist die gleichbleibende ertu- bleibt letztlich kein atz eine
schungsleistung dieser Mythen und gutbürgerliche Neutralposition abseits
ihrer Rıten VO  5 eiınNner Hingabebereitschaft DFO vuCtEL-

MI1S und einem Miıttun UOpfermecha-
Jesu Hingabe uch e1in Opfer? nısmuUS der normalen menschlichen

ultur; x1ibt also kein unschuldiges
1rar beansprucht mıt seiner Theorie Keines-von-Beidem!
nicht mehr, als „die verborgenen Dinge Hier geht die rage, ob Jesu
se1t Grundlegung der die die Gewaltverzicht un:! Hingabe aus 1€e'|
biblischen Schriften sukzessive auf- als pfer ezeichnen sSind der

nicht Besonders die katholische Ira-gedeckt aben, ethnologisch-anthro-
pologischer und iteraturwissenschaft- dition hat aus:  ich getan, und
er Sprache auszudrücken. Girard hat sich ach ursprünglicher
Gegensatz den Mythen aller Reli- Vermeidung dieses Begriffs für Jesu
g10onen und Kulturen ec die Hingabe der etzten Zeit der Argu-
und [L deutlichsten die Passionsge- mentatıon Schwagers angeschlossen.
chte Jesu diesen üundenbock- Girard sagtn sSEe1 höchst sinnvoll,
mechanismus auf und klagt damit die den extremen Gegensatz beider religiö-

Gesellscha, Was der hristli- SCT Wege der Rettung VOI der Gewalt
mıt demselben Wort bezeichnen,chen Erbsündenlehre immer festgehal-

ten wurde. insofern das richtig verstandene christ-
Die eckung wurde möglich, weil liche pfer diese Kontradiktion und
Jesus VO! wahren, gewaltlosen Gott Überwindung er eidnischen Opfer

ausdrücklich edeute! Daneben WIT:inspirlert WAIl, da{(s dem mimetischen
ple. entsagen OoOnnte obwohl das aber der mimetischen Theorie 1mM-
ödlich ist, denn dieses pie. irkt Iner auch eın sakrıfizielles 1sten
selbsterhaltend Wo der Mythos aufge- kritisiert, weil auch das ı1sten:
ec wird, halten sich die Menschen das pfer hris eidnischen sakri-
mechanisch cClie hren und sturzen fiziellen Sinn vielfac mifsversteht Da
sich auf den gewaltlosen Wahrheits- sich Girard selbst dieser diffizilen
bringer.” Dennoch ist der Og0S des rage bisher aum eutlic Ze-
gewaltlos vergebenden und ebenden drückt hat, möchte ich abschliefsend

32 So der Originaltitel VO]  - der eın 1ta von Mt 13,35 darstellt; vgl 164f.
Vgl besondes 176 -180, auf das Martyrıum des Stephanus verwiesen wird. Baudler
seinem Beitrag „Jesus der ollkommene Süundenbock? Zu Rene Girards evision seines Opfer-
be r1ffs", Lebendiges Zeugnis (1997) 12- konstruiert falsche Widersprüche Girards
Erlösungserklärung esonders 220f) Weil esus der Wahrheitsbringer und der Gewaltlose WäAälIl,
wurde gelyncht, ber ben gerade S  ar erfolgreich sakralisiert. Jesu lat dennoch als Opfer (in
inem anderen Sinn) bezeichnen, kann ül C  47 eSus VO]  - der e1nzı mögliıchen
Position aus die Grundlage es Sakrifiziellen gewaltlos umdreht, nämlich indem wirklich frei-
willig die Posıtion des 1C! einnımmt.
Vgl Tertullian, Apologetica 535 99) gp' est Sanguls christianorum ”.

Girard, T heorie un!:! Theologie, iewiladomski/Palaver (He.), Vom Fluch und
e der Sündenböcke (BMT Thaur 1995, besonders 25-—29; Girard, Wenn all das beginnt

(Anm. 10), 160f.

Ecker /Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer ... 

dien ohne die Zelebrationsmöglichkeit 
gerade dieses Umstands? Wir selbst 
begehren niemals Opfer, sondern das 
tun die Bösen oder das Fatum, das 
ist die stets gleichbleibende Vertu­
schungsleistung dieser Mythen und 
ihrer Riten. 

3. lesu Hingabe - auch ein Opfer? 

Girard beansprucht mit seiner Theorie 
nicht mehr, als "die verborgenen Dinge 
seit Grundlegung der Welt1/ 32, die die 
biblischen Schriften sukzessive auf­
gedeckt haben, in ethnologisch-anthro­
pologischer und literaturwissenschaft­
licher Sprache auszudrücken. Im 
Gegensatz zu den Mythen aller Reli­
gionen und Kulturen deckt die Bibel -
und am deutlichsten die Passionsge­
schichte Jesu - diesen Sündenbock­
mechanismus auf und klagt damit die 
ganze Gesellschaft an, was in der christli­
chen Erbsündenlehre immer festgehal­
ten wurde. 
Die Aufdeckung wurde möglich, weil 
Jesus so vom wahren, gewaltlosen Gott 
inspiriert war, daß er dem mimetischen 
Spiel entsagen konnte - obwohl das 
tödlich ist, denn dieses Spiel wirkt 
selbsterhaltend. Wo der Mythos aufge­
deckt wird, halten sich die Menschen 
mechanisch die Ohren zu und stürzen 
sich auf den gewaltlosen Wahrheits­
bringer.33 Dennoch ist der Logos des 
gewaltlos vergebenden und liebenden 

163 

Gottes dem Logos des Mythos am 
Ende überlegen, auch wenn die Mär­
tyrer sozusagen der I/Same des Gottes­
reichs l/ 34 sind. - In der Theorie Girards 
bleibt letztlich kein Platz für eine 
gutbürgerliche Neutralposition abseits 
von einer Hingabebereitschaft pro victi­
mis und einem Mittun am Opfermecha­
nismus der normalen menschlichen 
Kultur; es gibt also kein unschuldiges 
Keines-von-Beidem! 
Hier geht es nun um die Frage, ob Jesu 
Gewaltverzicht und Hingabe aus Liebe 
als Opfer zu bezeichnen sind oder 
nicht. Besonders die katholische Tra­
dition hat es ausführlich getan, und 
Girard hat sich nach ursprünglicher 
Vermeidung dieses Begriffs für Jesu 
Hingabe in der letzten Zeit der Argu­
mentation R. Schwagers angeschlossen. 
Girard sagt nun, es sei höchst sinnvoll, 
den extremen Gegensatz beider religiö­
ser Wege der Rettung vor der Gewalt 
mit demselben Wort zu bezeichnen, 
insofern das richtig verstandene christ­
liche Opfer diese Kontradiktion und 
Überwindung aller heidnischen Opfer 
ausdrücklich bedeute! 35 Daneben wird 
aber in der mimetischen Theorie im­
mer auch ein sakrifizielles Christentum 
kritisiert, weil auch das Christentum 
das Opfer Christi im heidnischen sakri­
fiziellen Sinn vielfach mißversteht. Da 
sich Girard selbst zu dieser diffizilen 
Frage bisher kaum deutlich ausge­
drückt hat, möchte ich abschließend 

32 So der Originaltitel von EG, der ein Zitat von Mt 13,35 darstellt; vgl. EG 164f. 
~, Vgl. besondes EG 176-180, wo auf das Martyrium des Stephanus verwiesen wird. G. Baudler in 

seinem Beitrag ,,Jesus - der vollkommene Sündenbock? Zu Rene Girards Revision seines Opfer­
begriffs", in: Lebendiges Zeugnis 52 (1997) 212-223, konstruiert falsche Widersprüche in Girards 
Erlösungserklärung (besonders 220f). Weil Jesus der Wahrheitsbringer und der Gewaltlose war, 
wurde er gelyncht, aber eben gerade nicht erfolgreich sakralisiert. Jesu Tat dennoch als Opfer (in 
einem anderen Sinn) zu bezeichnen, kann nur aussagen, daß Jesus von der einzig möglichen 
Position aus die Grundlage alles Sakrifiziellen gewaltlos umdreht, nämlich indem er wirklich frei­
willig die Position des Victima einnimmt. 

34 Vgl. Tertullian, Apologetica 535 (59) PL 1: "semen est sanguis christianorum". 
35 Vgl. Girard, Mimetische Theorie und Theologie, in: Niewiadomski/palaver (Hg.), Vom Fluch und 

Segen der Sündenböcke (BMT 1). Thaur 1995, besonders 25-29; Girard, Wenn all das beginnt 
(Anm. 10), 160f. 



Ecker/ Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer.

versuchen, einige Konturen anzudeu- hin die neutestamentliche Sprengung
ten, wI1e ich s1e aus seiner Theorie für aller vorliegenden ervorstellungen
ableitbar und für eine theologische schlüssigsten erklären. Konsti-
erwendung des ortes „Opfer  d für tutiv für das Erlösungsverständnis ist
zielführend halte jene unüberbietbare 1€e| Jesu, die bis

ZUTC stellvertretenden Hingabe SE1INeEeSsS
Lebens für alle Opfer und Opferer SC-

ögliche Koordinaten für den reicht hat Da{fs 65 nicht ohne Opfer-
theologischen ReDTAauUC: blut Q1ng, War weder Jesu, och
des es „Opfer” Gottes, sondern eın der

mörderischen Sünde des Menschen.
Alıson charakterisiert die Umwer- Das Opfer-Bedürfnis Stamm VO  H den

ul  eTeEeIl Kulturinstitutionen durch Menschen Der Gott, der sich ZUM

die SC Botschaft als subversion Opferlamm machen ließ, hat dieses
from withıin. Gott hat Denk- System auf die einz1g mögliche gewalt-
perspektive 5- 'acC VO  a aufien lose Art umgedreht: ott z1ibt sıch den

Menschen edium enschlichergewaltsam umgestoßen, sondern
verändert Von innen heraus die erb- Gewaltmechanısmen eidend sSEe1-
sündigen Institutionen. uch die für unüberbietbare 1e' offenba-
alle bisherigen Religionen zentrale ren.®
stitution des ers wird der ibli- Be1l der hrase VO: „Opfer bringen
schen Tadıtıon nıc mıt einem C  ag müuüssen“ ze1gt sich VOTr em das
VO 1SC. gewischt. Gerade der He- Müssen als verräterisch. ommt der
bräerbrief, der als einzige neutesta- ZU. Opfer-Bringen, ZUIN Sich-
mentliche Schrift noch usführlich VO  5 Opfern der auch ZULFC Hingabe als
der expliziten Opferterminologie Ge- moralischer .ppe. Von außen als MulKis,
brauch macht, ist unter dem Aspekt als Bedingung ZUTIN auc. ewigen)
der Subvertierung Uon Innen heraus Überleben, dann ist das sakrifiziell! Es
verstehen. den übrigen neutesta- kann nicht arum gehen, Opfer
mentlichen Schriften findet sich aus- bringen, weil irgen eın Gott, eın MO-
drückliches Opfervokabular sehr sel- ralprediger der eın Feldherr verlan-
ten, ZUT eu  g des es Jesu SCIL Niemand darf VOIN anderen \pfer
werden allerdings vielfältig emente verlangen. Damluıt opfert er der S1e die
aus der Opferliturgie als Folie en- anderen! Girards Theorie mac auch

sensibel dafür, da{fs Menschen mıt demdet (Bundesmahl, Paschalamm, ÖSse-
geld etc.).” och auch hier schein intrichtern einer Verzichtsmoral ZUM
das odell VO)  S der subversion from wWt- Selbstopfer gedrängt werden.”

Alison, Raising bel 27), und unzähligen anderen Stellen. Mıt dieser immer wieder-
kehrenden Formel versucht Alıson durch das BaNZEC Buch hindurch auszudrücken, dafß Gott aus
unNse krummen Leben das vollendete en erschafft.
Siehe dazu den itrag Von ı1emand diesem Banı SOWI1Ee Vollenweider, 1essel1; VO]  a

Golgotha. Zum Verständnis des Kreuzestodes Jesu als Sühnopfer, Glaube und Lernen 11 (1996)
124137
Zu dieser theologischen Sicht vgl insgesamt besonders chwager, Jesus Heilsdrama. Inns-

3%
bruck 1990
Vgl 2745f und einschlägig dazu uch die unveröffentlichte Diplomarbeit VOIl Sr. Bayer,
Proexistenz Dimensionen ıner Metapher. Differenzierungen und Akzentuilerungen des Opfer-
begriffs anhanı der Theorie ene Girards. Linz 1996, bes. 38-58, 77-80.

164 

versuchen, einige Konturen anzudeu­
ten, wie ich sie aus seiner Theorie für 
ableitbar und für eine theologische 
Verwendung des Wortes "Opfer" für 
zielführend halte. 

4. Mögliche Koordinaten für den -
theologischen Gebrauch 
des Wortes "Opfer" 

J. Alison charakterisiert die Umwer­
tung unserer Kulturinstitutionen durch 
die biblische Botschaft als subversion 
from within.36 Gott hat unsere Denk­
perspektive nicht einfach von außen 
gewaltsam umgestoßen, sondern er 
verändert von innen heraus die erb­
sündigen Institutionen. Auch die für 
alle bisherigen Religionen so zentrale 
Institution des Opfers wird in der bibli­
schen Tradition nicht mit einem Schlag 
vom Tisch gewischt. Gerade der He­
bräerbrief, der als einzige neutesta­
mentliche Schrift noch ausführlich von 
der expliziten Opferterminologie Ge­
brauch macht, ist unter dem Aspekt 
der Subvertierung von innen heraus zu 
verstehen. In den übrigen neutesta­
mentlichen Schriften findet sich aus­
drückliches Opfervokabular sehr sel­
ten, zur Deutung des Todes Jesu 
werden allerdings vielfältig Elemente 
aus der Opferliturgie als Folie verwen­
det (Bundesmahl, Paschalamm, Löse­
geld etc.).37 Doch auch hier scheint mir 
das Modell von der subversion from wit-

Ecker IVerkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer ... 

hin die neutestamentliche Sprengung 
aller vorliegenden Opfervorstellungen 
am schlüssigsten zu erklären. Konsti­
tutiv für das Erlösungsverständnis ist 
jene unüberbietbare Liebe Jesu, die bis 
zur stellvertretenden Hingabe seines 
Lebens für alle Opfer und Opferer ge­
reicht hat. Daß es nicht ohne Opfer­
blut ging, war weder Wille Jesu, noch 
Gottes, sondern entsprang allein der 
mörderischen Sünde des Menschen. 
Das Opfer-Bedürfnis stammt von den 
Menschen. Der Gott, der sich zum 
Opferlamm machen ließ, hat dieses 
System auf die einzig mögliche gewalt­
lose Art umgedreht: Gott gibt sich den 
Menschen - im Medium menschlicher 
Gewaltmechanismen leidend -, um sei­
ne unüberbietbare Liebe zu offenba­
ren.38 

Bei der Phrase vom "Opfer bringen 
müssen" zeigt sich vor allem das 
Müssen als verräterisch. Kommt der 
Ruf zum Opfer-Bringen, zum Sich­
Opfern oder auch zur Hingabe als 
moralischer Appell von außen als Muß, 
als Bedingung zum (auch ewigen) 
Überleben, dann ist das sakrifiziell! Es 
kann nicht darum gehen, Opfer zu 
bringen, weil irgend ein Gott, ein Mo­
ralprediger oder ein Feldherr es verlan­
gen. Niemand darf von anderen Opfer 
verlangen. Damit opfert er oder sie die 
anderen! Girards Theorie macht auch 
sensibel dafür, daß Menschen mit dem 
Eintrichtern einer Verzichtsmoral zum 
Selbstopfer gedrängt werden.39 Echte 

" Alison, Raising Abel (Anm. 27), 33 und an unzähligen anderen Stellen. Mit dieser immer wieder­
kehrenden Formel versucht A/ison durch das ganze Buch hindurch auszudrücken, daß Gott aus 
unserem krummen Leben das vollendete Leben erschafft. 

37 Siehe dazu den Beitrag von C. Niemand in diesem Band sowie S. Vollenweider, Diesseits von 
Golgotha. Zum Verständnis des Kreuzestodes Jesu als Sühnopfer, in: Glaube und Lernen 11 (1996) 
124-137. 

38 Zu dieser theologischen Sicht vgl. insgesamt besonders R. Schwager, Jesus im Heilsdrama. Inns­
bruck 1990. 

39 Vgl. EG 245f und einschlägig dazu auch die unveröffentlichte Diplomarbeit von Sr. M. Bayer, 
Proexistenz - Dimensionen einer Metapher. Differenzierungen und Akzentuierungen des Opfer­
begriffs anhand der Theorie Rene Girards. Linz 1996, bes. 38-58, 77-80. 



Ecker/ Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer. 165

Hingabe und proexistenter erzıic der bisherigen Menschheitsgeschichte
sSind eın eın VO  j der 1e Gottes sieht, kann die liebende Hingabe
motivierter Akt der Freiheit.“ Von die- Gottes, der Opfermetaphori EC-
[l Ausgangspunkt muÄ{fs auch die drückt, als grundlegende Subvertie-
rage geprägt se1n, inwiefern die FUNGS, ufhebung und Überwindung er
Messe als pfer bezeichnen ist Der erkömmlichen, menschlichen pfer-
1e| einer christlichen, gemein- institutionen richtig begreifen! Der
schaftsstiftenden und die pfer efrei- istliche Opferbegriff ist auf diese
enden gabe entspringt etzter Weise als relatıonaler Begriff der
leie nicht moralischen Imperativen, on eines grundlegenden Krıtik-
sondern allein einer Gemeinschaft, de- und Überwindungsprozesses aller früheren
renenjener „NEUEC ıst, der pfer verstehen, bezeichnet 1N-
nade, 1€e| und ergebung Gottes 1C letztlich doch N1ıC anderes
als Movens jedes menschlichen Tuns als die göttliche 1e unter diesem
feiert. Aspekt. Im immel noch VO pfern
Von der mimetischen Theorie her ä{fst sprechen, ware wohl sinnıg w1ı1e
sich / da{fs unsere artnäckige J die göttlichen Personen
erwendung des Wortes Opfer 11UT die opferten sich unaufhörlich gegenseitig.
Spitze eines isbergs markiert. DIie Nur alle Geopferten und jenes pfer
Spitze ekämpfen wollen, würde der Menschen, das als einziges selbst
also nichts nutzen. Nur WE niemanden geopfert hat, werden dort
Opfer als tatsächliche rundkonstante endgültig offenbar werden.

Diese Konsequenzen lassen ıch auch ableıten 15 dem Beitrag VO!]  > Hinkelammert, Paradigmen
und Metamorphosen des Opfers, Assmann, Götzenbilder und Opfer. Girard Gespräch
muit der Befreiungstheologie (BMT Thaur 1996, 103-127, der dort die scharfe These vertritt, das
Christentum habe eiıne „bare Opfergeschichte” losgetreten, weiıl die Liebe wieder als Gesetz inter-
pretie: wurde, das alle ertreter esselben ZU Kreuzigern Jesu stempelt, die dann dem Gesetz

opfern gilt. Sein Beitrag macht ganz Sinne der mimetischen Theorie besonders auf jene
allgegenwärtige werkra: aufmerksam, die die Opferkritik unbemerk:;: TST wieder für oft noch

unter
schlimmeres Opfern Beschlag nımmMt.

szeichen formuliert uch bei Lehmann/E. Schlink (Hg.), Das Opfer Jesu
hristi und der Kirc Okumenischer Arbeitskreis evangelischer und katholische: eologen.
Abschließenderer Das Opfer Jesu hristi und seine Gegenwart der IC| (Dialog der
Kirchen Freiburg 19853 5— hier Pkt. 472  9 Die Begründun für die Bezeichnung der
Hingabe Jesu als OpferSm. E selbst diesem ansonsten theologisch klaren ökumenischen
lext S  an über Traditionsargumente hinauszukommen. das Zukunft genügt?

Ecker /Verkehrsopfer, Verzichtsopfer, Meßopfer ... 

Hingabe und proexistenter Verzicht 
sind allein ein von der Liebe Gottes 
motivierter Akt der Freiheit.40 Von die­
sem Ausgangspunkt muß auch die 
Frage geprägt sein, inwiefern die 
Messe als Opfer zu bezeichnen ist: Der 
Antrieb zu einer christlichen, gemein­
schaftsstiftenden und die Opfer befrei­
enden Hingabe entspringt in letzter 
Tiefe nicht moralischen Imperativen, 
sondern allein einer Gemeinschaft, de­
ren Zentrum jener "neue Kult" 41 ist, der 
Gnade, Liebe und Vergebung Gottes 
als Movens jedes menschlichen Tuns 
feiert. 
Von der mimetischen Theorie her läßt 
sich sagen, daß unsere hartnäckige 
Verwendung des Wortes Opfer nur die 
Spitze eines Eisbergs markiert. Die 
Spitze bekämpfen zu wollen, würde 
also nichts nützen. Nur wenn man 
Opfer als tatsächliche Grundkonstante 

165 

der bisherigen Menschheitsgeschichte 
sieht, kann man die liebende Hingabe 
Gottes, in der Opfermetaphorik ausge­
drückt, als grundlegende Subvertie­
rung, Aufhebung und Oberwindung aller 
herkömmlichen, menschlichen Opfer­
institutionen richtig begreifen! Der 
christliche Opferbegriff ist auf diese 
Weise nur als relationaler Begriff in der 
Funktion eines grundlegenden Kritik­
und Oberwindungsprozesses aller früheren 
Opfer zu verstehen, bezeichnet er in­
haltlich letztlich doch nichts anderes 
als die göttliche Liebe unter diesem 
Aspekt. Im Himmel noch vom Opfern 
zu sprechen, wäre wohl so sinnig wie 
zu sagen, die göttlichen Personen 
opferten sich unC!-ufhörlich gegenseitig. 
Nur alle Geopferten und jenes Opfer 
der Menschen, das als einziges selbst 
niemanden geopfert hat, werden dort 
endgültig offenbar werden. 

40 Diese Konsequenzen lassen sich auch ableiten aus dem Beitrag von F.J. Hinkelammert, Paradigmen 
und Metamorphosen des Opfers, in: H. Assmann, Götzenbilder und Opfer. R. Girard im Gespräch 
mit der Befreiungstheologie (BMT 2). Thaur 1996, 103-127, der dort die scharfe These vertritt, das 
Christentum habe eine ,~j:lare Opfergeschichte" losgetreten, weil die Liebe wieder als Gesetz inter­
pretiert wurde, das alle Ubertreter desselben zu Kreuzigern Jesu stempelt, die es dann dem Gesetz 
zu opfern gilt. Sein Beitrag macht ganz im Sinne der mimetischen Theorie besonders auf jene 
allgegenwärtige Schwerkraft aufmerksam, die die Opferkritik unbemerkt erst wieder für oft noch 
schlimmeres Opfern in Beschlag nimmt. . 

41 So - unter Anführungsze~~hen - formuliert auch bei K. Lehmann/E. Schlink (Hg.), Das Opfer Jesu 
Christi und der Kirche. Okumenischer Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen. 
Abschließender Bericht, in: Das Opfer Jesu Christi und seine Gegenwart in der Kirche (Dialog der 
Kirchen 3). Freiburg 1983. 215-238, hier Pkt. 4.2.2. Die Begründung für die Bezeichnung der 
Hingabe Jesu als Opfer vermag m.E. selbst in diesem ansonsten theologisch klaren ökumenischen 
Text nicht über Traditionsargumente hinauszukommen. Ob das in Zukunft genügt? 


