166

Sauer/ Christliche Symbole fiir heute erschliefen

RALPH SAUER

Christliche Symbole fiir heute erschlieffen

Der moderne Mensch begegnet der iiber-
kommenen Symbolwelt christlichen Glau-
bens mit Unversténdnis, ja bisweilen sogar
mit Aggressivitdt. Diese Symbole sind fiir
ihn oft nicht mehr sprechend, es gelingt
ihm kaum noch, darin sein Lebensgefiihl,
aber auch seine Angste zum Ausdruck zu
bringen. Angesichts dieser Not in der Tra-
dierung des Glaubens ergibt sich die Not-
wendigkeit, dem heutigen Menschen die
Symbolwelt des christlichen Glaubens neu
zu erschlieBen. Unser Autor, em. Professor
fiir Religionspidagogik an der Hochschule
Vechta, versucht in diesem Beitrag eine
exemplarische ErschlieBung der liturgi-
schen Symbole. (Redaktion)

Zeichen und Symbole sind fiir den
Gottesdienst konstitutiv, er ist an Zei-
chen gebunden, wobei auch das Wort
zu diesen Zeichen gehért; so gibt es
sichtbare und horbare Zeichen. Auch
der Raum und die Tages- und Jahres-
zeiten gehdren zu diesem Kosmos hei-
liger Zeichen in der Liturgie. Das Ur-
symbol ist Jesus, der aufgrund seiner
Menschwerdung auf den unsichtbaren
Gott verweist, der in ihm gegenwirtig
ist, daher kann ihn Paulus auch als
Ikone, als das Bild Gottes bezeichnen
(vgl. Kol 1,15). Welche Wirkung von
dieser liturgisch geprigten Symbolwelt
auf Menschen ausgehen kann, schil-
dert C. Zuckmayer in seiner Autobio-
graphie ,,Als wir’s ein Stiick von mir”
auf hoéchst anschauliche Weise: ,Ich
war katholisch — das war bei uns selbst-
verstandlich, es gibt wenig Anders-
gldubige in dieser Gegend, und meine
viterliche Familie war, solange man
sich erinnern konnte, katholisch gewe-

sen. Aber auch das halte ich fiir einen
der Gliicksfélle meiner Jugend. Gerade
das Selbstverstandliche dieser Zuge-
horigkeit zu einer Religionsgemein-
schaft, deren Ritus in uralten Formen
verwurzelt ist, zu einer Kirche, in der
das Mysterium der Menschwerdung,
das Wunder der Transfiguration in je-
der Messe neu geschieht: aber das Kind
lauft in die Kirche wie in den Bécker-
laden, es ist nichts pietistisch Wiirde-
volles oder Griesgramiges dabei, hier
riecht es nach warmem Brot, dort nach
steinkithlem Weihrauch; das Kniebeu-
gen, Niederknien, Héndefalten, Kreuz-
schlagen, das Klingeln der MeBgl5ck-
chen, das Heben der Monstranz und
das Klopfen an die Brust wahrend der
tiefen Stille bei der Wandlung, das alles
fiigt sich ins tdgliche Leben ein wie
Schlafengehn, Aufstehn, Anziehen,
Lernen, Spielen - es ist der Sonntag,
der allen gehort, und an dem sich der
dicke schwarze Mann aus dem Pfarr-
haus in eine Heiligenfigur mit pracht-
vollen Gewidndern verwandelt. Nicht
daB ich andere Religionen fiir schlech-
ter hielte. Aber da war nun die meine,
und sie bot mir, in der Kindheit, die
Erweckung eines inneren Lebens, das
Fleisch und Blut durchdrang, zeitweise
das Gliick der unbedingten Gladubig-
keit, spéter, im Heranwachsen, alle
Kampfe, Zweifel, Geisteskrisen, die
zum produktiven Dasein gehoren, bis
zum Abfall, aber niemals bis zur
Gleichgiiltigkeit — und schlielich, iiber
alle Stiegen und Stufen hinweg, das
gelassene Wissen um die Wahrheit
des Kinderglaubens. Dieser besondere



Sauer/Christliche Symbole fiir heute erschlieen

167

Zauber, der dem Geheimnis der Sakra-
mente innewohnt, vom Gefliister der
ersten Beichte bis zum Schlucken der
Hostie bei der ersten Kommunion,
auch solche Ritualien, die man oft als
abergldubisch, gebetmiihlen- oder
schamanenhaft beldchelt, wie das Ein-
tauchen der Fingerspitzen ins geweihte
Wasser, der Rosenkranz, das Ewige
Licht am Altar, {iben Symbolkraft aus
und beschenken das Herz mit einem
einfiltigen Vertrauen. ... Das erfiillte
mich mit einer Freudigkeit, die mit kei-
ner anderen Freude zu vergleichen
war: sie galt nicht irgendeinem Vergnii-
gen, sondern dem leibhaftig spiirbaren
Walten einer schopferischen Macht,
das ein Kantianer oder Neu-Kantianer
vielleicht beweisen kann, ein anderer,
besonders ein junger Mensch nur glau-
ben.”' Noch als Erwachsener erinnert
sich der Schriftsteller dankbar an seine
katholische Jugendzeit, die lange vor
dem Konzil lag. Er wuchs in der Nihe
von Mainz in Rheinhessen auf und
wurde durch das herrschende katho-
lische Milieu in seinem Glauben ge-
pragt. Unter den Bedingungen eines
volkskirchlichen Milieus erfolgte hier
der Umgang mit liturgischen Symbo-
len und Gesten selbstverstandlich und
problemlos. Hier erwies sich die mitge-
feierte Liturgie als zentraler Lernort
des Glaubens. Man wuchs einfach
ohne Schwierigkeiten in die Symbol-
welt des katholischen Glaubens hinein.
Mit dem Abschmelzen des katholi-
schen Milieus in den 60er Jahren hat
sich diese Situation jedoch grund-
legend gedndert. Die Zeitgenossen
werden nun gewahr, daf8 die in der
Liturgie verwendeten Zeichen einer
fremden, mediterranen Kultur ent-
stammen und unter den Bedingungen

der modernen beziehungsweise post-
modernen Gesellschaft fremdartig an-
muten. Der moderne Mensch findet
dazu keinen Bezug mehr, es gelingt
ihm kaum noch, eine Beziehung zu sei-
nem heutigen Leben, besonders nicht
zu seinem Alltagsleben, herzustellen.
So mufBlte die Di6zesansynode Rotten-
burg-Stuttgart (1985/86) feststellen:
L,Unsere Liturgie wirkt oft niichtern
und zu intellektuell. Thr Reichtum an
Riten, Symbolen und Inhalten wird
héufig nicht voll wahrgenommen, so
daf8 die menschliche Tiefendimension
kaum getroffen wird. Manche Symbole
des Glaubens sind uns fremd gewor-
den. Damit die Liturgie sinnvoll gefei-
ert werden kann, miissen ihre Zeichen,
Symbole und Handlungen neu er-
schlossen werden” (Teil VI, 1,4 und 5).
Welche Zugangswege bieten sich uns
dafiir an?

1. Die stirkere Gewichtung der
primdren Symbole im Gottesdienst

Wir konnen zwischen primiren und
sekundédren Symbolen unterscheiden,
wobei die Grenzlinien zwischen beiden
nicht immer exakt zu markieren sind.
Zu den primaren Symbolen zéhlen: Die
zum Gottesdienst versammelte Ge-
meinde, sie ist das Grundzeichen fiir
das Heilshandeln Gottes, sie ist ein
wirksames Zeichen; denn nach Jesu
Worten ist er da, wo zwei oder drei
in seinem Namen versammelt sind,
mitten unter ihnen (Mt 18,20). Ferner
zéhlen zu den priméren Symbolen: die
Sakramente, in ihnen werden mensch-
liche Grundsituationen wie Geburt
und Mahlgemeinschaft, Ehebund usw.
durch Christus neu qualifiziert.> Fer-
ner zidhlen zu diesen primiren Sym-

' C. Zuckmayer, Als wir’s ein Stiick von mir, Wien 1968, 152f.
E. Lengeling, Liturgie — Dialog zwischen Gott und Mensch, Freiburg 1981, 100.



168

Sauer/Christliche Symbole fiir heute erschliefen

bolen bestimmte Leibeshaltungen wie
Stehen, Sitzen, Kniebeuge, Beugen des
Hauptes und des Leibes, Erheben, Aus-
breiten der Hdnde usw., aber auch der
Raum kann zu den Hauptzeichen ge-
rechnet werden, ebenso der Altar. Da-
gegen fallen unter die Kategorie se-
kundire Symbole: Das Vorantragen
des Kreuzes, der Weihrauch, liturgi-
sche Kleidung, liturgische Farben, die
Kerzen, die Hiandewaschung in der
Eucharistiefeier. Letztere hat ihre ur-
spriingliche Funktion wéhrend des
Herantragens von Naturalgaben heute
eingebiifit und wird nur noch sinnbild-
lich als Bild fiir innere Reinheit gedeu-
tet. Im Laufe der Zeit haben sich die
sekunddren Symbole immer mehr aus-
gedehnt und die priméren an den Rand
gedréngt, so daf diese zuletzt verkiim-
merten und in ihrer eigentlichen Be-
deutung nicht mehr wahrgenommen
wurden. Dies gilt ganz besonders fiir
das fundamentale primére Symbol: die
zum Gottesdienst versammelte leben-
dige Gemeinde. Wollen wir im Gottes-
dienst Symbole neu erschliefen, dann
mufl zunichst einmal das Schwer-
gewicht auf den primédren Symbolen
liegen, diese miissen revitalisiert wer-
den, wihrend so manche sekundéren
Symbole entfernt werden konnen, die
wir langwierig erkldren miissen, damit
sie liberhaupt noch verstanden wer-
den. Denn Symbole werden geboren
und vergehen, sie vergehen dann,
wenn sie nicht mehr mit dem Lebens-
gefiihl der Menschen und ihren Erfah-
rungen libereinstimmen.

Dariiber hinaus muf8 darauf geachtet
werden, dal die gottesdienstlichen
Zeichen in ijhrer Zeichenhaftigkeit
deutlicher hervortreten und nicht zu
Chiffren und Attrappen verkiimmern,
wie dies zum Beispiel oft der Fall ist
bei der Hostie, die eher an Papier als
an Brot erinnert. Aber auch die Taufe

als das mit Christus Sterben und mit
ihm Auferstehen fordert als sprechen-
des Zeichen eher das Untertauchen als
das UbergieBen mit Wasser; diese alt-
kirchliche Praxis wird heute noch in
der orthodoxen Kirche gepflegt. 1994
haben in der Erzdi6zese Wien acht
Pfarreien die Téuflinge durch Unter-
tauchen getauft. In den USA ist dies
im Rahmen der Wiederentdeckung des
Katechumenates in tiber 50 Prozent der
Di6zesen und Pfarreien der Regelfall;
dies hat eine entsprechende Gestalt des
Taufbrunnens zur Folge.

2. Verbindung zwischen liturgischen
Symbolen und Alltagswelt

Aber wenn die Hauptzeichen zuriick-
gehen auf menschliche Grundsituatio-
nen, die dem Alltag entnommen sind,
dann koénnen diese Sinnzeichen nur
lebensverandernde Wirkungen aus-
iiben und den Mitfeiernden in seinem
Innersten anriihren, wenn der Blick fiir
diese spezielle Situation neu geschirft
und entwickelt wird: Die eucharisti-
sche Mahlgemeinschaft kann nur dann
symbolhaft erfahren werden, wenn
auch im Alltag die Nahrungsaufnahme
nicht zu einem Fast-food-Geschehen
entartet, sondern wirklich als gemein-
sam eingenommenes Mahl erfahren
wird. Da dies haufig nicht mehr der
Fall ist, sehen sich beispielsweise Kate-
cheten und Katechetinnen bei der Vor-
bereitung von Kindern und Jugendli-
chen auf die Erstkommunion genétigt,
mit den Kindern zunéchst ein festliches
Mahl zu halten, weil diese originédren
Erfahrungen ihnen daheim weitge-
hend vorenthalten bleiben. Im Gottes-
dienst kann das Symbol der versam-
melten Gemeinde nur Glaubwiirdig-
keit fiir sich beanspruchen, wenn auch
im Alltagsleben der Gemeinde lebendi-
ge Beziehungen zwischen den einzel-



Sauer/Christliche Symbole fiir heute erschliefen

169

nen Gemeindegliedern untereinander
und zwischen den Gruppen und Ver-
banden herrschen. Eine in sich zerrisse-
ne, in Parteiungen zerspaltene Gemein-
de, wo der Dialog nicht mehr gepflegt
wird, kann am Sonntag nicht als Ge-
meinschaft feiernd vor Gott treten, das
raubt ihr die Glaubwiirdigkeit. In einer
Stellungnahme zum Didzesanforum
des Bistums Miinster stellt die Gemein-
de Liebfrauen in Miinster fest, daff der
~Gemeinschaftsgedanke kaum noch
die Gemeinschaft an sich kennzeichne.
Es gibt viele Gruppierungen in der
Gemeinde, die aber nichts voneinander
wissen. Es gibt viele Menschen, die
sich zum Gottesdienst treffen, die sich
aber nachher nicht mehr kennen. Es
gibt die verschiedenen Altersgruppen
in der Gemeinde, die aber keine Ver-
bindung miteinander haben. Es gibt
viele Einzelkdmpfer, die aber nichts
voneinander wissen und sich auch
nicht zusammenfinden.” Eine andere
Miinsteraner Gemeinde weist auf die
Spannungen zwischen den sogenann-
ten traditionalistischen und moderni-
stischen Gruppen hin, die sich ,nur
noch in Verdachtigungen begegnen”.

Lebendige Liturgie ist nur méglich, hat
Karl Lehmann einmal geschrieben, ,in
einer Zone wirklicher Bruderschaft
und gelebter Diakonie. Sonst ist sie
theologisch und praktisch von Sakra-
mentalismus schlecht zu unterschei-
den.”? Ein tiberzeugendes Beispiel die-
ser unlosbaren Beziehung zwischen
Liturgie und Diakonie lieferte das
Leipziger Oratorium in der Nazizeit
unter der Leitung von Theo Gunkel.
Nach seiner Uberzeugung - und diese
schlug sich auch im Seelsorgepro-
gramm von Liebfrauen im Leipziger

Westen nieder —, leben ,,,das Brotbre-
chen’ und die ,briiderliche Gemein-
schaft’ voneinander sie werden
beide krank, wenn eines von beiden
verkiimmert. Der schonste Gottes-
dienst ,ist nichts’ ohne die Liebe - aber
auch die Caritas, das vornehmste Ziel
der Seelsorge, verliert ihren Charakter
und ihre Orientierung, verflacht und
verkiimmert, wenn sie nicht mehr mit
der Quelle verbunden ist.”*

Am Sonntag kann nur das liturgisch
und symbolisch begangen, das heif3t
im Symbol verdichtet werden, was
zuvor im Alltag gelebt worden ist. Hier
erweisen sich die Symbole als weitge-
hend sozial eingebettet, das heift sie
miissen von einer Gemeinschaft aner-
kannt werden, wollen sie Geltung er-
langen. Der Priester kann am Sonntag
noch so lautstark betonen, dafi die
Versammelten eine grofie Familie, eine
Gemeinschaft bilden, seine Rede muf3
hohl klingen, wenn sie nicht gedeckt ist
durch Erfahrungen, welche die Ge-
meinde wéhrend der Woche machen
konnte. Gottesdienst und Alltag kon-
nen daher nicht voneinander abgekop-
pelt werden, auch wenn der Gottes-
dienst den Lauf des Alltags unterbricht
und einen gewissen Abstand dazu
nimmt; denn das gehort zu seinem
Festcharakter.

3. Asthetische Kompetenz

Eine Erkldirung der Bedeutung der li-
turgischen Symbole haucht den liturgi-
schen Zeichen noch kein Leben ein; sie
erreicht nicht die Herzmitte der Feiern-
den. Vielmehr entscheidend ist die Art
und Weise, wie mit den Zeichen gottes-
dienstlichen Geschehens umgegangen

* K. Lehmann, Gemeinde, in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Teilband 2, Freiburg

1982, 33.

*  Th. Gunkel, Zum Verhiltnis von Liturgie und Seelsorge, in: K. Borgmann (Hg.), Volksliturgie und

Seelsorge, Colmar o.]. (1942), 55.



170

Sauer/Christliche Symbole fiir heute erschlieBen

wird, dies gilt besonders fiir den Vor-
steher des Gottesdienstes, aber auch
fiir die anderen Inhaber von Rollen, ja
fiir die gesamte Gemeinde. Wenn der
Gottesdienst nach F. Schleiermacher
ein darstellendes Handeln ist, dann er-
fordert dieses heilige Drama von den
Feiernden auch eine kiinstlerische be-
ziehungsweise dsthetische Kompetenz.
Etwas von dieser Schonheit vermittelt
ein orthodoxer Gottesdienst, der kei-
nen zeitlichen Beschrankungen unter-
liegt und auch nicht der Inflation von
Worten und moralischen Appellen wie
bei uns ausgeliefert ist. ,Wir wuflten
nicht, ob wir im Himmel oder auf der
Erde waren”, berichteten Abgesandte
dem Fiirsten Wladimir von Kiew vor
1000 Jahren, der vor der Frage stand,
fiir welche Liturgie er sich entscheiden
sollte, fiir die byzantinische oder fiir
die rémische. ,,Doch auf der Erde gibt
es keinen solchen Glanz, noch solche
Schonheit, und wir sind unfahig, es zu
beschreiben. Wir wissen nur, daf Gott
dort unter den Menschen wohnt, und
ihr Gottesdienst ist schoner als die
Zeremonien der anderen Nationen.
Denn wir konnen diese Schénheit nicht
vergessen.”® Dieser begeisternde Be-
richt gab den Ausschlag fiir die Wahl
des byzantinischen Ritus. Von allen
Mitwirkenden wird daher eine Kunst
des Zelebrierens, eine ars celebrandi,
verlangt: Die heiligen Handlungen
miissen formgerecht, schon und an-
sprechend vollzogen werden. Dazu
bedarf es eines Gestaltungsvermdgens:
man mufl schreiten, verweilen, auf-
recht sitzen, die Teilnehmer anschauen
konnen, sich um eine entsprechende
Stimmlage bemiihen, die angenehm in
den Ohren der Horer klingt. Die Gebir-

den sollten kultiviert vollzogen wer-
den, wir miissen ihnen eine Seele ein-
hauchen. Romano Guardini hatte in
seiner ,Liturgischen Bildung” 1923 zu
Recht darauf hingewiesen: , Lebendig
empfundene Frommigkeit vergifit nur
zu gerne, daf sie die Kultur braucht. ...
Echte Kultur gibt der Religion die
Mittel, sich auszudriicken, das ganze
Leben zu ergreifen; zu schaffen und zu
gestalten.”® Sind die meisten Geist-
lichen und Gemeindemitglieder heute
dazu noch fahig? Wird in der Theolo-
genausbildung darauf gebiihrend Wert
gelegt? Wenn ich an meine Ausbildung
zum Priester denke - diese liegt aller-
dings sehr weit zurlick - so bin ich
lediglich mit den Rubriken und den
notigen Handgriffen vertraut gemacht
worden; denn damals stand im Vor-
dergrund die Frage nach der giiltigen
Spendung der Sakramente und das
hie nach dem rubrikengeméfen Voll-
zug der heiligen Handlung. Von einer
theologischen Asthetik war damals mit
keinem Wort die Rede gewesen, davon
horten wir nichts in der dogmatischen
Vorlesung. Das geforderte &sthetische
Vermogen mufl sich auch auf die
Ausgestaltung des gottesdienstlichen
Raumes und die musikalische Gestal-
tung des Gotteslobes erstrecken. Das
Vorhandensein oder Nichtvorhanden-
sein an Kompetenz in Kunstfragen laf3t
sich auch an der Ausstattung der Kir-
chen erkennen. Meist begniigt man
sich hier mit billigem Kunsthandwerk,
das dem oberfldchlichen Blick schmei-
chelt und bei der Gemeinde kaum
Anstofl erregt. Dagegen stoflen zeit-
genossische Kunstwerke auf seiten
der Geistlichen wie auch der Gemein-
demitglieder auf vehemente Ableh-

> Wer wird das Antlitz der Erde erneuern? in: Spuren des Geistes in unserer Zeit, Herderbiicherei,

Bd. 1000, 31.

*  R. Guardini, Liturgische Bildung, Burg Rothenfels a.M. 1923, 91.



Sauer/Christliche Symbole fiir heute erschlieBen

171

nung, weil diese am Alten hdngen und
allen neuen kiinstlerischen Darstel-
lungen ablehnend gegeniiberstehen.
Darf man sich dann wundern, wenn
die Schere zwischen Kirche und mo-
derner Kunst immer weiter auseinan-
dergeht? Bischof Karl Lehmann hat auf
dem KunstkongrefS 1995 in Berlin ge-
sagt, daf jede Pfarrgemeinde nicht nur
eine Sozialstation, sondern auch eine
Kunststation braucht, weil der Christ
wie jeder Mensch zu seinem Mensch-
und Christsein Kunst braucht.”

Zu einer Zeit, da in der zeitgendssi-
schen Philosophie die Kunst in Gestalt
der Asthetik ins Zentrum der Reflexion
riickt und Nietzsches Philosophie, die
sich um die Vermittlung von Kunst
und Ethik bemiiht, die Gemiiter neu
erregt, miissen Glaube und Theologie
sich um eine neue Wertschitzung der
Kunst bemiihen, nicht um einen Asthe-
tizismus im Stile eines I'art pour l'art
zu pflegen, sondern im Sinne einer
Verbindung von christlicher Ethik und
Asthetik. Asthetik nimmt hier die
Gestalt einer Lebensform an.®

4. Eine mystagogische Predigt

Schaut man sich einmal die zahlreichen
verdffentlichten Predigtvorlagen an, so
bemerkt man, daf die meisten entwe-
der Hilfen zur Schriftauslegung geben
oder Anregungen fiir eine thematische
Predigt enthalten. In den seltensten
Fillen wird die Liturgie selbst erschlos-
sen, zum Beispiel einzelne Elemente
der Liturgie wie das Kyrie, das Gloria,

das Eucharistische Hochgebet. Gerade
was letzteres anbelangt, besteht ein
groBer Nachholbedarf. Welcher Glau-
bige weiff schon um die eigentliche
Intention des Hochgebetes, obgleich es
doch ein Herzstiick des Gottesdienstes
darstellt? Selbst Theologiestudenten
tun sich immer noch schwer, seinen
tieferen Sinn zu erfassen. In den Sonn-
tagspredigten werden ihnen dafiir
keine Verstehenshilfen angeboten. Eine
mystagogische Predigt darf sich aber
nicht mit der rationalen Erkldrung des
Geschehens zufriedengeben, sie muf3
die Horer in das gefeierte Geheimnis so
einfithren, dal diese davon innerlich
erfait werden, da8 ihnen etwas von
der unaussprechlichen Schénheit des-
sen aufgeht, was gemeinsam gefeiert
wird. Hier kdnnten wir ja einiges von
unseren orthodoxen Schwestern und
Briidern lernen, fiir die Theologie und
Gottliche Liturgie zusammenfallen; der
Gottesdienst ist fiir sie vornehmlich
Anbetung des dreifaltigen Gottes aus
der Kraft des uns verliehenen Pneumas
heraus.

5. Neue liturgische Symbole

Auch bei den liturgischen Symbolen
miissen wir uns der Frage stellen, wie
weit sie noch tragfahig, noch lebendig
sind, ob sie noch die lebensgeschichtli-
chen Erfahrungen des heutigen Men-
schen angemessen zum Ausdruck brin-
gen, oder ob sie bereits abgestorben
sind; denn Symbole werden geboren
und sterben auch wieder ab, wenn sie

7 Der Bischof von Klagenfurt, E. Kapellari, hat seinen Priestern den Rat erteilt: ,Sie sollten sich nicht
mit aufgezogenen Kunstdruckikonen usw. als Raumschmuck begniigen. Sie sollten Werkstatt-
besuche machen bei jungen und alten Kiinstlern und fiir ein Original sparen oder sich etwas
schenken lassen. Anders wird jemand, dem spiter vielleicht eine schone alte Kirche oder ein bau-
lich bedeutsames Pfarrhaus, ein Kloster anvertraut sind, der bauen oder umbauen mug, nicht

dafiir vorbereitet sein.”

*  Ausfiihrlicher habe ich diese Gedanken entwickelt in meinem Buch , Die Kunst, Gott zu feiern”,

Miinchen 1996, 117-125.



172

Sauer/ Christliche Symbole fiir heute erschliefen

nicht mehr revitalisierbar sind. Es ist
aber durchaus méglich, da Symbole,
die lange Zeit in Vergessenheit geraten
waren und dem damaligen Lebensge-
fiihl fremd erschienen, in einem neuen
Lebenskontext wieder mit Sinn erfiillt
werden konnen. Als Beispiel dafiir sei
die Wallfahrt genannt, die nach dem
Konzil lange Zeit nicht mehr gepflegt
wurde; die nach einiger Zeit jedoch,
mit neuen Akzenten versehen, wieder-
aufgelebt ist und sich auch bei jungen
Menschen grofler Beliebtheit erfreut,
wie zum Beispiel die Wallfahrt nach
Santiago de Compostela oder die Stu-
dentenwallfahrt nach Chartres, aber
auch regionale Wallfahrten, wie zum
Beispiel die Korbinianswallfahrt der
Katholischen Jugend nach Freising.
Dariiber hinaus miissen wir auch
Raum schaffen fiir neue Zeichen. Dafiir
gibt es in der neuen Liturgie einige er-
mutigende Beispiele, zum Beispiel die
Bezeichnung des Tauflings mit dem
Kreuzzeichen durch Eltern und Paten.
Dem Jugendgottesdienst und Fami-
liengottesdienst verdanken wir neue
Symbole, zum Beispiel das Friedens-
netz, das iiber die ganze Kirche ge-
spannt wird, oder das Symbol des
Schneckenhauses, das den Menschen
symbolisiert, der sich in sich zuriick-
zieht und den Kontakt nach auflen
abgebrochen hat. Auch der tanzende
Mensch ist ein Symbol, wie iiberhaupt
der Leib ein wesentliches Symbol des
Menschen ist, aber erst allmiahlich wird
der Tanz in seinen vielféltigen Formen
wieder in unserer westlichen Liturgie
heimisch, wihrend der Tanz in den
indischen und afrikanischen Kulturen
seit eh und je zu Hause ist. In den
Johannesakten wird das Bild von Jesus
als Vortdnzer ,inmitten der Gemeinde”
gezeichnet. ,Wer nicht tanzt”, heifit es
in diesem Text, ,begreift nicht, was
geschieht”. (94,1 und 95,49).

Zu den neuen symbolischen Kreatio-
nen im Gottesdienst zdhlt auch der
Gebetsschal, die violetten Halstiicher
usw. Warum sollte der gegenwirtig
lebende Mensch nicht auf seine Weise
symbolisierend Gott loben und feiern?
Zu einer ecclesia semper reformanda
gehort auch eine sich stindig verén-
dernde Liturgie; denn der geschicht-
liche Wandel kann auch an ihrer
Symbolsprache nicht spurlos voriiber-
gehen.

Die Sprache der Religion und des
Glaubens ist jedenfalls die Sprache der
Symbole und nicht die abstrakt-begriff-
liche Sprache, wie sie in den Katechis-
men gepflegt wird, auch wenn die
Theologie auf diesen Sprachstil nicht
ganz verzichten kann, weil der Glaube
sich auch immer vor dem Forum der
Vernunft rechtfertigen mufl. Ins Herz
des Glaubens fiihrt aber erst die Spra-
che der Symbole und Metaphern. Die
Behauptung, der moderne Mensch sei
nicht mehr symbolfihig, kann nicht
aufrechterhalten werden; allein schon
die Werbung und die Medienreligion
mit jhren latent religidsen Symbolen
widerlegen diese Behauptung. Betrach-
tet man die Jugendkulturen in jhrer
bunten Vielfalt, so ist man tiberrascht,
wie erfinderisch junge Leute sind,
wenn sie ihr Leben symbolisieren, sei
es als einzelne oder als Gruppe. Auf
einfallsreiche Weise verleihen sie so
ihrem Lebensgefiithl symbolischen
Ausdruck in der Gestaltung von But-
tons, Graffitis und den Statussymbolen
wie Kleidung, Haartracht und Gesten.
Sie verfiigen iiber einen Reichtum an
symbolischer Darstellungsweise, der
uns immer wieder in Erstaunen verset-
zen kann. Thr Mut und Einfallsreich-
tum sind auch in der Kirche gefordert;
davon kann die Gesamtgemeinde nur
profitieren.



