218

Philosophie

E. Husserl gibt der Briefwechsel mit dem polnischen
Philosophen R. Ingarden Einblick. Die junge Wis-
senschafterin ist auf dem Weg zu einer eigen-
stindigen Profilierung des phéanomenologischen
Ansatzes. Das folgende Kapitel widmet sich der
Beschiftigung Steins mit Thomas wvon Aquin.
Herbstrith erachtet diese Auseinandersetzung
als entscheidend fiir die Verbindung von Philo-
sophie und Glaube, von wissenschaftlicher Ar-
beit und Kontemplation, so daf8 die Konvertitin
der zeitweiligen Tendenz, nur letztere leben zu
wollen, nicht erliegt. Uber lange Zeit ist das
Kloster Beuron die spirituelle und liturgische
Heimat Edith Steins. Offensichtlich gelingt es ihr
dann als Ordensfrau, die benediktinische Spiri-
tualitat und jene des Karmel nahtlos zu verbin-
den. Dje letzten Monate ihres wissenschaftlichen
Schaffens sind Dionysius Areopagitus und vor
allem der Mystik Johannes’ vom Kreuz gewidmet.
Thre theoretische Auseinandersetzung ist existen-
ziell verankert in den dufleren Umstinden, die
ihr durch die Repressalien der Nazis aufgebiirdet
werden. Edith Stein reift im Karmel zu einer
Mpystikerin heran, die ihren Tod als Stellvertre-
tung versteht. Der letzte Abschnitt verweist auf
das dkumenische Zeugnis, das sie als Jiidin und
Christin, die enge Freundschaften mit Menschen
anderer Konfessionen hatte, bot.

W. Herbstrith bietet mit diesem Buch vermutlich
keine groflen Neuigkeiten, sondern Akzentset-
zungen. Als ,heimliches Thema” schimmert das
Leben Edith Steins in der Spannung zwischen
zwei Polen durch: einem (letztlich verhinderten)
auBlergewohnlichen wissenschaftlichen Werde-
gang auf der einen und demiitig gelebter, am
Ende schier unbegreiflicher Proexistenz auf der
anderen Seite. Diese faszinierende Frau ist Zeu-
gin dafiir, wie sich Rationalitdt und Spiritualitéat
zu einem reifen Menschsein verbinden lassen.
Gerade deshalb bietet sich das vorliegende Buch
als bereichernde Lektiire fiir Theologiestudie-
rende an.

Aigen Sr. Marta Bayer

B SCHUSSLER WERNER, Paul Tillich. Beck’sche
Reihe Denker, 540). C.H. Beck, Miinchen. (131).
Kart.

Diese Einfiihrung in das Werk Paul Tillichs ist
knapp, aber profund. Werner Schiiller versucht,
seine Darstellung an den ,Grundmustern” (9)
der Theologie und Religionsphilosophie Tillichs
zu orientieren, um dessen durchgéngige Denk-
strukturen herauszuarbeiten. Entsprechend die-
ser systematischen Absicht liegt der Schwer-
punkt der Ausfiihrungen Schiifllers - nach einer
biographischen Skizze (11-25) — auf der Ausein-

andersetzung mit den Denkstrukturen des philo-
sophischen und theologischen Werks von Paul
Tillich (26-109).

Die sechs Grundmuster des Denkens Tillichs
sind demnach das vom Deutschen Idealismus
iibernommene Identititsprinzip und die dadurch
formulierte Kritik am ,supranaturalistischen”
Denken; das Rechtfertigungsprinzip, das Tillich
zufolge gerade in der Situation des Zweifelns gilt
und einen simplen Theismus (Gott als Teil eines
Subjekt-Objekt-Schemas) iibersteigt; der Ansatz
einer Theologie der Kultur und das damit verbun-
dene Symbolverstindnis als Kontrapunkt zur
,neuen Orthodoxie” (Barth); weiters Tillichs
Reflexionen zu einer Theologie der Religionen im
Spannungsfeld der beiden Grundmomente des
Sakramentalen und des Prophetischen; das Ver-
héltnis von Philosophie und Theologie und die
bekannte Methode der , Korrelation” sowie die
theologischen Implikationen der Zweideutigkeit
der menschlichen Situation angesichts der Pro-
bleme von ,,Macht” und , Fortschritt”.

Im dritten Teil (110-116) unternimmt Schiifller
eine kurze Wiirdigung des Lebenswerks von
Paul Tillich, dem eine ,insgesamt geringe Rezep-
tion” (111) zuteil wurde. Dies mag nicht zuletzt
mit der radikalen Offenheit Tillichs fiir philoso-
phische und kulturelle Anliegen zusammenhén-
gen; eine Offenheit, die sich eben kaum in eine
theologische Schulrichtung iibersetzen laft, son-
dern letztlich eine Einstellung und Denkform
besagt. Dieses Anliegen hat Werner Schiifller
iiberzeugend und kritisch zugleich zur Geltung
gebracht.

Linz Franz Gmainer-Pranzl

B STEAD CHRISTOPHER, Philosophie und Theo-
logie 1, Die Zeit der Alten Kirche. (Theologische
Wissenschaft; Band 14,4) Kohlhammer, Stuttgart.
(182). Kart.

Da die katholische Theologie einen wesentlichen
Unterschied macht zwischen Natur und Gnade,
zwischen natiirlicher Gotteserkenntnis (Erkenn-
barkeit Gottes) und Offenbarung, fordert diese
Grundunterscheidung von sich aus Philosophie,
die zum unerligllichen Kommunikationspartner
des Christentums und seiner Theologie gewor-
den ist. Theologie als Horen auf die geschichtlich
ergangene Offenbarung Gottes und deren reflek-
tierende Entfaltung im wissenschaftlich-metho-
dischen Bemiihen um ihren Erkenntnisinhalt hat
immer auch mit philosophischen Mitteln ge-
dacht und ihr Gebdude nicht auf dem absoluten
Scheitern des denkerischen Menschen (als Siin-
der) errichtet. Philosophische Ingangsetzung der
Theologie ist moglich, weil die Offenbarung als



Religionswissenschaft

219

Anruf und Anspruch der ganzen Existenz des
Menschen immer schon offen ist und der Theo-
logie die ,Welt” vermittelt. Als denkerische Be-
wiltigung des menschlichen Daseins kann
Philosophie nicht am Phénomen der Religion
vorbeiblicken. Da die Sache der Theologie in der
Offenbarung selbst vorgegeben ist, ist der Riick-
griff auf die eigene Geschichte inneres Moment
der Reflexion. Die vorliegende Arbeit von Ch.
Stead sucht daher den Einflul der griechischen
Philosophie auf das frithe christliche Denken
aufzuzeigen. Der Verfasser stellt in einem ersten
groSen Abschnitt den philosophischen Hinter-
grund dar von den Anfingen an bis zur Philo-
sophie der Spatantike (S. 11-56) als fortlaufend
sich einigendes und auseinandersetzendes Ge-
sprach mit den geschichtlich-philosophischen
Grundfragen und -deutungen. In einem zweiten
Abschnitt (S. 57-150) zeigt der Verfasser, wie
jedes Denken ein geschichtliches Ereignis ist und
seine geschichtlichen Voraussetzungen hat. Bei
der Geschichte der christlichen Philosophie, die
mit der Patristik einsetzt und die durch die
Rezeption Platons und anderer ein Gesamtge-
baude aus philosophischem und theologischem
Denken zu entwerfen versucht hatte, konzen-
triert sich der Verfasser auf die grundlegenden
philosophisch-theologischen Themen und Glau-
bensartikel. Dabei behandelt er thematisch die
griechischen und hebraischen Gottesvorstellun-
gen hinsichtlich der Existenz und Natur Gottes
(S. 69-103) sowie Begriffe aus dem christologi-
schen Ringen (die Lehre von der Einheit der
gottlichen und menschlichen Natur in einer
Person, 103ff) und Fragen der Trinitatslehre. Ein
abschliefendes Kapitel wendet sich Augustin zu
(S. 151-168), bei dem Philosophie und Theologie
eine Einheit bilden, der den Menschen und Gott
in jhrem Zueinander und Gegeniiber zu erfassen
sucht und als erster eine christliche Anthopolo-
gie entwirft (vgl. Kap. 19: Freiheit und das Gute).
In der vorliegenden Studie zeigt Stead in einem
interessanten Durchblick ein Stiick friiher theolo-
gischer Denkgeschichte und die dialektische
EinfluBnahme von Hellas auf die christlichen
Verfasser in Aneignung und Widerspruch.

Graz K. M. Woschitz

B SPLETT JORG, Spiel — Ernst. Anstofe christli-
cher Philosophie. Knecht, Frankfurt a.M. 1993.
(174).

Der Bindestrich ist der Ort der Bewegung und
die Strecke, auf der das Spiel des Lebens verhan-
delt wird. Das Spiel fungiert als aufschlieSendes
Ereignis, das paradigmatisch zum weiteren Ver-
stehen fithrt. Das Dabeisein in Ubergéngen lauft

mit ernsthafter Leichtigkeit unter dem Muster
von Regeln nicht eigentlich dem Sieg oder der
Niederlage zu. Davor noch liegt zweckfrei der
Glanz der eigenen Gestalt. Verspielt liele sich
Existenz universal asthetisieren, verspielt auch
lieBe sich Leben als unvermeidliche Niederlage
nehmen und einzig das Ungliick zum Bewufit-
sein bringen. Zum Symbol fiir das Dasein aber
wird es unter dem Stilprinzip der Zwecklosig-
keit, wodurch es seine Leichtfertigkeit verliert
und die Schwerkraft aus anderem wirkt. Uber
den Waagebalken des Bindestrichs neigt sich das
Denken zunehmend auf die Gravitationsfelder
der Ernsthaftigkeit hin. Sittlichkeit wird als Frage
nach den Spielregeln des Lebens aufgeworfen.
Das Einlassen auf das Spiel deckt die Akte der
Freiheit auf. Und hier losen sich die Verhéltnisse
vom Konstruktivismus selbstentworfener und
selbstverpflichteter Bindungen in den Vor-wurf
der Kreatiirlichkeit. Der Mensch ist beides dann:
Aktiv und Passiv, Spieler und Figur in einem.
Daher ist Riickfall moglich, kénnen Néchte tag-
hell werden und kann ,Todes-Licht” Schatten
werfen. Daher kann Schmerz noch zur Gnade
heilen und der Dorn zum ,,Schneetrost” entziin-
den, ,daf Jerusalem ist” (Celan). So kann Liebe
trotzdem das Fest der Freude begehen in der
Communio, die im Tausch das Prinzip ihrer
Gemeinsamkeit findet - auch trinitarisch ver-
standen.

Splett gebraucht Argument und Sprache, die
Philosophen und die Dichter und ihre theologi-
schen Grenzgénger. Das Genaue sagen die Dich-
ter, das Genaue des Falschen vielleicht auch. Die
Botschaft liegt im Loslassen. Die Freigebigkeit
sammelt das Affirmative zur Gelassenheit. Ernst-
haft ohne Verbissenheit wird das Denken freige-
spielt, daf8 das Fest moglich bleibt - trotz allem.
Graz Karl Prenner

RELIGIONSWISSENSCHAFT

B HAGEMANN LUDWIG/KHOURY ADEL
THEODOR, Diirfen Muslime auf Dauer in einem
nicht-islamischen Land leben? (Religionswissen-
schaftliche Studien 42). Echter, Wiirzburg/Oros,
Altenberge 1997. (132). Kart. DM 36,—.

Die gestellte Frage mag fiir einen Européer, der
von einem modernen westlichen Gesellschafts-
verstdndnis gepragt ist, verwunderlich sein, sie
fiihrt jedoch mitten in ein fiir den Islam typisches
Ineinander von Religion und Gesellschaft.

Nach einer Erlduterung der Fragestellung und
einer Erklirung der Quellen des islamischen
Rechtssystems (Koran, Sunna, Hadith, Konsens,



