Synek/Pastorale Hilfestellungen

227

EVA M. SYNEK

Katholische Seelsorge fiir orthodoxe Christen?

Die Diasporasituation der - orthodoxen
Christen bei uns kann zu pastoralen Not-
situationen fiihren. Konkrete Bitten um
seelsorgliche Dienste und das wachsende
BewuSflitsein, das die Christen unterschied-
licher Konfessionen mehr verbindet als
trennt, verlangen von katholischen Seel-
sorgern Antworten auf die Frage, welche
Hilfestellungen ihnen konfessionsiibergrei-
fend heute schon moéglich sind. Unsere
Autorin, Assistentin am Institut fiir Kir-
chenrecht der Universitat Wien, informiert
tiber den dafiir geltenden rechtlichen Rah-
men. (Redaktion)

»Da ein Priester der eigenen Kirche nicht
erreichbar war, haben die Eltern des
Kindes, die der ... Kirche angehdren, um
die Taufe im katholischen Ritus gebeten,
wobei die Firmung und die Eucharistie
nicht gespendet wurden.” — Das Zitat
entstammt einer in einigen Osterrei-
chischen Diézesanblittern publizierten
Richtlinie fiir den Umgang mit ortho-
doxen Christen der zwei beziehungs-
weise drei (Okumenischen) Konzilien
(den sogenannten ,Altorientalen”).
Manchmal kommt es vor, daf8 ein ka-
tholischer Seelsorger von Orthodoxen
um die Taufe ihres Kindes gebeten

wird. Die Richtlinie erlaubt, dieser
Bitte im Notfall Folge zu leisten; das
Kind wird in diesem Fall nicht der
katholischen Kirche zugeschrieben'.

1. Eine wichtige Unterscheidung:
Ritus und Konfession*

Der eingangs abgedruckte Vorschlag
fir die Eintragung in Taufbuch und
Taufschein enthalt allerdings eine pro-
blematische Formulierung, insofern er
vom ,katholischen Ritus” spricht. Ge-
meint ist wohl ,katholische Kirche”.
Der im Laufe der Geschichte schillern-
de Ritenbegriff hat erst in der nach-
konziliaren ~Rechtsfortbildung eine
prézise rechtliche Definition erhalten,
die nicht auf den konfessionellen Kir-
chenbegriff abstellt. C. 28 § 1 CCEO?
definiert Ritus ,als das durch die Kul-
tur und die Umstdnde der Geschichte
der Volker je verschiedenartige liturgi-
sche, theologische, spirituelle und dis-
ziplindre Erbe, das durch die einer
jeden Kirche eigenen Rechts eigene
Art des Glaubenslebens ausgedriickt
wird”. Unter dem Aspekt kirchlich re-
levanten Erbes sind einerseits der latei-
nische Ritus und andererseits die ost-
lichen Riten zu unterscheiden. Von den

' Vgl. Hinweise fiir die Taufe von Kindern christlicher Eltern, die altorientalischen Kirchen
angehoren, hier zit. nach: Verordnungsblatt der Di6zese Innsbruck 68, (1993), Nr. 4, 5 (Art. 31).

*  Vgl. den Uberblick bei Carl Gerol

Fiirst, Die Bedeutung des Codex Canonum Ecclesiarum

Orientalium fiir die ostkirchliche Diaspora, OAKR 42 (1993) 345ff.

CCEO ist die gingige Abkiirzung fiir ,Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium”, das 1990 pro-

mulgierte und seit 1.10.1991 in Rechtskraft befindliche Gesetzbuch fiir die katholischen

Ostkirchen.



228

Synek/Pastorale Hilfestellungen

finf 6stlichen (Haupt)riten — konstanti-
nopolitanisch (byzantinisch), alexan-
drinisch,  antiochenisch-westsyrisch,
antiochenisch-ostsyrisch, armenisch —
sind die drei erstgenannten noch als
aufgefachert, so zum Beispiel der
»alexandrinische Ritus” in den kopti-
schen und den &thiopischen. Insgesamt
gibt es mehr als 20 6stliche Riten, die
mit wenigen Ausnahmen' jeweils
durch eine orthodoxe® und eine in
voller communio mit dem rémischen
Bischof stehende katholische Kirche
vertreten sind. Die (zum Teil sehr klei-
nen) Ostlich gepragten katholischen
Kirchen eigenen Rechts wurden friiher
meist als (mit Rom) ,,unierte” Kirchen
bezeichnet. In unseren Breiten ist in der
katholischen Kirche zwar der ,lateini-
sche” Ritus dominant, doch leben auch
Angehorige der ostlichen Ritusfamilien
in Osterreich®.

Katholische Seelsorger miissen sich im
klaren sein, daf8 Verwechslungen bei
der Kirchenzugehorigkeit, wie sie in
der Praxis leider immer wieder vor-
kommen, mehr als nur peinlich sind.
Sie belasten auch das in Osterreich
prinzipiell erfreulich gute Gkumeni-
sche Klima unnétig. Um pastoral ver-
antwortlich handeln zu konnen, ist es
zundchst wichtig, dafl sich rémisch-

katholische Seelsorger sowohl einen
Uberblick iiber die Ritenvielfalt als
auch tiber die Vielfalt orthodoxer De-
nominationen (und katholischer Ost-
kirchen!) verschaffen.” Dabei ist zu be-
achten, dafl die orthodoxen Kirchen
ihrerseits nicht alle in voller Kirchen-
gemeinschaft stehen. Im Folgenden
kénnen nur ein paar grobe Hinweise
zur ersten Orientierung gegeben wer-
den:

Prinzipiell besteht volle Kirchenge-
meinschaft zwischen den orthodoxen
Kirchen der konstantinopolitanischen
(byzantinischen) Ritusfamilie, die auch
,Kirchen der Sieben (Okumenischen)
Konzilien” genannt werden (also zum
Beispiel die Griechisch-Orthodoxe,
Russisch-Orthodoxe, Ruménisch-
Orthodoxe Kirche); auflerdem inner-
halb der sogenannten ,Kirchen der
Drei Konzilien”, die drei unterschied-
liche Ritusfamilien reprédsentieren (ale-
xandrinisch, antiochenisch-westsyrisch
und armenisch). Im Dialog mit der
katholischen Kirche nehmen unter-
schiedliche Kirchen - auch dann, wenn
sie zueinander in voller Kirchenge-
meinschaft stehen — unterschiedliche
Positionen ein. So besteht beispiels-
weise zwischen der Syrisch-Ortho-
doxen und der Katholischen Kirche

*  Maroniten und Italo-Albaner sind insgesamt katholisch.

5 DaB es in einigen orthodoxen Kirchen aktuell jurisdiktionelle Unklarheiten gibt, fiihrt faktisch
dazu, dal manche Riten in mehr als einer orthodoxen Kirche lebendig sind. Die aus verschiedenen
Griinden und mit unterschiedlicher Legitimation von der Mutterkirche durch eine eigene
Jurisdiktion losgel6sten Kirchen entbehren allerdings in der eigenen Kirchenfamilie der Anerken-

nung durch alle oder einzelne Schwesterkirchen.

¢ Das osterreichische Staatskirchenrecht bezeichnet die katholischen Kirchen der byzantinischen
Ritusfamilie als , griechisch-katholisch”. ,Griechisch” bezieht sich hier vor allem auf die Herkunft
des Ritus, nicht auf die nationale Pragung der Kirche und auch nicht auf die aktuell verwendete
Gottesdienstsprache. So gelten in der Terminologie des Osterreichischen Staatskirchenrechts zum
Beispiel die Angehérigen der ukrainisch-katholischen Kirche genauso wie die Angehérigen der
ruminisch-katholischen Kirche als ,griechisch-katholisch”. Die entsprechenden orthodoxen
Schwesterkirchen werden im Staatskirchenrecht traditionell als , griechisch-orientalisch” bezeich-
net. Subsumierbar sind prinzipiell alle Angehérigen von orthodoxen Kirchen der ,Sieben (Oku-
menischen) Konzilien”, fiir die 1967 das sogenannte , Orthodoxengesetz” erlassen wurde.

7 Vgl. zum Beispiel die Ubersicht von Fairy von Lilienfeld, Orthodoxe Kirchen, TRE 25 (1995)
423-464; Dietmar Winkler/Klaus Augustin (Hg.), Die Ostkirchen. Ein Leitfaden, Graz 1997.



Synek/Pastorale Hilfestellungen

229

bereits ein umfassendes bilaterales Ab-
kommen {iiber gegenseitige pastorale
Hilfestellungen®, wahrend seitens der
Hierarchie der koptischen Kirche die
Anerkennung der katholischen Taufe
noch aussteht. Hinsichtlich der Ortho-
doxen Kirchen der Sieben Konzilien
erfolgte letztere zwar prinzipiell 1993
im Dialogdokument von Balamand,
doch waren bei der Unterzeichnung
gerade die Vertreter der zodgernden
Kirchen (insbesondere die Kirche von
Griechenland und das Patriarchat von
Jerusalem) nicht anwesend.

Allerdings dominiert konfessionelles
Bewufitsein, so wichtig es vielen Ost-
christen auch ist, nicht in allen Fallen.
Man sollte hier nicht Indifferenz asso-
ziieren. Vielmehr ist zu bedenken, daf3
bereits Johannes XXIII. betonte: , Das,
was uns verbindet, ist viel mehr als
das, was uns trennt”. Die 6kumeni-
schen Dialoge der letzten Jahrzehnte
haben dieses Wissen um eine tiefe Zu-
sammengehorigkeit der katholischen
und der orthodoxen Kirchen vielfach
bekriftigt. In einem entspannten 6ku-
menischen Kontext ist es nicht verwun-
derlich, daf8 in manchen Situationen
der gemeinsame Ritus (i.V.m. Sprache,
Nationalitit, kulturellem Erbe, ...) als
verbindender erlebt wird als die kano-
nische Kirchengemeinschaft. Vor allem
dann, wenn in der Diaspora fiir einen
Ritus zwar ein orthodoxer, aber kein
katholischer Seelsorger da ist (oder
umgekehrt), muf8 dieser damit rech-
nen, dafl seinen Gottesdienst auch
Angehorige der ritusgleichen Schwe-
sterkirche besuchen. Prinzipiell gelten
auch in solchen Féllen fiir die Frage des
Sakramentenempfangs die allgemei-

nen kirchenrechtlichen Regeln (siehe
unten). Diese bleiben freilich hinter
dem in manchen Fillen erfreulich
hohen Bewufltsein, Schwesterkirchen
in fast vollstindiger Gemeinschaft zu
sein, zuriick.

2. Zum Umgang mit relevanten
kanonischen Normen

Im 6kumenischen Kontext ist es beson-
ders wichtig, sich den Richtliniencha-
rakter des kanonischen Rechts bewuf3t
zu machen. Die orthodoxen Kirchen
kennen neben der ,akribischen” An-
wendung, das heifit der genauen, dem
Wortlaut entsprechenden Anwendung
der kanonischen Bestimmungen, auch
die Rechtsanwendung ,kat’oikono-
mian”, wenn eine buchstabengetreue
Erfiillung der strengen Regel in einem
konkreten Einzelfall der soteriolo-
gischen Zielsetzung des kanonischen
Rechts nicht angemessen erscheint.
Mit Hilfe der Oikonomia wird unter
Umsténden die nach Akribia nicht zu-
lassige = Sakramentenspendung an
Katholiken seitens eines orthodoxen
Geistlichen beziehungsweise der Sa-
kramentenempfang eines orthodoxen
Glaubigen in der katholischen Schwe-
sterkirche moglich. Aber auch das
katholische Sakramentenrecht kennt —
jedenfalls  hinsichtlich  Eucharistie,
Bufie und Krankensalbung - einen
hohen Ermessensspielraum (vgl. c. 844
CIC; c. 671 CCEO; OD 122ff; 159-160).
Die kanonischen Bestimmungen sind
dabei im Bewufsstsein zu handhaben,
daf der katholische Gesetzgeber Riick-
sichthahme auf die wachsende An-

8

Ubereinkommen zwischen Papst Johannes Paul II. und dem Patriarchen von Antiochien, Mar

Ignatius Zakka I., vom 23.6.1984 (vgl. Dokumente wachsender Ubereinstimmung II, Paderborn —

Frankfurt 1992, 571-574).



230

Synek/Pastorale Hilfestellungen

nidherung und Okumenische Taug-
lichkeit als leitende Interpretations-
kriterien beriicksichtigt sehen will’
Somit ist gegenseitige pastorale: Aus-
hilfe im Einzelfall heute sicher nicht
ausschliefllich zwischen der Syrisch-
Orthodoxen und der Katholischen Kir-
che moglich, die diesbeziiglich bereits
interkonfessionelle Normen vereinbart
haben. Allerdings sollten katholische
Seelsorger auch daran denken, daf
o6kumenisches Handeln sich nicht auf
Offenheit gegentiiber jenen Orthodoxen
reduziert, die bei ihnen pastorale Hilfe
suchen. Bereits das 2. Vaticanum be-
kennt sich zur Achtung gegeniiber den
eigenen Normen der Orthodoxen Kir-
chen. Die nachkonziliare Rechtsfort-
bildung hat dieses Prinzip immer star-
ker in relevante katholische Einzel-
normen {iibersetzt, zum Beispiel auch
im Bereich des Eherechts — wie noch zu
zeigen ist. Zuletzt forderte das Oku-
menische Direktorium* (OD) eindring-
lich zur Riicksichtnahme auf die ortho-
doxen Vorschriften auf, die vor allem
in Fragen der erlaubten ,communicatio
in sacris” generell strenger als das
katholische Kirchenrecht sind (vgl. OD
107-108; speziell im Blick auf die ortho-
doxen Kirchen OD 122ff).

3. Aligemeine Richtlinien fiir
pastorale Hilfestellungen

Orthodoxe Christen werden in der Dia-
spora notgedrungen vor allem dann
Anschluf$ an eine katholische Kirchen-
gemeinde beziehungsweise pastorale
Begleitung und Sakramentenspendung
durch den Kkatholischen Seelsorger
suchen, wenn vor Ort keine seelsorg-
liche Betreuung seitens der eigenen
Kirche gewihrleistet ist. Katholische
Seelsorge an orthodoxen Christen ist in
solchen Situationen als Dienst an der
Schwesterkirche zu sehen. Okume-
nisch verantwortliches pastorales Han-
deln setzt das Bemiihen darum voraus,
niemand seiner eigenen Kirchentradi-
tion zu entfremden.

Kaum Bedenken gibt es hinsichtlich
der Gewahrung eines katholischen Be-
grabnisses ,unter der Voraussetzung,
dafl ein eigener Amtstrager nicht er-
reicht werden kann”. Es ist aber Riick-
sprache mit dem Ordinarius zu halten,
dem nach c. 1183 § 3 CIC (c. 876 § 1
CCEO) die Letztentscheidung vorbe-
halten bleibt. Okumenisch heikler ist
die Sakramentenspendung an ortho-
doxe Christen. Jedenfalls zu unterlas-
sen ist die katholische Trauung zweier

¢ Richard Potz, Okumenische Interpretation. Zur gegenwirtigen Situation der kanonistischen Aus-
legungslehre, in: Zwischen Tradition und Erneuerung. Gedenkschrift fiir W.M. Pléchl (= OAKR 35
[1985] 62-82; ders., Die Grade der communio im Katholischen Kirchenrecht, Kanon 8 (1987), 51-64,
spricht von einem Okumenischen Auslegungsprinzip der kirchlichen Rechtsordnung (,Jedes
Gesetz ist im Hinblick auf die zukiinftige Einheit der Kirche zu interpretieren”) und einer ,Oku-
menischen Meistbegiinstigungsklausel” (,Was immer fiir die Angehérigen einer bestimmten
Kirche, die sich nicht in der plena communio mit der Katholischen Kirche befindet, eingerdumt wird,
ist auch auf die Angehérigen jener Kirchen auszudehnen, die im gleichen Grad der communio zur
Katholischen Kirche stehen”). ~ Unter Beriicksichtigung der neuen Okumenedokumente der
Katholischen Kirche Eva M. Synek, , Das, was uns verbindet, ist viel stirker als das, was uns trennt”
(Johannes XXIIL). Die neuen Okumenedokumente der Katholischen Kirche, OAKR 44,2 (1995-97)

197-224.

*  Papstlicher Rat zur Forderung der Einheit der Christen, Direktorium zur Ausfithrung der Prinzi-
ien und Normen iiber den Okumenismus, vom 25.3.1993, Verlautbarungen des Apostolischen
Stuhls, Nr. 110, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz.



Synek/Pastorale Hilfestellungen

231

Orthodoxer." Auch die Taufe eines
Kindes orthodoxer Eltern kann (siehe
die einleitenden Bemerkungen) nur im
Notfall erfolgen. In der Regel wird die
pastorale Hilfestellung eines katholi-
schen Seelsorgers fiir orthodoxe Chri-
sten, die heiraten wollen oder ein Kind
zur Taufe bringen, vor allem darin lie-
gen, die Kontaktaufnahme mit dem
zustandigen Seelsorger zu erleichtern.
In den wenigen Fallen, in denen es in
Osterreich keinen Seelsorger der eige-
nen Kirche gibt, ist der Kontakt zu
einer moglichst nahestehenden Kirche
zu vermitteln. Bei Angehorigen einer
orthodoxen Kirche der Sieben Konzi-
lien wendet man sich im Zweifelsfall
am besten an den griechisch-ortho-
doxen Bischof."

Beziiglich der Spendung von Eucha-
ristie, BufSle und Krankensalbung an
orthodoxe Christen ist das katholische
Kirchenrecht sehr offen. Sie ist grund-
satzlich erlaubt, ,wenn diese von sich
aus darum bitten und in rechter Weise
disponiert sind” (vgl. c. 844 § 3 CIC;
c. 671 § 3 CCEO). Wie bereits ange-
merkt, sind allerdings die — von den
katholischen Verantwortlichen mitzu-
beachtenden — Normen der Orthodo-
xen Kirchen in Fragen der erlaubten
~communicatio in sacris” generell stren-
ger. Bei Vorliegen besonderer pasto-
raler Umstinde wird es im Einzelfall
aber dennoch moglich sein, eine ein-
vernehmliche Ausnahmeregelung zu
treffen (sieche das oben hinsichtlich
~Oikonomia” Gesagte). Bei einschlégi-

gen Problemen sollte man jedenfalls
versuchen, mit dem zustdndigen
orthodoxen Seelsorger Kontakt aufzu-
nehmen. Unproblematisch erscheint
auf Grund des bereits erwdhnten
Pastoralabkommens der Sakramenten-
empfang in einem katholischen Gottes-
dienst fiir Angehorige der Syrisch-
Orthodoxen Kirche (abgesehen von
Wien, wo die Betreuung durch die
eigene Pfarre gewihrleistet ist). Viel
Verstandnis fiir pastoral schwierige
Situationen ist auch seitens des Arme-
nisch-Apostolischen Bischofs zu er-
warten. Bei den Orthodoxen Kirchen
der Sieben Konzilien kann es vorkom-
men, dafs die Seelsorger unterschied-
licher Jurisdiktionen denselben Fall
nicht einheitlich beurteilen.

In einer Notlage, jedenfalls aber in
Todesgefahr, ist die Sakramentenspen-
dung an orthodoxe Christen aus katho-
lischer Sicht wohl auch dann angemes-
sen, wenn seitens der Hierarchie einer
orthodoxen Kirche keine Zustimmung
zu erwarten wire. Besteht eine per-
petuierte Notlage darin, daf$ aus Ent-
fernungsgriinden die regelmafiige Be-
treuung durch einen Seelsorger der
eigenen Kirche unmoéglich ist, wére
eine Absprache im Sinne 6kumenischer
Verstindigung wiinschenswert. Ahnli-
ches gilt fiir die Situation bekenntnis-
verschiedener Familien (vgl. die ein-
schldgigen Uberlegungen in OD 152;
159-160), denen die Chance einge-
raumt werden sollte, bekenntnisver-
bindend zu werden.

" Gemaf c. 833 CCEO kann zwar der Ortsordinarius die Befugnis zur Segnung einer Ehe zweier
orthodoxer Christen, die sich nicht an einen Priester der eigenen Kirche ohne groie Beschwernis
wenden kénnen, erteilen, sofern diese spontan darum bitten und kein Ehehindernis entgegensteht.
Eine Situation, in der dies in 6kumenisch verantwortlicher Weise méglich wire, ist fiir Osterreich

aber kaum denkbar.

2 Fiir Osterreich: Griechisch-orthodoxe Kirche, Fleischmarkt 13, A-1010 Wien.



232

Synek/Pastorale Hilfestellungen

4. Kinder- und Jugendarbeit

Ein besonders wichtiger Ort 6kume-
nisch verantwortlichen pastoralen
Handelns ist die kirchliche Kinder-
und Jugendarbeit. Junge orthodoxe
Christen finden nicht nur {ber ihre
Freunde Zugang zur Katholischen
Jungschar und Jugend. Immer wie-
der taucht in der Praxis auch das Pro-
blem auf, dafl ein orthodoxes Kind
zum katholischen Erstkommunion-
oder Firmunterricht angemeldet wird.
Okumenische, von mehreren Kirchen
gemeinsam verantwortete, offene Ju-
gendarbeit wird hier als Desiderat
sehr deutlich. Innerhalb der normalen
Pfarrstrukturen zielt Kinder- und Ju-
gendarbeit meist vor allem auf das
Hineinwachsen in eine bestimmte Kir-
chentradition und Ortsgemeinde. So-
mit ist pastoral duflerst behutsames
Vorgehen gefordert. Einerseits ist aller
Anschein zu vermeiden, die katholi-
sche Kirche betreibe tiber ihre Kinder-
und Jugendarbeit versteckten , Prose-
lytismus”. Andererseits darf niemand -
schon gar nicht ein Kind - vor den
Kopf gestofSlen werden. Es ist aufier-
dem zu bedenken, daf8 auflerhalb von
Wien nur wenige orthodoxe Seelsorge-
stellen eingerichtet sind, junge Chri-
sten also kaum religiose Alternativen
zur Teilnahme an der Kinder- oder
Jugendgruppe einer Schwesterkirche
haben. Damit stehen katholische Seel-
sorger vor einer schwierigen Aufgabe:
Im Sinne gelebter Okumene sollten
im Bedarfsfall Hilfestellungen fiir jun-
ge orthodoxe Christen angeboten wer-

den, ihre eigene Tradition kennenzu-
lernen.

Von der Teilnahme an Gruppenstun-
den gesondert zu beurteilen ist die
Teilnahme an katholischen Gottesdien-
sten, vor allem aber der Sakramenten-
empfang. Unsicherheiten katholischer
Seelsorger iiber das richtige Verhalten
tauchen insbesondere im Zusammen-
hang mit Erstkommunion und Fir-
mung immer wieder auf. Die Frage,
ob ein orthodoxes Kind katholisch ge-
firmt werden kann, eriibrigt sich von
selbst, da es die Myronsalbung (ent-
spricht der katholischen Firmung) ge-
meinsam mit der Taufe bereits empfan-
gen hat.”

Im selben Gottesdienst (oder wenig
spater) wurde ihm auch das erste Mal
die Eucharistie gereicht. Die orthodo-
xen Kirchen halten alle an der altkirch-
lichen Praxis fest, die Initiationssa-
kramente nicht auseinanderzureifien."
Eine ,Erstkommunionfeier” ist also
uber die allgemeine Problematik des
Sakramentenempfanges in einer Kir-
che, mit der keine volle Kirchenge-
meinschaft besteht, hinaus proble-
matisch. Unter Beriicksichtigung der
bereits besprochenen Grundsitze ist
fiir katholische Seelsorger keine andere
allgemeingiiltige Empfehlung méglich
als die, mit dem im konkreten Fall
zustdndigen orthodoxen Seelsorger
Riicksprache zu halten. In pastoral
begriindeten Einzelfdllen wird der
Kommunionempfang wohl nicht nur
bei Angehérigen der syrisch-orthodo-
xen Kirche ausnahmsweise moglich
sein. Es sollte gegebenenfalls darauf

¥ Die Myronsalbung ist auch dann anzunehmen, wenn sie im kanonischen Taufzeugnis nicht er-

wihnt ist (OD 99).

% Grundsitzlich gilt dies auch fiir die katholischen Ostkirchen, wobei sich allerdings hinsichtlich des
Kommunionempfanges unterschiedliche Praktiken eingebiirgert haben. Die ,Erstkommunions-
frage” ist daher jedenfalls eingehend mit den Eltern abzukléren.



Synek/Pastorale Hilfestellungen

233

geachtet werden, dafs das orthodoxe
Kind weifs: Es ist nicht seine ,erste
Kommunion”.”

5. Teilnahme orthodoxer Schiiler am
katholischen Religionsunterricht?

Besonders im schulischen Bereich muf3
der Lehrer beziehungsweise Seelsorger
neben dem kirchlichen auch das staat-
liche Recht beachten®. Bei orthodoxen
Schiilern wird man es dem katholi-
schen Religionslehrer danken, sofern er
dabei hilft, abzuklaren, welcher ortho-
doxen Denomination ein Schiiler an-
gehort, ob vor Ort ein entsprechender
Religionsunterricht (RU) eingerichtet
wurde (oder bei geniigend Interessen-
ten: eingerichtet werden kann'), be-
ziehungsweise den Kontakt zu den
orthodoxen Stellen herzustellen. Eine
reguldre Zustindigkeit des katholi-
schen Religionslehrers fiir orthodoxe
Kinder besteht aber nicht. Wenn es aus
Aufsichtsgriinden nétig ist, erlaubt das
staatliche Schulrecht zwar das Ver-
bleiben am katholischen RU nicht teil-
nehmender (also auch orthodoxer)
Schiiler in der Klasse, grundsitzlich
aber nicht deren Teilnahme am Unter-
richt. Doch wurde im Erla8weg die
Moglichkeit der Teilnahme am Unter-
richt fiir Schiiler eines staatlich bislang
nicht anerkannten Religionsbekennt-

nisses eingerdaumt:® Auf ausdriickli-
chen Wunsch der Erziehungsberech-
tigten beziehungsweise des eigenbe-
rechtigten Schiilers (mit vollendetem
14. Lebensjahr) bei Zustimmung der
entsprechenden Religionsgemeinschaft
ist fiir solche Schiiler (genauso wie fiir
bekenntnislose Schiiler) die Teilnahme
an jedem beliebigen eingerichteten RU
zuldssig (auf Wunsch mit Vermerk im
Zeugnis, aber ohne Leistungsbeurtei-
lung). Analoge Sonderregelungen fiir
Schiiler staatlich anerkannter Bekennt-
nisse wurden bislang formal nicht ge-
troffen. Es kommt in der Diaspora
allerdings immer wieder vor, daf8 die
eigene Kirche wegen zu geringer Schii-
lerzahl oder auch aus organisatorischer
Uberforderung praktisch keinen Un-
terricht einrichten kann. Einzelne zu-
standige kirchliche Obere orthodoxer
Kinder signalisieren, daf sie in solchen
Féllen die Teilnahme am katholischen
RU eher befiirworten. In Einzelféllen
haben Schiiler unter ausdriicklicher
Einwilligung aller Betroffener (katholi-
scher Lehrer, Erziehungsberechtigter
und kirchlicher Oberer des Schiilers)
bereits in der Vergangenheit contra
legem voll am katholischen RU teilge-
nommen. Aus kirchlicher Sicht beste-
hen hinsichtlich solcher Konsenslosun-
gen keine Bedenken, vor allem dann
nicht, wenn als erfreuliche Frucht 6ku-
menischer Dialoge bereits bilaterale

* Vgl die Pastoralen Vereinbarungen der Deutschen Bischéfe mit der Syrisch-orthodoxen Kirche
vom 24.1.1994 zur Umsetzung der weitgehenden Kirchengemeinschaft auf dem Gebiet der
Sakramentenspendung; Pkt. 3 in: AKKR 163 (1994) 155f. .

' Vgl. zur Rechtslage in Osterreich Inge Gampl/Richard Potz/Brigitte Schinkele, Osterreichisches Staats-
kirchenrecht. Gesetze, Materialien, Rechtsprechung, Wien 1990; 1993.

Keinesfalls darf in der Schule, weil aktuell kein eigener orthodoxer Religionslehrer da ist, zur

Abmeldung vom orthodoxen RU ermuntert werden. So hintertreibt man die rechtlich fiir alle
staatlich anerkannten Denominationen grundsitzlich mogliche und zumindest in den Ballungs-
zentren von den in Osterreich stirker vertretenen Kirchen auch — meist in Form von Sammel-
klassen — durchwegs leistbare Einrichtung eines eigenen Religionsunterrichtes!

®  Also zum Beispiel Angehorige der koptisch- oder athiopisch-orthodoxen Kirche sowie der Kirche

des Ostens (assyrische Kirche).



234

Synek/Pastorale Hilfestellungen

Abkommen fiir gegenseitige pastorale
Hilfestellungen in der Diaspora beste-
hen. Die Revision des staatlichen
Schulrechts, das hier nicht nur hinter
den 6kumenischen Entwicklungen zu-
riickbleibt, sondern auch grundrecht-
lich bedenklich ist, ist ein Desiderat.”

6. Bekenntnisverschiedene Ehen

Prinzipiell sind hinsichtlich der Er-
laubtheit einer bekenntnisverschiede-
nen Ehe die einschlidgigen Bestimmun-
gen des katholischen Kirchenrechts
einzuhalten (vgl. bes. cc. 1124ff CIC;
cc. 813ff CCEO; OD 143ff). Dazu zihlt
auch die Beriicksichtigung orthodoxen
Eherechts gem. c. 780 § 2 CCEO. Unter
Einhaltung der orthodoxen Formvor-
schriften in einer orthodoxen Kirche
geschlossene Ehen gelten seitens der
katholischen Kirche jedenfalls als giil-
tig (vgl. cc. 1127 § 1 CIC; c. 834 § 2
CCEO). Umgekehrt ist zu bedenken,
dal orthodoxerseits eine katholische
Trauung nicht in jedem Fall als giiltig
erachtet wird. Es handelt sich hier nach
orthodoxem Kirchenrecht in der Regel
um eine Frage der Oikonomia. Neben
der Mischehenproblematik als solcher
spielt die Frage der Zuldssigkeit des
Sakramentenempfanges in einer nicht-
orthodoxen Kirche sowie die Beurtei-
lung der Giiltigkeit der in der katholi-
schen Kirche gespendeten Sakramente
eine Rolle. Obwohl die von manchen
Kirchen vorgeschriebene Verpflich-
tung, ihre eigene EheschlieBungsform
zu beachten, fiir sich allein genommen
kein Grund fiir die automatische
Dispens von der katholischen kanoni-

schen Form ist (vgl. OD 155), ist zur
Vermeidung von Rechtsunsicherheit
fiir den orthodoxen Partner sowie von
Doppeltrauungen im Zweifelsfall eher
zu einer orthodoxen Trauung mit
Dispens von der katholischen Form-
pflicht zu raten. Im Fall einer katholi-
schen Trauung ist jedenfalls darauf zu
achten, dafl der Eheschliefung ein
Priester assistiert.* In fast allen ortho-
doxen Kirchen gilt die Segnung (Kré-
nung) durch den Priester grundsétzlich
als Voraussetzung fiir das Zustande-
kommen einer sakramentalen Ehe.
Orthodoxe Christen konnen bei einer
katholischen Trauung als Trauzeugen
fungieren (vgl. OD 128). Auch kann ein
orthodoxer Amtstrager mit Zustim-
mung des Ordinarius zur Teilnahme an
der EheschlieSungsfeier eingeladen
werden (vgl. OD 158). Findet eine
orthodoxe Trauung statt, kann vice
versa ein katholischer Amtstrager teil-
nehmen, ,wenn er von der Autoritit
der orientalischen Kirche eingeladen
ist” (vgl. OD 127). Eine Konzelebration
ist jedoch ausgeschlossen (c. 908 CIC;
c. 702 CCEOQO). Natiirlich kénnen auch
katholische Christen bei einer orthodo-
xen Trauung Trauzeugen sein, sofern
orthodoxerseits keine Bedenken be-
stehen. Nicht zuldssig bleibt die ge-
meinsame Trauung durch die Geist-
lichen beider Kirchen (Doppel- oder
Simultantrauung, c. 1127 § 3 CIC; c. 839
CCEO).

Hat ein katholischer Seelsorger die
Ehevoraussetzungen eines Orthodoxen
zu priifen, konnen spezielle Probleme
auftauchen. Beispielsweise kennen die
orthodoxen Kirchen weit mehr Ehe-
hindernisse als das reformierte katho-

¥ Vergleichbare Probleme bestehen auch im Hochschulrecht.
®  Vgl. Pastorale Einfithrung der Bischofe des deutschen Sprachgebietes, in: die Feier der Trauung in
den katholischen Bistiimern des deutschen Sprachgebietes. 2. Auflage Ziirich u.a. 1992, 21-31, hier

28 (Nr. 31).



Synek/Pastorale Hilfestellungen

235

lische Eherecht. Vor allem aber ist im
Fall einer Vorehe des orthodoxen Teils
darauf zu achten, daf8 im Rahmen der
Ledigenstandspriifung jedenfalls ein
Verfahren vor einem katholischen
Ehegericht stattfinden muf. Dies gilt
auch bei blofs zivilen Vorehen ortho-
doxer Christen. Die Moglichkeit der
einfachen, aulergerichtlichen Nichtbe-
standserklarung durch das bischofliche
Ordinariat, wie sie in diesem Fall bei
Katholiken moglich ist, wurde bislang
nicht auf orthodoxe Christen ausge-
dehnt. Das Brautpaar ist darauf auf-
merksam zu machen, daf8 das gericht-
liche Verfahren ldngere Zeit beanspru-
chen kann. Wenn iiber eine Zivilehe
zu befinden ist, kann aber meist gem.
c. 1686 CIC (par c. 1372 § 1 CCEO)
ein Dokumentenprozef3 (vereinfachtes
Verfahren) durchgefiihrt werden.”

Groflere Schwierigkeiten resultieren
vor allem aus dem in den orthodoxen
Kirchen meist gegeniiber der katholi-
schen Tradition anderen Umgang mit
Verwitwung und Scheidung. In beiden
Fallen werden Zweit- beziehungsweise
Drittehen grundsatzlich zwar nicht
gerne gesehen; in der Praxis werden sie
aber in vielen Kirchen doch regelméfig
gewihrt. So ist zwar nach dem Recht
der orthodoxen Kirchen der Sieben
Konzilien die aus katholischer Sicht
unproblematische vierte Eheschlie-
Bung eines zum dritten Mal Verwitwe-
ten unzuléssig. Einem (eventuell sogar
schon zum zweiten Mal) Geschiedenen
wird von einigen orthodoxen Kirchen
dagegen nicht selten eine neuerliche
kirchliche Eheschliefung erlaubt. Es
wird nicht immer leicht sein, orthodo-

xen Glaubigen die unterschiedliche
Praxis der katholischen Kirche zu ver-
mitteln. Obwohl bei der Beurteilung
orthodoxer Ehen grundsitzlich ortho-
doxes Eherecht mitbertiicksichtigt wird,
gesteht die katholische Kirche geschie-
denen Orthodoxen aus dogmatischen
Griinden zu Lebzeiten des ersten Part-
ners prinzipiell keine Moglichkeit der
Wiederverehelichung zu — selbst wenn
sie eine kirchliche Scheidungsurkun-
de vorlegen. Allerdings finden — wie
tiberall dort, wo Ehescheidungen méog-
lich sind — in den meisten orthodoxen
Kirchen kaum Nichtigkeitsprozesse
statt. Ein katholisches Ehegericht wird
daher bei geschiedenen Vorehen gege-
benenfalls das Vorliegen von Nichtig-
keitsgriinden {iiberpriifen. In manchen
Féllen wird eine nachtrédgliche Nich-
tigkeitserklarung sicher méglich sein.
Problematischerweise wird eine solche
auf Grund von c. 834 § 2 CCEO auch
dann erfolgen, wenn eine den ortho-
doxen Formvorschriften nicht entspre-
chend geschlossene Ehe (Segnung
durch einen Priester) von der ortho-
doxen Kirche selbst kat’oikonomian als
giiltig anerkannt wird.

Heute werden Mischehen katholischer-
seits oft bekenntnisverschiedene Ehen
genannt. Im Idealfall kann aus einer
~Mischehe” eine bekenntnisverbinden-
de Ehe werden, die bei allen verblei-
benden Schwierigkeiten dazu bei-
tragt, Kirchenspaltung zu tiberwinden.
Wenngleich noch nicht alle Einzel-
probleme wirklich befriedigend gelost
sind, hat der katholische Gesetzgeber
nicht zuletzt durch die Verpflichtung
zur prinzipiellen Beriicksichtigung des

?  Dazu ist es notwendig, dafs alle nétigen Dokumente (Heirats- und Scheidungsurkunde; Bestiti-
gung des orthodoxen Wohnortpfarramtes zur Zeit der EheschlieBung iiber Kirchenzugehérigkeit
und fehlende kirchliche Form; sonstige eidesstattliche Erkliarungen — evtl. in beglaubigten Uber-

setzungen) vorgelegt werden.



236

Synek/Pastorale Hilfestellungen

Eherechts der Kirche des nicht-katho-
lischen Partners® einen wichtigen vor-
bereitenden Schritt in diese Richtung
gesetzt. Dafs sowohl die katholische
Kirche als auch die meisten orthodoxen
Kirchen ihren Angehérigen ein Ver-
sprechen hinsichtlich Taufe und Erzie-
hung der Kinder abverlangen, macht
den Eheleuten die Uberwindung von
Kirchenspaltung auf der Ebene der
Hauskirche dagegen nicht unbedingt
leichter. Das katholische Kirchenrecht
hat in dieser Frage allerdings in den
letzten Jahrzehnten wichtige Modifi-
kationen erfahren: Vom katholischen
Partner wird nur verlangt, ,sein Mog-

liches zu tun, dafl alle Kinder in der
katholischen Kirche getauft und erzo-
gen werden. Gleichzeitig mufl aner-
kannt werden, daf8 der nichtkatholi-
sche Partner aufgrund seines eigenen
christlichen Engagements sich einer
dhnlichen Verpflichtung gegeniiberse-
hen kann. Es ist zu beachten, daf8 im
Kirchenrecht von diesem Partner kein
schriftliches oder miindliches Verspre-
chen verlangt wird” (OD 150). Der be-
sonderen Nahe zwischen den orho-
doxen und der katholischen Kirche ist
wohl nicht zuletzt in diesem Zusam-
menhang besonders Rechnung zu tra-
gen (vgl. OD 151).2

2 Vgl. zuletzt umfassend Stefan Rambacher, Formerfordernisse fiir die EheschlieBung getaufter Nicht-
katholiken nach dem CCEO. Unter besonderer Berticksichtung der altorientalischen Kirchen

(MThSt II1/46), St. Ottilien 1995.

2 Dies geschieht schlieBlich auch dadurch, dafl die katholische Kirche orthodoxe Christen als
Taufpaten (zusammen mit einem katholischen Paten) akzeptiert. Umgekehrt steht es natiirlich
auch katholischen Christen nach Mafigabe des Rechtes der orthodoxen Kirchen zu, in diesen als

Paten zu fungieren (vgl. OD 98).



