Hollerweger/Bedrangte Christen im Orient

255

HANS HOLLERWEGER

Bedrédngte Christen im Orient

Erfahrungen und Anfragen

Der emeritierte Linzer Liturgiewissen-
schaftler pflegt seit vielen Jahren Kontakte
mit den Christen im Tur Abdin und un-
terstiitzt sie mit dem von ihm gegriinde-
ten Verein der ,Freunde des Tur Abdin”
(Bethlehemstrafle 20, A-4020 Linz, http://
alabanza.com/cgi4all/turabdin/). Sein Bei-
trag gibt einen Einblick in die Situation der
Christen im Orient und ihr Verhiltnis zu
anderen Christen und zu Nichtchristen.
(Redaktion)

~Man hat uns vergessen! Niemand
denkt an uns! Niemand hilft uns!” Ich
werde diese verzweifelten und ankla-
genden Sdtze der Christen im Tur
Abdin in der Stidosttiirkei nie verges-
sen! Solange ich nur als Tourist kam
und besichtigte, was ich interessant
fand, bekam ich davon nichts zu horen.
Touristen gegeniiber ist man in einer so
unsicheren Gegend vorsichtig. Erst
wenn eine Vertrauensbasis geschaffen
ist, spricht man offen. Bald kam es zu
intensiven Kontakten und zur Arbeit
fiir die Christen im Tur Abdin. Heute
sind dort Klagen dieser Art nicht mehr
zu horen.

Der Tur Abdin ist seit der Grenzzie-
hung nach dem Ersten Weltkrieg von
den siidlichen Nachbarn (und damit
von dem, was wir als Orient vor Augen
haben) getrennt, doch war er durch

Jahrhunderte das wichtigste spirituelle
Zentrum fiir die Christen syrischer
Tradition mit dhnlicher Funktion, wie
sie der Athos fiir die griechisch-ortho-
doxe Kirche hat.! Diese Kontakte zum
Tur Abdin, seinen Klostern und Prie-
stern, und die vielen Begegnungen mit
den Christen in den Dorfern haben fiir
mich wesentlich zum Verstandnis der
Christen im Orient beigetragen.

In den folgenden Ausfiithrungen méch-
te ich iiber meine Erfahrungen berich-
ten, manche Probleme aufzeigen, aber
auch Fragen an unsere Haltung zum
christlichen Orient stellen. Daf3 dabei
vieles unberiicksichigt bleibt, manche
Feststellung in anderen Gebieten so
nicht zutrifft, wird bei der recht ver-
schiedenen Situation in den einzelnen
Landern und bei der Vielfalt der christ-
lichen Kirchen verstandlich.

1. Warum sind uns die Christen im
Nahen Osten so fern?

Es gibt zwischen den Christen im
Orient und den Christen im Okzident
offensichtlich einige Barrieren, die en-
gere Kontakte erschweren oder gar
verhindern.

Eine erste Barriere zum christlichen
Orient scheint mir eine Mischung aus
falschen Vorstellungen, aus einer Un-

' Zur neueren Situation: H. Anschiitz, Die syrischen Christen vom Tur ‘Abdin. Eine altchristliche
Bevoélkerungsgruppe zwischen Beharrung, Stagnation und Auflosung. Wiirzburg 1985; Kai Merten,
Die Zyrisch—orthodoxen Christen in der Tiirkei und in Deutschland. Untersuchungen zu einer

Wan

erungsbewegung, Hamburg 1997; ebenso die vierteljahrlich erscheinende Zeitung ,Stimme

des Tur Abdin”, Linz 1995ff. - Zur Geschichte: A. Palmer, Monk and mason on the Tigris frontier.

The early history of Tur ‘Abdin, Cambridge 1990.



256

Hollerweger/Bedréangte Christen im Orient

sicherheit der islamisch gepragten Welt
gegenitber und aus den Verstindi-
gungsschwierigkeiten durch die arabi-
sche Sprache zu sein. Die orientalische
Mentalitét ist uns tatsdchlich oft frem-
der, als wir bei ersten Begegnungen
meinen. Die Gastfreundschaft und
Hoflichkeit ist nicht nur ein charakteri-
stischer Vorzug, sondern birgt in sich
den Hang, dem Gast zu sagen, was er
gerne hort, und die eigene Meinung zu
verschweigen. Man begegnet im Orient
selbstbewufiten Menschen mit einer
hochstehenden Kultur, die nicht von
oben herab behandelt werden wollen
und gerne auf ihre viel &ltere Kultur
hinweisen. Fremd ist uns ein gewisses
Prestigedenken mit fiir uns unver-
standlichen Auspridgungen. Beschei-
denheit und geduldiges Hinhoren sind
daher Voraussetzungen, um einen Zu-
gang zu den Menschen zu bekommen.
Manchmal geschieht es, daf8 erst nach
langen Gespriachen das Anliegen ge-
nannt wird, das auf dem Herzen liegt.
Im stddtischen Bereich mit hoherer
Bildung hat oft westliches Denken die
Eigenart verdeckt. Vielleicht tragt der
erst vor wenigen Jahren intensiv ein-
setzende Massentourismus zu einem
Abbau der Verstindnisschwierigkeiten
bei.

Eine zweite Barriere sind die fehlenden
Kontakte zwischen den Christen des
Orients und der westlichen Welt und
das auffallende Defizit an Informa-
tionen. Wahrend wir iiber die Christen
in der sogenannten Dritten Welt durch
Missionszeitschriften, den Einsatz der
Entwicklungshelfer oder die Aktivi-
tiaten verschiedener Dritte-Welt-Grup-
pen oft erstaunlich gut informiert sind,
gilt das Interesse fiir den Orient beson-

ders den Heiligen Stitten in Israel/
Palistina und den Krisenherden, etwa
den Kurdengebieten und dem Irak. Die
Informationen, die uns durch die Me-
dien erreichen, sind haufig einseitig
und klammern die Christen (bewuflt)
aus. Als sich nach dem Golfkrieg eine
katastrophale Fliichtingswelle vom
Irak zur tiirkischen Grenze bewegte,
berichtete man in den Medien nur von
fliichtenden Kurden, aber nicht von
Christen, die etwa ein Drittel der
Fliichtlinge ausmachten? Wer weifd
schon, daf8 im Irak monatlich wenig-
stens 4500 Kinder wegen des un-
menschlichen Embargos verhungert
sind??

Unsere Interessen im Orient gelten den
Denkmailern der alten orientalischen,
byzantinischen, rémischen und arabi-
schen Kultur. Uber die heute im Orient
lebenden Christen, ihre Schwierigkei-
ten und Bemiihungen und ihr vielfalti-
ges kirchliches Leben ist nur ein enger
Kreis informiert, die westlichen Chri-
sten im allgemeinen werden davon
kaum beriihrt. Die Christen im Orient
sind die uns unbekannten Christen.
Eine der Folgen ist, daf8 Hilferufe aus
diesem Raum meist ergebnislos verhal-
len. Andrerseits haben auch die Chri-
sten des Orients vom ,christlichen”
Westen manche falsche Vorstellung.
Eine dritte Barriere ist die fiir einen
durchschnittlich informierten Christen
uniiberschaubare und zundchst un-
begreifliche Zahl an christlichen Kir-
chen. Dazu ist das Klima fiir eine
Begegnung je nach dem Standpunkt
durch die katholischen Unionen und
die Missionstétigkeit verschiedener
protestantischer Kirchen im vorigen
und am Beginn dieses Jahrhunderts

? ,Christliche” Kurden gibt es im allgemeinen nicht. Die Christen, die in derselben Region leben,
sind semitisch-aramaisch-assyrischer Abstammung.
*  Vgl. United Nations Children’s Fund (UNICEF) Baghdad, Iraq, December 1997.



Hollerweger/Bedrangte Christen im Orient

257

belastet. Der Abt eines Klosters im Tur
Abdin gestand mir nach jahrelangen
Kontakten mit seiner kleinen klGster-
lichen Gemeinschaft, er traue mir erst
jetzt und glaube, daf ich sie in rechter
Absicht besuche. Um seine Worte zu
unterstreichen, sagte er, er habe in sei-
nem Zimmer neben dem Bild des Pa-
triarchen auch das Bild des Papstes
hingen. Manche Verwundung, die in
der Vergangenheit zugefiigt wurde, ist
noch offen und noch nicht verheilt.

Ein kurzer schematischer Uberblick
uber die orientalischen Kirchen soll
diese Barriere tiberwinden helfen.

2. Uberblick iiber die christlichen
Kirchen in Orient

Die Vielfalt der Kirchen im Orient hat
ihren Grund in Spaltungen, Unionen
und politischen Einfliissen.

Die Christen, die von Antiochien aus in
westlicher und 6stlicher Richtung mis-
sioniert wurden, erfuhren durch die
romisch (byzantinisch)-persische Gren-
ze eine erste Scheidung in zwei Berei-
che: der ostsyrische (persische) Bereich
und der westsyrische Bereich.

Die ostsyrische Tradition existiert heute
als die Assyrische oder Apostolische
und Katholische Kirche des Ostens
(frither als ,Nestorianische” Kirche
bezeichnet) und die mit Rom unierte
Chaldaische Kirche.*

Die westsyrische Tradition gliedert sich
in die Syrisch-orthodoxe (friiher ,Jako-
bitische” Kirche genannt) und die
unierte Syrisch-katholische Kirche. Zur
westsyrischen Tradition gehért auch
die Maronitische Kirche, die sich im

Riickzugsgebiet der libanesischen Ber-
ge eigenstindig entwickelt hat und
jedenfalls seit den Kreuzziigen mit
Rom uniert ist.

Nordlich des syrischen Raumes und
von dort aus missioniert, gelangte das
Christentum in Armenien bald zu einer
Unabhéngigkeit und staatlichen Forde-
rung mit einer hochstehenden eigen-
staindigen Kultur als die Armenisch-
apostolische Kirche. Ein Teil ist als
Armenisch-katholische  Kirche mit
Rom unijert.

Unabhingig vom syrischen Raum ent-
stand in Agypten die Koptisch-ortho-
doxe Kirche und siidlich davon die
Athiopisch-orthodoxe Kirche. Von bei-
den Kirchen gibt es unierte Zweige.
Alle genannten Kirchen werden heute
als vorephesinische beziehungsweise
vorchalzedonensische oder altorienta-
lische Kirchen bezeichnet.

Politische Macht war nicht nur wirk-
sam bei der Trennung der ostsyrischen
Kirche als Folge des Konzils von
Ephesus (431) und der westsyrischen,
armenischen und koptischen Kirche
nach dem Konzil von Chalkedon (451);
sie hat die heutige Situation auch mit-
bestimmt durch die Zuriickdrangung
der ,Jakobiten” durch die byzantini-
schen Kaiser: die Patriarchensitze von
Antiochien, Alexandrien und Jerusa-
lem wurden mit kaisertreuen (byzanti-
nisch-)orthodoxen Bischéfen besetzt,
weshalb im heutigen Syrien und im
Heiligen Land die Griechisch-orthodoxe
Kirche die Mehrheit, in Agypten aller-
dings eine verschwindende Minderheit
bildet. Der unierte Zweig der (byzan-
tinischen) orthodoxen Kirche wird
entweder Griechisch-katholische oder

Die zu diesen Kirchen gehérenden Zweige in Indien bleiben hier unberiicksichtigt, weil sie fiir das

Verstdndnis des Orients nicht mafigeblich sind. , Nestorianisch” und ,jakobitisch” wird von den
betroffenen Kirchen jetzt so aufgefafit, da8 man sie als Haretiker betrachtet. Daher sollen diese

Ausdriicke vermieden werden!



258

Hollerweger/Bedrangte Christen im Orient

Melkitische Kirche genannt. In allen
Landern des Orients existieren auch
romisch-katholische Diézesen und Pro-
testantische Kirchen verschiedener
Richtungen. Ein graphischer Uberblick
soll die Vielfalt der Kirchen im Orient
verdeutlichen helfen.

Syrische (antiochenische) Traditio

westsyrisch: :
Syrisch-orthodoxe Kirche
Syrisch-katholische Kirche
Maroniten

ostsyrisch:
Apostolische Kirche des Ostens
(= Assyrische Kirche)
Chaldéische Kirche

armenisch:
Armenisch-apostolische Kirche
Armenisch-katholische Kirche

Alexandrinische Tradition
Koptisch-orthodoxe Kirche
Athiopisch-orthodoxe Kirche
Koptisch-katholische Kirche
Athiopisch-katholische Kirche

(Byzantinisch) orthodoxe Tradition
Griechisch-orthodoxe Kirche
Griechisch-katholische Kirche
(= Melkitische Kirche)

Eine Folge dieser vielen Kirchen sind
die vielen Bischofssitze und Bischofe in
den Stddten des Orients.” Nach west-
licher Denkart wire eine , Flurbereini-
gung” dringend notwendig. Doch hat
diese Vielfalt ihre geschichtlichen Wur-
zeln, weshalb man ihr vor aller Kritik
zundchst Verstdndnis entgegenbringen
soll. Die Kirchen sind auf die Wahrung
ihrer Identitit bedacht, die freilich
ebenso eine Schwachung ihrer gemein-

samen christlichen Identitidt bedeutet.
Den Wunsch nach Gemeinsamkeit
kann man immer wieder bei den Glau-
bigen feststellen, wenn sie nicht beto-
nen, dafs sie zu dieser oder jener Kirche
gehoren, sondern sagen: ,Wir sind
Christen!”

Dieser Uberblick iiber die Kirchen des
Orients soll mit einer kurzen Statistik
uber die Zahl der Christen in den ein-
zelnen Landern ergénzt werden.®

Armenien: 3 Millionen Christen (= 97 %);
Tiirkei: 100.000 Christen (= 0.2%), davon etwa
18.000 zwischen Mersin und Antakya
(Antiochien) und 2.500 im Tur Abdin;

Syrien: 1.5 Millionen Christen (= 10%);
(gleichlautende Angaben einiger Bischofe);
Libanon: 1,560.000 (= 40%), vor allem
Maroniten;

Irak: 500.000-581.000 Christen (= 2.6 -3 %).
Miindliche Mitteilung des chaldaischen
Patriarchats: ca. 1 Million Christen;

Iran: 120.000-130.000 Christen (= 0.2%);
Jordanien: 75.000-100.000 Christen (= 2.5%).
Israel/Paléstina: 140.000 Christen (= 2.3%);
Agypten: amtliche Statistik ca. 3 Millionen,
kirchliche Statistik ca. 8 Millionen (= ca. 10%);
Athiopien: ca. 26 Millionen Christen (= ca. 52%)’

3. Lebendige und erfolgversprechende
Okumene

Auf dem oben aufgezeigten Hinter-
grund wirkt die Feststellung des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils tiberaus ak-
tuell: ,,Deshalb steht bei den Orientalen
bis auf den heutigen Tag der Eifer und
die Sorge im Vordergrund, jene briider-
lichen Bande der Gemeinschaft im
Glauben und in der Liebe zu bewah-
ren, die zwischen Lokalkirchen als

*  So gibt es zum Beispiel in Damaskus drei Patriarchen und zehn Erzbischéfe und Bischéfe. In
Syrien sind insgesamt 16 katholische Bischofe titig. Vgl. Annuario Pontificio per 'anno 1997. Citta
del Vaticano 1997; Orthodoxia 1997-1998. Ostkirchliches Institut Regensburg.

¢  Statistische Angaben iiber die Zahl der Christen in den Landern des Orients differieren weithin
oder sind tiberholt. Soweit sie vorliegen, sind die obigen Angaben dem LThK, Freiburg *1993, ent-
nommen und wurden zum Teil durch eigene Nachfragen erganzt.

7 Fiir Athiopien sind statistische Angaben kaum méglich.



Hollerweger/Bedrangte Christen im Orient

259

Schwesterkirchen bestehen miissen”.®
Es ist in diesem Beitrag nicht moglich,
auch nur anndhernd die vielen 6ku-
menischen Bemiithungen im christli-
chen Orient aufzuzeigen. Die Vielfalt
der Kirchen hat eine Vielfalt an Kon-
takten zwischen den einzelnen Kirchen
des Orients und ebenso zur (rém.)
katholischen Kirche zur Folge. Nur auf
letztere soll hier eingegangen werden.’
Als uns naheliegend, sind an erster
Stelle die Bemiihungen der Stiftung
PRO ORIENTE zu nennen.” Die 1964
durch Kardinal Konig als ,Stiftungs-
fonds” gegriindete Institution der Erz-
di6zese Wien leitete 1971 einen Dialog
mit den altorientalischen Kirchen ein,
der sich bis heute weiterentwickelt hat,
wobei fiir unseren Bereich vor allem
das ,Standing Committee” fiir den
Altorientalen-Dialog und die ,Syriac
Commission” fiir den multilateralen
Dialog innerhalb der syrischen Tradi-
tion zu nennen sind. Die wichtigste
Frucht der Bemiihungen war die Kla-
rung der christologischen Frage, die als
Hauptgrund der Trennung durch 1500
Jahre galt.

Die dabei entwickelte gemeinsame
»Christologische Formel” war eine ent-
scheidende Vorarbeit fiir den offiziel-
len 6kumenischen Dialog Roms mit
einigen altorientalischen Kirchen, der
in ,Gemeinsamen Erkldrungen” seinen

dokumentarischen Niederschlag fand:
1973 mit der Koptischen Kirche, 1974
mit der Syrisch-orthodoxen Kirche,
1994 mit der Apostolischen Kirche des
Ostens. Mit letzterer, die sich als erste
von der Einheit losgelost hat, ist der
Dialog durch eine gemeinsame Uber-
einkunft am weitesten gediehen."
Durch diesen Dialog wird eine bedau-
erliche Tragik offenkundig: Durch
anderthalb Jahrtausende hat man ein-
ander als Haretiker angesehen, gegen-
seitig im Stich gelassen und bekampft;
nun war es nicht nétig, auch nur ein
Jota im Glaubensbekenntnis einer Kir-
che zu &ndern, um den gemeinsamen
Glauben an die Gottheit und Mensch-
heit Christi festzustellen und zu be-
kréftigen.

Eine weitere Institution, die von prote-
stantischer Seite initiiert wurde, ist das
1974 gegriindete Middle East Council
of Churches (MECC), in dem von An-
fang an die orthodoxen, orientalisch-
orthodoxen (mit Ausnahme der Apo-
stolischen Kirche des Ostens) und
protestantischen/episkopalen Kirchen-
familien, seit 1989 auch die katholisch-
orientalischen Kirchen zusammenge-
schlossen sind. Als Aufgabe hat sich
das MECC gestellt, den regionalen
Dialog zu unterstiitzen und auch fiir
gesellschaftliche und politische Fragen
gemeinsame LOsungen anzustreben.”

®  Unitatis redintegratio 14: AAS 57 (1965) 90-112, hier zitiert nach LThK: Das Zweite Vatikanische

Konzil II 9-126 ebd. 97.

° Eine neue Darstellung der christologischen Auseinandersetzungen, des Schismas und deren
Folgen, aber auch der 6kumenischen Aktivititen in neuerer Zeit und eine ausfiihrliche Biblio-
graphie bietet: D. W. Winkler, Koptische Kirche und Reichskirche. Altes Schisma und neuer Dialog.
Innsbruck 1997. Ebenso wird verwiesen auf: W. Nyssen u.a. (Hg.), Handbuch der Ostkirchenkunde

1-3, Diisseldorf 1984, 1989, 1997.

" Einen kurzen Uberblick iiber die Aktivitaten gibt Ph. Harnoncourt, Die Stiftung PRO ORIENTE, in:
D.W. Winkler/K. Augustin (Hg.), Die Ostkirchen. Ein Leitfaden. Graz 1997, 171-174.

" In einem ,Gemeinsamen Synodal-Dekret zur Férderung der Einheit zwischen der Assyrischen
Kirche des Ostens und der Chaldaisch-Katholischen Kirche” vom 15. August 1997 wurde die
Zusammenarbeit in Katechese, Liturgie, Bildung und Pastoral beschlossen und zur Durchfiihrung

eine gemeinsame Kommission eingerichtet.

2 Uber die Aktivititen des MECC berichtet laufend die Zeitschrift News Report, Limassol 1988ff.



260

Hollerweger/Bedréngte Christen im Orient

Seit 1993 finden in Antélias im Liba-
non jahrlich Internationale Kongresse
»Syrisches Erbe” mit je tiber 1000 Teil-
nehmern statt. Alle Kirchen syrischer
Tradition treffen sich, um vor allem
Fragen des gemeinsamen liturgischen
Erbes zu studieren. Diese Kongresse
sind eine wichtige Briicke zueinander,
durch die derselbe Wurzelboden be-
wuflit wird, aber ebenso die gemeinsa-
me Aufgabe angegangen wird, inmit-
ten einer muslimischen Welt die eigene
Identitdt zu finden und zu bewahren.
Solche 6kumenischen Entwicklungen
ersten Ranges bleiben in den west-
lichen Kirchen fast unbemerkt.”

Die offiziellen okumenischen Bemii-
hungen der Kirchenfiihrer wirken sich
auf die praktizierte Okumene an der
Basis spiirbar aus. Ein junger Pfarrer in
Damaskus erzihlte mir, dafi in seine
neugebaute Kirche in einem neuen
Stadtteil Christen aller Kirchen kom-
men, ohne daf8 dadurch nur in irgend-
einer Weise Werbung fiir die eigene
Kirche gemacht wiirde. Oft fithren die
Familienbande zusammen, manchmal
die entsprechenden Anldsse, oft die
gemeinsame Not und der Druck von
auflen. Ein schmerzlich empfundenes
Hindernis fiir die praktizierte Okume-
ne ist der unterschiedliche Osterter-
min, weil dieser Rif§ besonders die vie-
len Familien trifft, in denen Ehepartner
und Kinder verschiedenen Kirchen
angehoren.

Fir die weitere Entwicklung ist die
Klarung mancher theologischer Diffe-
renzen notwendig. Doch kann dies
nicht so verstanden werden, daf$ in
allem eine volle und einheitliche Uber-
einstimmung erzielt werden miifite.

Die verschiedenen Traditionen lassen
meist verschiedene theologische Deu-
tungen zu. Wichtiger ist das Studium
der jeweils anderen Tradition, um aus
dem spirituellen Reichtum der Liturgie
und der Viter zu schopfen. In dieser
Hinsicht haben die theologischen
Fakultiten und andere Bildungsein-
richtungen eine wichtige Aufgabe zu
erfiillen, die heute oft noch kaum gese-
hen wird.

Eine echte Gemeinsamkeit wird es aber
nicht geben, wenn sie nicht durch
gegenseitige Hilfeleistung ihren Aus-
druck findet. Es muf; der Weg zu einem
»Dialog des Lebens” beschritten wer-
den, einer Solidaritit in der Hilfestel-
lung, wo Not vorhanden ist. ,Hand-
lungen gemeinsamer Liebe der einen
Seite gegeniiber der anderen und bei-
der gemeinsam gegeniiber den in Not
und Bedréngnis geratenen Menschen
werden als ein Akt von unmittelbarer
Aussagekraft erscheinen.”* Dabei soll
nicht zuerst an grofle finanzielle Hilfe
gedacht werden. Wichtiger ist die Soli-
daritdt, die man durch Besuche aus-
driickt, die im Gesprach tiber die Pro-
bleme offenkundig wird und die
schliefSlich hilft, wo eigene Initiativen
vorhanden sind.

Durch die praktizierte Okumene wird
das gegenseitige Vertrauen geweckt,
wachsen die Kirchen an der Basis zu-
sammen und werden die Kirchenfiih-
rer gedrédngt, ebenfalls eine praktizierte
und nicht blof8 eine theologische oder
»diplomatische” Okumene zu betrei-
ben. Die Okumene der (und mit den)
orientalischen Kirchen hat gegenwirtig
die grofiten Erfolgschancen.

" Vgl. die kurzen Berichte von A. Heinz/Trier in: GD 27 (1993) 96 und GD 31 (1997) 84.
" Johannes Paul II., ,Orientale lumen” 23: AAS 87 (1995) 745-774 ebd. 770.



Hollerweger/Bedrangte Christen im Orient

261

4. Christen als Minderheit in einer
islamischen Umwelt

Die Christen im Orient werden seit
dem 7./8. Jahrhundert vom Islam be-
drangt und verdrangt. Durch das er-
starkte SelbstbewufStsein der arabisch-
muslimischen Welt hat sich gegen-
wartig die Lage verschérft. Daher stellt
sich als erstes die Frage, ob die Chri-
sten dem Druck standhalten und in
ihrer angestammten Heimat {iberleben
werden? Dies wird von inneren und
dufleren Faktoren abhéngen.

Ein erfahrener Ordensmann, der seit
Jahrzehnten in Syrien lebt, sagte mir
vor einigen Jahren: ,,Wenn die Christen
nicht wissen, warum sie bleiben sollen,
werden sie auswandern. Sie miissen
davon tiberzeugt sein, dafl sie stdrker
sind”. Damit ist deutlich ausgedriickt,
daf die Zukunft der Christen von ihrer
spirituellen Kraft abhiangt. Wer ihnen
begegnet, spiirt die feste Bindung an
die Kirche und kann iiberaus lebendige
und {iiberzeugende Gottesdienste er-
leben. Das erstarkte Monchtum in der
koptischen Kirche, die unvorstellbare
Begeisterung beim Papstbesuch im
Libanon, die grofle Wallfahrt der Chri-
sten von Aleppo zum Simeonskloster
vor einigen Jahren, die caritative Tatig-
keit, das Engagement der Jugend in der
Katechese der Kinder sind Ausdruck
einer grofien Glaubenskraft. Allerdings
ist vor allem im stédtischen Bereich der
westliche Einflu8 unerwartet groS.
Symptome dafiir sind die kleine Kin-
derzahl der christlichen Familien im
Vergleich zu den Muslimen, die hohen
materiellen Anspriiche bei mancher
Heirat, die allzu leichtfertige Auswan-
derung in den ,Goldenen Westen”,
wenn daflir die Moglichkeit besteht.
Freilich muf8 man sich vor jeder Verall-
gemeinerung hiiten, weil die Situation
in den einzelnen Landern verschieden

ist, ein Urteil schwierig und eine Kritik
nicht angebracht ist.

Die bedrohlichste Schwachstelle der
Christen ist ihre Zersplitterung in viele
verhéltnismaflig kleine Kirchen. Ein
gebildeter Christ im Tur Abdin, der
jede Auswanderung ablehnt, erzihlte
mir, daf8 die Kurden sagen: ,Wenn die
Christen zusammenhalten, sind sie
stiarker als wir”. Diese {iberraschende
Feststellung kann auch auf das Mitein-
ander der Kirchen {ibertragen werden.
Darum sind nicht nur 6kumenische
Begegnungen, sondern die Einheit der
Kirchen eine Voraussetzung fiir ihr
Uberleben.

Wie oft aber machen die wirtschaft-
liche Not und die Bedréngnisse gesell-
schaftlicher und politischer Art ein Ver-
bleiben in der Heimat fast unmoglich!
Die Unruhen und Kampfhandlungen
in so vielen Regionen schaffen eine Un-
sicherheit, die durch den islamischen
Fundamentalismus verstarkt wird. Be-
sonders die jungen Christen haben oft
keine Arbeit und kénnen ein Leben
ohne geniigend Chancen fiir die Zu-
kunft schwer durchstehen, weshalb ein
Teil den Ausweg in der Auswanderung
sucht. Dies ist die grofie Sorge aller
Verantwortlichen in den Kirchen des
Orients!

Die Christen im Orient sind aber auch
eine bereits bestehende Briicke zum
Islam mit einer Erfahrung durch Jahr-
hunderte. Durch ihre hohe Bildung
haben sie vor der Wende zum ersten
Jahrtausend viele Kulturgiiter der
Antike der arabisch-islamischen Welt
iibergeben. Sie stehen heute in einem
vielféltigen Dialog mit den Muslimen.
Sie kénnten ihre Erfahrungen mit dem
Islam auch den okzidentalen Kirchen
vermitteln. Doch scheint diese Erfah-
rung in den westlichen Kirchen eher
nicht gefragt zu sein. Die Christen des
Orients sehen in der Art und Weise,



262

Hollerweger/Bedréangte Christen im Orient

wie heute die westlichen Kirchen dem
Islam begegnen, ein ,Spiel mit dem
Feuer”, (so wortlich ein katholischer
Patriarch) und sie sagen: ,Was der
Islam ist, weif nur, wer unter ihm
lebt”.®

5. Fragen an uns

Wenn schon in den bisherigen Ausfiih-
rungen mancher Hinweis auf unser
westliches Verhalten gegeben wurde,
so sollen zusammenfassend drei Fra-
gen gestellt werden.

5.1 Kennen wir die Christen im Orient?

Man liebt, was man kennt. Deshalb
kann der erste notwendige Schritt nur
eine bessere Information sein. Das an-
dersartige Leben und die Spiritualitat
der Christen im Orient konnte eine
reiche Quelle sein, die fiir die Christen
im Westen ausgeschopft werden sollte.
Das erfordert nicht nur bei uns Initia-
tiven, sondern ebenso im christlichen
Orient. Notwendig sind nicht neue
wissenschaftliche Publikationen fiir
Fachkreise, sondern Informationen fiir
die Basis. Dieses Ziel ware nur durch
eine intensive Zusammenarbeit zu er-
reichen, die freilich auch Orient und
Okzident und besonders die vielen
Kirchen zusammenfiihren wiirde.

5.2 Warum werden nur Steine und nicht
Mitchristen besucht?

Besuche sind wichtig. Johannes Paul II.
schreibt: ,Aufier der Kenntnis vonein-
ander halte ich gegenseitige Besuche
fur auflerst wichtig”." Viele christliche

Institutionen, Reisebiiros, Pfarreien
und Gruppen besuchen Israel/Pala-
stina, Syrien, Jordanien, den Libanon
oder Agypten. Doch werden bei diesen
Reisen meistens nur Steine besucht
und nicht die Mitchristen! Soweit ich
Erfahrung habe, werden solche Be-
suche nur von wenigen Gruppen ein-
geplant und verwirklicht. Dies betrifft
vor allem Israel/Paldstina, wo der
Wallfahrtstourismus fast vollig an den
einheimischen Christen vorbeigeht. So
ist die wirtschaftliche Situation der
Christen Bethlehems trotz tausender
christlicher Pilger &uflerst schlecht,
weil die israelischen Reisefithrer mit
ihren Gruppen fast nur Hotels, Restau-
rants und Geschéfte von Israelis auf-
suchen. Es 148t sich hin und hin fest-
stellen, dafl Reisegruppen offizieller
kirchlicher Stellen nach Syrien fahren
und nicht einmal den Besuch bei einem
Bischof, geschweige denn bei einer
christlichen Gemeinde eingeplant ha-
ben. Die Steine, auch wenn manche fiir
die Christen ehrwiirdig sind, bedeuten
mehr als die Mitchristen! An diesen
Tatsachen wird deutlich, wie wenig wir
den christlichen Orient kennen und
wie wenig er uns bedeutet. ,Solida-
risch reisen” lautet die Forderung an
uns!

5.3 Welchen Stellenwert haben die
orientalischen Kirchen im Leben der
Kirchen des Westens?

Die Christen des Orients sind auch in
der konkreten Hilfe durch die Kirchen
weithin die vergessenen Christen. Ge-
wif§ unterstiitzt sie die Caritas, die in
ihren Hilfeleistungen keine Einschran-

¥ Vgl. dazu u.a.: A.Th. Khoury, Christen unterm Halbmond. Religiése Minderheiten unter der

Herrschaft des Islam. Freiburg 1994.
% Qrientale lumen 25, ebd. 771.



Hollerweger/Bedréangte Christen im Orient

263

kung kennt.” Man macht aber die
Erfahrung, daf8 Ansuchen bei anderen
Institutionen oft mit der Begriindung
abgelehnt werden, daf# der Orient
weder zu den Missionslandern noch
zur sogenannten Dritten Welt gehort.
Wohin gehort er dann? Es hilt sich
offensichtlich keine kirchliche Organi-
sation fiir zustandig, wenn es um die
Hilfe fiir die orientalischen Kirchen
geht. Durch die Offnung Osteuropas
nach der Wende hat sich diese Situa-
tion noch verschlechtert.® So fallen
zwar Brosamen ab, aber gezielte Ak-
tivititen fehlen. Hilfeleistungen, die
allen Kirchen im Orient zugute kédmen,
wiirden ein wichtiger 6kumenischer
Beitrag sein, damit die Einheit unter
ihnen wichst.

Vor allem aber wird den Glaubigen
nicht geniigend bewufit gemacht, wel-
chen Stellenwert der christliche Orient
fiir die okumenische Gemeinschaft der
Kirchen hat. Dies wire vor allem die
Aufgabe der offiziellen 6kumenischen
Kommissionen in den Didzesen, die
dieses wichtige Anliegen aber oft kaum
wahrnehmen.

Das ,Orientale Lumen” soll aufgehen!
»Vergessene Christen”, ob sie katho-
lisch sind oder nicht, darf es nicht
geben. Wir werden unserer Katholizitat
nicht gerecht, wenn im Erscheinungs-
bild unserer Kirche die Spiritualitit der
ostlichen Kirchen fehlt, und wenn die
Christen, die in Not sind, unsere Hilfe
entbehren miissen.

7 Ich spreche hier vor allem die Situation an, wie sie sich in Osterreich zeigt.
8 So war der 1995 aufgeloste , Européische Hilfsfonds” auch fiir die Tiirkei zustidndig, die ihm nach-
folgenden Hilfswerke gelten aber nur dem européaischen Osten.



