Totzke/Byzantinische Spiritualitét

265

IRENAUS TOTZKE

Byzantinische Spiritualitdt in Niederaltaich

Daff in einem westlichen Benediktiner-
kloster die Liturgie im byzantinischen Ritus
gefeiert wird, ist nicht alltdglich. Wie es
dazu kam und welche Bedeutung dieses
Bemiihen auch in der Gegenwart hat, schil-
dert Archimandrit Irendus Totzke OSB
aus dem bayerischen Benediktinerkloster
Niederaltaich. (Redaktion)

Die Anfiinge

Im Jahre 1924 richtete Papst Pius XL
ein Apostolisches Breve an samtliche
Benediktinerkloster, das nach seinen
Anfangsworten ,Equidem verba” be-
nannt wird und als solches in die
Geschichte eingegangen ist. Der Papst
und seine Mitarbeiter waren bewegt, ja
erschiittert von dem Eindruck, den die
bolschewistische Revolution in ganz
Europa hervorrief. Ununterbrochen lie-
fen neue Greuelmeldungen ein, die
entweder von den dramatischen Aus-
einandersetzungen im jahrelang sich
hinziehenden russischen Biirgerkrieg
oder von dem sofort einsetzenden
systematischen Kampf der neuen
Sowjetregierung gegen jede Form der
Religion berichteten.

Da die zahlenmifSsig am stirksten ver-
tretene Religion im Vielvolkerstaat des
Russischen Kaiserreiches das Christen-
tum und unter dessen Konfessionen
wiederum die stdrkste die orthodoxe
war, richtete sich das Augenmerk Eu-
ropas hauptsédchlich auf die Leiden
und Verfolgungen, die iiber die Ortho-
doxe Kirche hereinbrachen. Der Papst
war indessen der Meinung, daf8 fiir

diese verfolgte Kirche nicht nur gebe-
tet, sondern auch etwas getan werden
miisse. Er glaubte, daff wegen der an
diokletianische ~Zeiten erinnernden
Verfolgung der Zeitpunkt einer erneu-
ten Annédherung, ja moglicherweise
sogar Wiedervereinigung zwischen
Rom und Teilen der Orthodoxie - in
diesem Falle: Moskau — gekommen sei.
In seinem Schreiben an den damaligen
Abtprimas, Fidelis v. Stotzingen, for-
derte er diesen auf, ein Rundschreiben
an alle Abte und Ménche zu richten
und diese ,zu instindigem Gebet zu
Gott um die Einheit sowie zu tatiger
Inangriffnahme zweckdienlicher Wer-
ke” einzuladen. Er &uflerte den
Wunsch, daf sich in jedem Kloster ein
paar Monche bereitfinden, die seinen
Ideen folgten. In einem Dreistufenplan
wollte er diese Ménche nach einiger
Zeit in einem eigenen Kloster (pro
Kongregation ,oder wenigstens pro
Nation”) zusammenfassen und diese
Kloster dann noch spéter zu einer welt-
weiten byzantinischen Benediktiner-
kongregation auf- und ausbauen. Die
Heraushebung sollte besonders des-
wegen geschehen, weil er wiinschte,
daff diese Monche, die seinen Ideen
folgten, nicht nur die Traditionen des
Orthodoxen Ostens studieren — zu die-
sem Zweck hatte sein Vorgénger Bene-
dikt XV. 1917 bereits die Orientalische
Hochschule (Istituto Orientale) in Rom
gegriindet — sondern sich ,Sprache,
Geschichte, Charakter und Geistesart,
besonders aber Theologie und Liturgie
jener Volker” zu eigen machen sollten.
Ihm schwebte die Griindung einer



266

Totzke/Byzantinische Spiritualitat

byzantinischen Benediktinerkongrega-
tion zum Zweck einer auf Ruflland
spezialisierten =~ Wiedervereinigungs-
Tatigkeit vor. Stimuliert wurde er
umso mehr, als er von der — wie sich
spéter zeigte, irrealen — Idee ausging,
der Bolschewismus werde sich binnen
kurzem von alleine totlaufen, und auf
den zuriickgebliebenen Triimmern
konne man dann gewissermafien (klare
Vorstellungen &duflerte er nicht) dem
russischen Patriarchat die Hand rei-
chen und ihm beim Wiederaufbau des
kirchlichen Lebens geschwisterliche
Hilfe leisten.

Auflerdem driickte er die Hoffnung
aus, dafl durch die Tatigkeit dieser
byzantinischen Benediktiner ,,auch im
Abendland die Sehnsucht nach Einheit
sich erweitere”. Dieser zweite Pro-
grammpunkt sollte sich in der Folge als
der weitaus gewichtigere herausstel-
len. Da infolge der politischen Ent-
wicklung jede 6kumenische geschwei-
ge denn pastorale Tatigkeit auf dem
Territorium der sich bildenden UdSSR
zunéchst unméglich war, konzentrier-
ten sich die wenigen Monche und
Kloster, die sich von den pépstlichen
Ideen begeistern lieflen, auf die ,Er-
weiterung der Sehnsucht nach Einheit”
im Westen.

Schiiftlarn und Niederaltaich

Womit der Papst wohl kaum gerechnet
haben diirfte, war die ablehnende Hal-
tung des Abbas-Primas. Dieser erledig-
te zwar, zum kirchlichen Gehorsam
verpflichtet, den pépstlichen Auftrag,
tat aber selbst nicht das mindeste, um
die Anregungen des Papstes zu unter-
stiitzen, geschweige denn zu fordern;
im Gegenteil lief er miindlich nach
allen Seiten hin durchblicken, dafl er
von der ganzen Angelegenheit nichts
halte. Die Folge war, daf8 nur ein Teil

der von den pépstlichen Ideen angeta-
nen Monche daran denken konnte, in
der vom Papst gewiinschten Richtung
titig zu werden.

Zu diesen gehorte im oberbayrischen
Kloster Schéftlarn bei Miinchen der
dortige Subprior Emmanuel Heufelder,
dessen 100. Geburtstag man 1998 feiert.
Von Gott mit einem begeisterungsféhi-
gen Naturell versehen, entziindete sich
sein Herz schnell an den neuen Ideen,
doch konnte er nur bei einem einzigen
Mitbruder in seinem Kloster Resonanz
finden. Die iibrigen verschlossen sich
dem pépstlichen Auftrag.

Heufelder war aber von Gott mit der
groflen Tugend der Hoffnung begna-
det. So hoffte er zehn Jahre lang, daf8
Gott ihm irgendwie die Moglichkeit
zeigen moge, im Sinne des Papstes
tatig zu werden. Diese Chance erdffne-
te sich plotzlich 1934, als er, zunéchst
provisorisch, als Oberer in das in wirt-
schaftliche Bedrangnis geratene nie-
derbayerische Kloster Niederaltaich
bei Passau gerufen wurde. Nun ergriff
er die Gelegenheit, fiir die Ideen Pius’
XI. zu werben. Spiter sagte er immer
wieder: ,Ich sah, daf$ dieses Haus nicht
nur materielle Hilfe, sondern vor allem
eine Aufgabe brauchte, an der es sich
geistig-geistlich aufrichten konnte.
Und so gab ich ihm die Ideen des
Papstes.”

Zwischen den Kriegen

Rasch fand P. Emmanuel, inzwischen
zum Prior ernannt, unter den neu ein-
tretenden Novizen Leute, die sich
ebenfalls fiir die neuen Aufgaben beru-
fen fiihlten. Da man damals noch
glaubte, daf8 die Unierten eine Briicke
zwischen Katholiken und Orthodoxen
seien — inzwischen haben sich die theo-
logischen Ansichten hieriiber gewan-
delt —, nahm man zunichst Kontakt mit



Totzke/Byzantinische Spiritualitat

267

den Vertretern der Unierten Kirche in
Deutschland auf und organisierte die
vom Papst gewiinschten ,Ostkirchen-
tage” mit unierten Gottesdiensten und
einfithrenden Vortragen fiir das Kloster
und die interessierte Offentlichkeit.
Eine langsam wachsende Spezialbi-
bliothek (viel Literatur tiber die Ost-
kirche gab es damals nicht) wurde
eingerichtet. Prior Emmanuel machte
zwei ausgedehnte Erkundungsreisen
auf den Balkan und nach Galizien
(1935 und 1938), um dort Kontakte mit
leitenden Personlichkeiten sowohl der
Romisch-Katholischen wie der Grie-
chisch-Katholischen Kirche aufzuneh-
men. Erste Kontakte kniipfte er auch
zur Orthodoxen Kirche, doch blieben
sie — dem damaligen Friihstadium der
Okumene gemiff - im Rahmen kir-
chen-diplomatischer Hoflichkeit. Der
Prifekt der Orientalischen Kongrega-
tion in Rom aber, Kardinal Eugeéne
Tisserant, segnete die Tatigkeit Heufel-
ders, indem er ihm schrieb: ,Ich segne
alles, was die Abtei Niederaltaich unter
Leitung Ew. Paternitat fiir die Sache
des christlichen Ostens tut”.

Unter den Griechisch-Katholischen
Kirchen nahm damals die galizische
(in jener Zeit meist ,ruthenische” ge-
nannt) eine besondere Stellung ein. Mit
ihren finf Millionen Gldubigen war sie
nicht nur die zahlenmifig stirkste
aller unierten Gemeinschaften, son-
dern besaf8 in ihrem Oberhaupt, dem
Metropoliten von Lemberg Graf
Andreas Szeptickij na Szepticach, eine
alle tibrigen unierten Hierarchen tiber-
ragende Personlichkeit. Sein Traum
war die Wiedervereinigung Moskaus
mit Rom, von der er glaubte, sie sei
nach 1917, also nach Auflésung des
kaiserlich-russischen  Staatskirchen-
tums, in greifbare Néhe geriickt. Zur
Verwirklichung dieses Traumes war er
vom Papst mit auflerordentlichen Voll-

machten ausgestattet worden, wie sie
vor und nach ihm nie ein unierter
Hierarch besessen hat (zum Beispiel
die Einsetzung von Bischofen). Er ge-
horte ebenfalls zu den Inspiratoren
Pius’ XI. Auch unternahm er mehrere
Reisen nach Deutschland und Oster-
reich, um allgemein unter den Katho-
liken, besonders aber unter den Bene-
diktinern fiir seine Unionspldne zu
werben. Prior Emmanuel Heufelder
besuchte ihn in Lemberg, war von sei-
nen Ideen begeistert, sah aber auch,
dal der Metropolit mit seinen An-
sichten, die weit iiber das bisherige
Uniertentum hinausgingen und bei-
spielsweise eine grofiere Selbstandig-
keit (Autonomie) der unierten Kirchen,
vor allem aber ihre Entlatinisierung
forderten, in seiner eigenen Kirche
ziemlich allein stand. So lernte er in
dem damaligen Weihbischof (und spa-
teren Auslands-Visitator) Ivan Buczko
einen scharfen Gegner dieser Ideen
und Anhénger der alten Richtung ken-
nen, die in groéfitmoglicher Romani-
sierung und Latinisierung das Heil der
Unierten sah.

Auf dem Balkan fand Heufelder fiir
seine Plane ein starkes Echo in Ruma-
nien. Hier wurde er mit dem damali-
gen lateinischen Bischof von Alba Julia,
Dr. Pacha, in Kontakt gebracht, der ihn
zur Griindung eines byzantinischen
Benediktinerklosters in Siebenbiirgen
anregte. Dies war 1938. Da aber in
Deutschland seit 1933 die National-
sozialisten regierten, denen jede An-
ndherung der christlichen Kirchen an-
einander hochst unwillkommen war,
auferdem schon ein Jahr spdter der
Krieg ausbrach, blieben die Plane
Heufelders auf die Wirksamkeit unter
den Katholiken Deutschlands mittels
zahlreicher Tagungen und Vortrage be-
schrankt. Von den nicht wenigen jun-
gen Patres und Fratres, die sich fiir die



268

Totzke/Byzantinische Spiritualitat

neuartigen Aufgaben -, Unionsarbeit”
nannte man damals diese Friihform
der ostkirchlich ausgerichteten Oku-
mene - interessierten, kam nicht einer
aus dem Kriege zuriick — und im Mai
1945 saf3 Prior Emmanuel wieder allein
mit seinen Ideen da und wartete auf
Mitarbeiter.

Die Arbeit zwischen 1945 und dem
II. Vatikanum

Diese lielen nicht lange auf sich war-
ten. Zuerst traten zwei Russen ein -
einer von ihnen der spéter bekannte
Kirchenhistoriker und Griindungsmit-
glied der Stiftung ,pro oriente” in
Wien, Archimandrit Chrysostomos v.
Plaskevi¢ —, mehrere Deutsche und ein
Danziger folgten. Da der Vater der
Benediktiner, der Hl. Benedikt v. Nur-
sia, seine Monche in Dekanien einteilt,
nahm der 1949 zum Abt gewdhlte
Emmanuel Heufelder im Jahre 1955
eine Neueinteilung seines Klosters vor:
in eine romische und eine byzantini-
sche Dekanie. Erster byzantinischer
Dekan wurde der schon genannte
Pater und spétere Archimandrit Chry-
sostomos.

Die ostkirchliche Arbeit nahm einen
neuen Aufschwung. Vorbild war das
schon gleich nach dem pépstlichen
Aufruf 1924 gegriindete Kloster Cheve-
togne in Belgien. Die allmahlich zahl-
reicher werdenden Monche des byzan-
tinischen Ritus erhielten nun eine
eigene Kapelle, die von dem galizi-
schen Malerménch Christophor Kutz
mit einer Ikonostase versehen wurde.
Liturgische Kleidung und Kultgerite
wurden in Rom besorgt, aus jungen
Monchen und interessierten Schiilern
des Klostergymnasiums wurde ein
Chor gebildet, die eigenen Monche
wurden an die Orientalische Hoch-
schule nach Rom zum Studium ent-

sandt. Tagungen {iiber die Ostkirche
wurden nun in groflerem Umfang als
bisher gehalten, dariiber hinaus luden
Priesterseminare in Deutschland und
Osterreich, aber auch immer héufiger
katholische (gelegentlich sogar evan-
gelische) Pfarreien zur Abhaltung
byzantinischer Gottesdienste und zu
Vortrégen tiber die Ostkirche ein.

Seit dem II. Vatikanum

Die gottesdienstliche Resonanz in der
deutschen und oOsterreichischen Be-
volkerung wurde stdrker, als wir in
Niederaltaich daran gingen, die ur-
spriinglich gebrauchten ,orthodoxen
Sprachen”, namlich Griechisch und
Kirchenslawisch, durch die deutsche
zu ersetzen. Hierzu wurden wir ab ca.
1960 von orthodoxer Seite ermuntert,
und zwar mit dem Hinweis, dal man
uns sonst — es hatte gerade die Ein-
wanderung griechischer Gastarbeiter
begonnen — des Proselytismus bezichti-
gen konne.

Die Sache war leichter gesagt als getan;
denn eine musikalische deutsche
orthodoxe Tradition gab es nicht — fast
nicht! Gottes Vorsehung kam aber
dergestalt zu Hilfe, da8 der Verfasser
dieses Beitrages — Theologe und Mu-
sikwissenschafter — bei dem einzigen
orthodoxen Kirchenmusiker, den es im
Westen gab, dem aus Moskau stam-
menden Ivan v. Gardner an der Univer-
sitdt Miinchen studieren konnte. Unter
dessen anfdnglicher Anleitung ent-
stand nun jene orthodoxe Musik, die
seit 1960 in Niederaltaich gepflegt
wird.

Die Verwendung der deutschen Spra-
che ging zunédchst nicht ohne Schwie-
rigkeiten vonstatten. Nicht nur, daf$
orthodoxe liturgische Texte neu iiber-
setzt werden mufiten (die wenigen vor-
handenen waren entweder nicht betbar



Totzke/Byzantinische Spiritualitat

269

oder nicht singbar, meistens weder das
eine noch das andere) oder daff die
musikalische Adaptation sehr miithsam
war, sondern zu jener Zeit herrschte in
der Romischen Kirche noch ein stren-
ges Verbot der Verwendung der Volks-
sprachen in der Liturgie. Obgleich die-
ses Verbot offiziell nur fiir die lateini-
sche Kirche galt, hatten die rémischen
Dikasterien dennoch versucht, es auch
in den unierten Kirchen durchzuset-
zen. Infolgedessen mufite man auch in
Niederaltaich vorsichtig sein. Mit Hilfe
der Melkiten, das heif3t der griechisch-
katholischen Christen des Vorderen
Orients, die damals zu Deutschland
besonders enge Kontakte pflegten und
die ebenfalls von den romischen Re-
striktionen betroffen waren, gelang es
jedoch, Kompromifilosungen zu fin-
den.

Bald wurden diese Schwierigkeiten
aber dadurch iiberwunden, daff auch
die Romische Kirche sich den Volks-
sprachen offnete. Nun konnten auch
in Niederaltaich samtliche Teile des
Gottesdienstes — der Liturgie und des
Stundengebetes — auf deutsch gesun-
gen werden. Der Druck von Partituren
und die Herausgabe von Schallplatten
und Musik-Kassetten wurden in An-
griff genommen.

Allméhlich vertieften sich auch die
Kontakte zu interessierten Einzelper-
sonen und Institutionen in Osterreich
und in der Schweiz. Von Wien aus trat
der Hochschul-Musikprofessor Alfred
Spannagel, ein Freund des friih ver-
storbenen DDr. Casper, der in den 30er
Jahren in Wien das , Fest der Liturgien”
organisiert hatte, mit Niederaltaich in
Kontakt und schrieb - aufgrund jahre-
langer Kontakte zu Wiener orthodoxen
Gemeinden hierzu befdhigt — mehrere

Stiicke fiir die Niederaltaicher deut-
sche byzantinische Liturgie. In der
Schweiz tat dasselbe der Komponist
Paul Burkhard', der sich in der zweiten
Halfte seines Lebens fast ausschliefSlich
mit Kirchenmusik befast und in Jeru-
salem ausfiihrliche Studien der ortho-
doxen Kirchenmusik betrieben hatte.
In Linz interessierte sich Univ.-Prof.
Hans Hollerweger — Theologe und
begabter Musiker — fiir die orthodoxe
Liturgie und rief einen Chor ins Leben,
mit dem er — in Zusammenarbeit mit
Niederaltaich — bereits viele ostkirchli-
che Gottesdienste in Pfarren des Linzer
Raumes und seiner Umgebung organi-
siert hat.

Auch der erwdhnte russische Professor
von Gardner begann — nach dem Vor-
bild Strawinskys, der eigene kirchen-
slawische Werke nachtraglich latei-
nisch textiert und dabei umgearbeitet
hat — eigene Werke deutsch zu textieren
und regte dabei den Verfasser als sei-
nen ehemaligen Schiiler (auch in Kom-
position) dazu an, Werke gleich in
deutscher Sprache zu verfassen. Auf
diese Weise strebten beide an, die in
der 2. Halfte des vorigen Jahrhunderts
entstandenen ersten Versuche deut-
schen orthodoxen Komponierens (die
sogenannte Potsdamer Tradition, ent-
standen in der kleinen, zuerst russi-
schen, dann allmédhlich germanisierten,
orthodoxen Gemeinde in Potsdam) zu
einer deutschen orthodoxen Schule zu
erweitern.

Die Besucher der byzantinischen
Gottesdienste

Zunidchst waren es in der kleinen
byzantinischen Kapelle des Klosters
Niederaltaich Tagungsgaste, die jenes

' Erist seinerzeit durch sein Chanson , O mein Papa” weltbekannt geworden.



270

Totzke/Byzantinische Spiritualitat

allgemeine, in ganz Mittel- und West-
europa, besonders aber in seinen ger-
manophonen Teilen anzutreffende
Hingezogensein ,zum Ostlichen” in
sich verspiirten. Besonders trug hierzu
bei, daff wir uns in den ersten Jahren —
nicht zuletzt wegen der beiden russi-
schen Dekanie-Griinder — der kirchens-
lawischen Sprache und der russischen
Musik bedienten. Doch allméahlich dif-
ferenzierte sich das Bild.

Ein kleiner, aber doch spiirbarer Pro-
zentsatz waren Deutsche, die als
Kriegsgefangene ldngere Zeit in der
Sowjetunion verbracht hatten und die
sich nun in unserer Kapelle an ihre
schweren Jahre erinnerten, die sie
einerseits als schrecklich empfanden,
andererseits jedoch zugleich, wie sie
immer sagten, ,nicht missen moch-
ten”. Deswegen kamen sie immer wie-
der. Hinzu kamen Personen, die die
Kapelle aus rein philologischen Griin-
den besuchten und sich meist mit dem
Studium unserer gottesdienstlichen
Biicher begniigten. Wahrend diese bei-
den letztgenannten Personenkreise all-
mahlich verschwanden, wuchs der
Kreis jener, die sich mehr oder weniger
unreflektiert von der ,Ostkirche” ange-
zogen fiihlten. Die Griinde der emp-
fundenen Anziehung waren gewifs
vielfaltig. Unbewufit war aber sicher
schon das vorhanden, was sich seit
etwa 1968 immer mehr Bahn brach: die
Unzufriedenheit mit der liturgischen
Entwicklung in der Rémischen Kirche,
die sich mehr und mehr als Unzufrie-
denheit mit der gesamten theologi-
schen Situation im Westen artikulierte.
Von jetzt an konnte man deutlich zwei
Personenkreise unterscheiden: Die
mehr vom Gefiihl her Bestimmten und
die geistig Suchenden.

Die mehr vom Gefiihl her Bestimm-
ten sind bis heute einfach mit der ge-
genwartigen romischen Liturgie un-

zufrieden, sie fiihlen ihre Seele dort
,nicht ausgefiillt”, es ist ihnen alles ,,zu
leer”, es werde zu viel ,geredet”, es
fehle ,die Mystik”; bei nédherer Be-
fragung kommt auch immer wieder
zum Vorschein, es sei ,keine Gottes-
nihe (aufler bei der Kommunion) mehr
spiirbar”.

Die geistig Suchenden fragen nach den
Ursachen dieses Sachverhalts und
kommen dabei sehr schnell riickwarts
tiber das II. Vatikanum hinaus. Sie
sehen die Art seiner Verwirklichung
nicht als Ursache, sondern als Sym-
ptom einer schon lange schwelenden
Entchristlichung des rémischen (und
des geistig aus ihm hervorgegangenen
protestantischen) Europas und kom-
men dann zu kritisch beurteilten Wei-
chenstellungen der Vergangenheit wie
Aufkldrung, Rationalismus, Nomina-
lismus, Abilardismus, Scholastik, au-
gustinischer Christomonismus u.v.a.m.
Die vielen theologischen, philosophi-
schen und kulturwissenschaftlichen
Seminare, welche die ostkirchliche
Sektion des Niederaltaicher Okumeni-
schen Institutes (in der die meisten
Monche der Dekanie tatig sind) veran-
staltet, leisten hier wertvolle Dienste.
Denn auch hier hat eine — durch die
Weichenstellungen des II. Vatikanums
in Gang gesetzte — theologische Ent-
faltung stattgefunden.

Dadurch, daff die Monche der Byzan-
tinischen Dekanie der Abtei Nieder-
altaich gemdfl den &uflerst weitsichti-
gen Wiinschen Papst Pius’ XI. (der in
bezug auf die katholisch-protestanti-
sche Anndherung bekanntlich extrem
zuriickhaltend war, solche Angste ge-
geniiber der orthodoxen Kirche aber
offensichtlich nicht hatte) sich nun —
gemdfl auch der eigenen Berufung -
orthodoxe Theologie ,zu eigen ge-
macht haben” und dabei erkannten,
da8 es sich bei der Orthodoxen Kirche



Totzke/Byzantinische Spiritualitat

271

um eine mindestens genauso katho-
lische Kirche wie bei der Romischen
handelt, sind sie zu authentischen
Sprechern orthodoxen Christentums
innerhalb der westlichen Kirchen ge-
worden, das heifst sie konnen katho-
lischen und evangelischen Christen
nicht nur orthodoxe Positionen ,er-
klaren”, sondern auch ,vermitteln”,
indem sie zum Beispiel sine ira et
studio auf vorhandene Defizite auch in

der eigenen westkirchlichen , Entwick-
lung” (die oft eine ,Nicht-Entfaltung”
war) hinweisen.

Oft wird dabei die Frage gestellt, ob die
Westkirchen von den Ostkirchen ,ler-
nen konnen”. Im Sinne eines bloflen
Kopierens sicher nicht, dazu haben
sich beide Traditionen doch zu sehr
auseinanderentwickelt — im Sinne eines
Hinhorens auf die gemeinsamen Ur-
spriinge aber ganz bestimmt.

Literaturhinweise:

Equidem Verba (Sammelband); Die Beiden Tiirme, Hauszeitschrift der Abtei Niederaltaich, Nr. 25
(1974); Andreas Rask: Die byz. Dekanie der Abtei Niederaltaich, in: Lebendige Seelsorge, 1983/4; 257ff.;
A.IL Totzke, Die Byz. Dekanie der Abtei Niederaltaich; Hg. Forderverein f.d. Byz. Kirche Niederaltaich
(1994); ders., Interview f. Radio Radonezh; Stranicy (russ.); Moskau 1997/2-3; 460-471; ders., Orth.
Musik in deutscher Sprache, in: Die Beiden Tiirme (s.0.) Nr. 72 (1997), 81-87.



