272

Trawdger/Die Ikone

ADOLF TRAWOGER

Die Ikone — Kunstgegenstand und /oder

Objekt der Verehrung

Neben (und in) der Liturgie ist vor allem die
Ikone besonderer Ausdruck ostchristlicher
Spiritualitédt. Unser Autor, Spiritual am Prie-
sterseminar der Didzese Linz, greift das
offensichtliche Interesse auf, das diesen
heiligen Bildern der Ostkirchen derzeit im
Westen entgegengebracht wird, und kon-
frontiert dies anhand neuer Veréffentli-
chungen mit Informationen zur Geschichte
und zum theologischen Verstindnis der
Ikone. (Redaktion)

Ist es verwunderlich, daf in einer vom
Bild beherrschten Welt auch die Bilder
der Ostkirche, die Ikonen, im soge-
nannten , Westen” in Mode kommen?
Zahlreiche Ikonenausstellungen finden
statt; private Sammlungen entstehen;
immer mehr Menschen nutzen die ver-
mehrt angebotenen Ikonenmalkurse,
um zu einem inneren Gleichgewicht
zu finden; durch die Offnung der Gren-
zen zum ehemaligen , Ostblock” gelan-
gen alte Ikonen in den Westen - fiir
manche Auswanderer dienen diese oft
sehr wertvollen heiligen Bilder aus
dem Familienbesitz zum Aufbau einer
neuen Existenz, wie ich dies personlich
in einem Ikonengeschift in Jerusalem
erfuhr.

Was hier nur kurz angedeutet ist, zeigt,
wie vielschichtig die Beweggriinde
sind, sich mit dem Thema ,,Ikone” zu
beschiftigen. Der fiir den orthodoxen

Christen heiligste Gegenstand seines
praktizierten Glaubens ist fiir uns, die
wir westlich geprégt sind, oft nur ein
Kunstgegenstand mit mehr oder we-
niger hohem &4sthetischen Wert. Man-
che empfinden seine Fremdheit als
exotischen Reiz, ohne genau zu wissen,
was ihn so anziehend macht. Die star-
kere Nachfrage nach sakralen Gegen-
stainden tiiber ihren eigentlichen Be-
stimmungszweck hinaus fiihrt nicht
selten zu einem unkontrollierten De-
votionalienhandel; der Verkauf von
Ikonen wird zu einem eintriglichen
Geschift.

Die Reduktion der Ikone auf einen
Kunst- oder Dekorationsgegenstand
widerspricht ihrer Bedeutung und
Botschaft. Sie ist zunéchst , Theologie
im Bild“, das heif3t sie verkiindet durch
ihre Farben, Formen und Gestalten; sie
vergegenwartigt, was das Evangelium
durch das Wort offenbar macht. So
wird sie zum Ausdruck der gottlichen
Offenbarung und in ihrer Verehrung
zum Medium der Gemeinschaft mit
Gott.

Die unterschiedlichen Zugénge zu den
heiligen Bildern der Ostkirche spiegeln
sich auch in den zahlreichen Verof-
fentlichungen zu dieser Thematik'. Bei
manchen liegt der Schwerpunkt in der
Darstellung der Ikonen bestimmter
Epochen, Regionen oder ,Malschu-
len”. Die Textteile sind meist kurz ge-
halten und beschreiben die abgedruck-

' Fiir einen ersten Uberblick vgl. Lit.-Verz. bei Fischer H., Die Ikone. Ursprung — Sinn — Gestalt,
Herder, Freiburg 1995; Selig Abraham K., Die Kunst des Ikonenmalens. Ein Handbuch fiir Anfanger
und Fortgeschrittene, Tyrolia, Innsbruck 1997; Onasch, K./Schnieper A., Ikonen. Faszination und

Wirklichkeit. Herder, Freiburg 1995.



Trawoger/Die Ikone

273

ten Ikonen. Andere befassen sich nur
mit wenigen Ikonentafeln oder einem
einzigen Ikonenmotiv, wobei man um
eine meditative Interpretation bemiiht
ist. Die theologische Deutung ge-
schieht oft durch Kirchenvéterzitate
und Bezugnahmen auf die orthodoxe
Liturgie. Wieder andere bemiihen sich
darum, sich vom westlichen Verste-
henshorizont aus dem Wesen der Ikone
zu ndhern’. Dariiber hinaus gibt es
auch Kataloge und Biicher fiir jene, die
am Kauf von Ikonen interessiert sind,
oder fiir solche, die Ikonen selber
malen wollen®. Den beiden erstgenann-
ten Zugangen soll mit Hilfe von zwei
Biichern hier etwas nachgegangen wer-
den:

1. Die Ikone als Kunstgegenstand

Diesen Aspekt scheint mir auf einem
qualitativ sehr hohen Niveau das Buch
von Viktor Lazarev zu betonen’. Der
Autor (1896-1976) war einer der wich-
tigsten Kunsthistoriker Rufslands, der
sich auch mit seinen Studien {iiber
die byzantinische und Renaissance-
Malerei einen Namen machte. Die
jetzt zwanzig Jahre nach seinem Tod
auf Deutsch erschienene Darstellung
beinhaltet eine Sammlung von ver-
schiedenen Einzeluntersuchungen zur
russischen Ikonenmalerei von ihren
Anfangen bis zum Beginn des 16. Jahr-
hunderts.

Lazarev erzdhlt tber die zum Teil
abenteuerliche Entdeckung der alten
russischen Ikonen und ihre Erfor-

schung. Erst um die Wende vom
19. zum 20. Jahrhundert begann man
sich fiir die &dlteren Ikonen zu interes-
sieren, sie zu sammeln und die alten
Maltechniken zu studieren. Die alten
Ikonen wurden von Schmutz, Ruf$ und
vor allem den spateren Ubermalungen
befreit, nachdem man ab dem 17. Jahr-
hundert infolge einer Anderung des
Geschmacks alle fritheren Ikonen er-
barmungslos iibermalt hatte. Bei der
1913 in Moskau veranstalteten grofien
Ausstellung zur altrussischen Kunst
wurde erstmals einem breiten Publi-
kum offensichtlich, dafl die friithe
Phase der russischen Ikonenmalerei
~weder eine strenge noch fanatische
Kunst, sondern eine Kunst war, in der
sich klar und direkt das Volksschaffen
spiegelte, eine Kunst, die in ihrer
Leichtigkeit und ihrer besonderen
Klarheit im Aufbau der Formen an die
antike Malerei erinnerte” (15). Fur
Lazarev gehort die Ikonenkunst zu
den vollendetsten Manifestationen des
nationalen russischen Genius.

Interessant ist die Feststellung des
Autors, daf3 gerade durch die Tren-
nung von Kirche und Staat im An-
schluf an die russische Revolution
viele Ikonen gerettet und restauriert
werden konnten, indem der Staat sie in
aller Offenheit und planmafliig aus den
Kirchen und Klostern entfernen liefs.
Dadurch wurden sicherlich Dutzende
Ikonen des 12. und 13. Jahrhunderts
entdeckt und die Maler Feofan Grek,
Andrej Rubljov und Dionisij zu kon-
kreten historischen Gestalten. Diese
positive Deutung der Entfernung der

?  Sodas konkrete Anliegen und damit der sehr hohe Anspruch des Buches von Fischer (aaO), dem es

aber nur zum Teil gerecht wird.

*  Vgl. Selig (aaO) oder Kegelmann K., Ikonenmalschule — Werkstoffe und Maltechnik. Eine Anleitung

fiir die Praxis, Hannover 1989.

Benziger, Ziirich 1997.

Lazarev Viktor N., Die russische Tkone. Von den Anfingen bis zum Beginn des 16. Jahrhunderts.



274

Trawoger/Die Ikone

religiosen Kunstwerke aus den Kirchen
scheint aber doch zu euphorisch, zu-
mal hier auch die Meinung der rus-
sisch-orthodoxen Kirche zu kennen
wichtig wire. Allerdings entstanden so
wertvolle Ikonensammlungen u.a. in
Moskau (Tretjakov-Galerie, Andrej-
Rubljov-Museum), Leningrad (Russi-
sches Museum) und in kleineren Stad-
ten wie zum Beispiel in Jaroslawl und
Vladimir. Westeuropdische Museen
konnten keine Sammlung erstklassiger
Ikonen aufbauen, die besten Werke
finden sich in Stockholm, Oslo und
Bergen sowie im 1955 erdffneten Iko-
nenmuseum in Recklinghausen.

Auch wenn sich die russische Ikone
von Byzanz her entwickelte, so begann
bereits ab dem 12. Jahrhundert eine
Emanzipationsbewegung, die mit der
Entfernung von Byzanz zunahm und
so eine eigenstindige Kunst hervor-
brachte. Als Byzanz 1453 erobert wur-
de, war das alte Ruflland, ,,die Rus, das
einzige orthodoxe Land, in dem die
Ikonenmalerei nicht auf die Stufe eines
bloffen Handwerks herabsank, son-
dern ... hohe Kunst blieb” (21).

Eine fiir Aulenstehende wichtige Fra-
ge ist die der Unterscheidung der russi-
schen Ikonen von den byzantinischen.
Auf den ersten Blick unterscheiden sie
sich zundchst kaum, da die gleichen
Typen der Gottesmutter, der Szenen
und Kompositionen des Alten und
Neuen Testamentes vorkommen. Wah-
rend die ikonographischen Grundmu-
ster stabil bleiben, dringen doch nach
und nach die Eigentiimlichkeiten der
russischen Seele durch: die Gesichter
werden weicher und offener, die Inten-
sitit der Farben wichst auf Kosten der
Farbschattierung, die Silhouette ge-
winnt groflere Geschlossenheit und
Deutlichkeit, deutlich und scharf ge-
setzten Aufhellungsstrichen weichen
gleichmaflige Farbflichen mit kaum

wahrnehmbaren Ubergéngen. Ganz
allgemein gesprochen wirkt die russi-
sche Ikone damit weniger streng und
asketisch.

Mit der Zeit entstanden schliefllich
auch eigene ikonographische Typen,
zum Beispiel aus der Verehrung lokaler
Heiliger wie Boris und Gleb, der Typ
der ,Schutzmantelmadonna”, ,Das
Konzil der Gottesmutter” oder ,Uber
dich freut sich”. Interessant sind vor
allem jene Verdnderungen von byzan-
tinischen Heiligendarstellungen, die
sich durch die russische Ackerbauern-
kultur ergaben. So wurden zum Bei-
spiel Georg, Blasius, Elija oder Niko-
laus zu Schutzheiligen der Ackerbau-
ern, ihrer Herden und des gesamten
Hausbesitzers, was sich auch auf den
Ikonen niederschlug. Festzuhalten ist
allerdings, daf8 komplizierte allegori-
sche Darstellungen erst ab der zweiten
Hilfte des 16. Jahrhunderts beliebt
wurden. Bis zu dieser Zeit herrschten
einfache und klare Linien und Formen
vor, in die noch keine realistischen Ele-
mente eindrangen. Das ,geistige Prin-
zip” war der grundlegende Gedanke
der gesamten Ikonenmalerei: Figuren
der Heiligen werden korperlos darge-
stellt, sie haben runde Gesichter ohne
portrathafte Merkmale, Landschaften
sind stark vereinfacht und stilisiert
ohne jeden naturhaften Charakter.
~Auf der russischen Ikone gibt es ein
Pathos der Entfernung, die Himmel
und Erde trennt, es gibt das Bewuf3t-
sein der rein aprioristischen Erkenntnis
der festgehaltenen Ereignisse und
Gegenstdande” (25). Trotzdem strahlen
diese Bilder eine grofie Lebensfreude
aus, vermitteln die starken und hellen
Farben, die weichen Silhouetten und
die zértlichen Gesichter ein Gefiihl der
Leichtigkeit und Harmonie. Am deut-
lichsten kommt dies in der populérsten
Darstellung zum Ausdruck, der Got-



Trawdger /Die Ikone

275

tesmutter nach dem Typus ,,umiliéne”
= Rithrung (griechisch: eleisa = die
Erbarmende).

Fir Lazarev wird vor allem in der
Farbe die Seele der frithen russischen
Ikonenmalerei deutlich. Ikonen wur-
den in einer Art von Handwerksschu-
len hergestellt. Die wichtigsten und
bedeutendsten Schulen lassen sich fiir
ihn vor allem durch die je eigene Tradi-
tion der Farbgebung auseinanderhal-
ten. Von den byzantinischen Ikonen
unterscheiden sich die russischen aber
insgesamt durch die helleren und kla-
reren Farben. Die auf Holz gemalten
Bilder ,,schrieb” (Ikonen sind in Bil-
dern geschriebenes Evangelium) man
ab der Mitte des 14. Jahrhunderts in
verschiedenen Schichten vom Dunklen
zum Hellen (vom Chaos zum Licht).
Die Details auf den unbedeckten Kor-
perteilen wurden mittels hellerer, kor-
perfarbener Ténungen herausgearbei-
tet. Die Grenzen zwischen den einzel-
nen Farbschichten dampfte man mit
Ocker, um sie unsichtbar zu machen
(,Malen mit verschmelzenden Farb-
flachen”).

Nach diesen einfithrenden Bemerkun-
gen zur Ikonenmalerei wendet sich
Lazarev der Beschreibung der wichtig-
sten Ikonenmalschulen und ihrer be-
deutendsten Werke zu. Als selbstandi-
ge Ikonenmalschulen nennt Lazarev
drei: Novgorod, Pskov und Moskau.
Die Ikonen des 11. bis 13. Jahrhunderts
weisen noch sehr viele gemeinsame
Ziuge auf und unterscheiden sich
wenig von ihren byzantinischen Vor-
bildern. Ihre Originalitit besteht in
ihrer monumentalen Grofie (zwei bis
drei Meter in der Léange), um das oft
zu teure Mosaik zu ersetzen. Aufler-
dem verallgemeinern die russischen
Maler die byzantinischen Vorbilder
und wiahlen einen einfacheren kom-
positorischen Aufbau. Als erste der

drei fithrenden Malwerkstitten be-
schreibt Lazarev die Schule von Nov-
gorod. Die Stadt war vom Tartaren-
einfall verschont geblieben und erlebte
im 14. und 15. Jahrhundert einen wirt-
schaftlichen und kulturellen Auf-
schwung, der mit ihrer Eroberung im
Jahre 1478 ein jdhes Ende fand. Die
zweite Malschule umfafit die Ikonen
von Pskov, deren Bedeutung erst wirk-
lich sichtbar wurde, als man in diesem
Jahrhundert systematisch begann, die
Ikonen aus dieser Gegend von ihren
Schmutzschichten und Ubermalungen
zu befreien. Den Grofiteil seiner Be-
schreibungen widmet Lazarev den
Moskauer Werkstitten, in denen er den
Hoéhepunkt der russischen Ikonenmal-
kunst sieht. Die hohe kiinstlerische
Qualitit ist vor allem mit drei Namen
verbunden: Feofan Grek, Andrej
Rubljov und Dionisij. Alle drei Maler,
ihr Wirken und ihren Einfluf stellt
Lazarev mit Hilfe einzelner Ikonen dar.
Als Mitte und Hohepunkt dient ihm
dabei die Dreifaltigkeitsikone von
Andrej Rubljov, die eine ausfiihrliche
Wiirdigung erhélt.

Mehr als zwei Drittel des Buches um-
fafit der wunderschone Bildteil. Hier
finden sich die wichtigsten Werke, die
man heute in den verschiedenen russi-
schen Museen bestaunen kann. Immer
wieder sind von einzelnen Ikonen auch
Detailaufnahmen enthalten. Den Ab-
schluf8 des Buches bildet ein umfang-
reiches Glossar mit Erldauterungen zu
jedem einzelnen Bild, seiner Herkunft,
seinem jetzigen Standort und Litera-
turangaben. Lazarev versteht es, die
Ikonenmalerei vor allem als eine eigen-
staindige Kunstart darzustellen, die in
den Werken eines Feofan Grek, Andrej
Rubljov oder Dionisij ihre wahren
Meister gefunden hat. Offen bleibt die
Frage, ob auch dem gldubigen Men-
schen dieser Zugang zur Welt der



276

Trawdger/ Die Ikone

russischen Ikone gentigt. Fiir die ortho-
doxe Tradition ist die russische Iko-
nenkunst vor allem theologisch ver-
antwortliches und verantwortungsbe-
wufltes Bekenntnis des Glaubens. Das
entscheidende Moment einer Ikone ist
eben nicht ihr dsthetischer oder kunst-
historischer Wert, denn — so weif$ auch
Lazarev — ,fiir das russisch-orthodoxe
BewufStsein ist jede Ikone heilig und
eben deshalb schon” (119).

2. Die Ikone als Ausdruck orthodoxer
Theologie und Gegenstand der
Verehrung

Einen ganz anderen Zugang wahlt
Gabriel Bunge in seinem Buch {iber die
Dreifaltigkeitsikone von Andrej Rubl-
jov®. Inm geht es vor allem um einen
Zugang des glaubigen Beters zur
Ikone. Mit Hilfe der wohl bekanntesten
Ikone der russischen Kunst versucht
er das Ziel christlichen Lebens zu
verdeutlichen: ,geisterfiilltes Gebet, ver-
stindige Anbetung des unermiidlichen
Mysteriums der allerheiligsten Drei-
faltigkeit” (9). Bunge versteht es, die
orthodoxe Theologie und Liturgie so
zur Sprache zu bringen, daf Inhalt und
Bedeutung der vielgepriesenen Ikone
klar und deutlich hervortreten.

Sein Ausgangspunkt ist die im Laufe
der Religionsgeschichte und in der
Ostkirche im Bilderstreit vehement dis-
kutierte Frage, ob Gott denn {iberhaupt
abgebildet werden kénne. Zur ,Schau
des ,Bildes des unsichtbaren Gottes’ ist
der Mensch beféhigt, weil der Mensch
selbst ein geschaffenes ,Bild des eigen-
sten Wesens Gottes’ ist (Weish 2,3)”
(11). Nach dem Bilde Gottes geschaffen
(Gen 1,27) ist er so gleichsam ein leben-

diges Bild des Bildes Gottes, das heifit
des Sohnes als Urbild. Die orthodoxe
Theologie greift also die altgriechische
Urbild-Abbild-Theorie auf und sieht in
ihren gemalten Bildern Abbilder, in
denen das gottliche Urbild gegenwar-
tig ist. Die Begriindung zur Darstel-
lung der Dreifaltigkeit liegt darin, daf3
der Sohn im Geist mit dem Vater eins
ist und so als geschaffenes ,Bild des
Bildes” das dreifaltig-eine Sein der un-
geschaffenen Gottheit spiegelt. Die ge-
malte Ikone ist Erinnerung an dieses
hohere Urbild, Erinnerung an die
Heilstat des Menschgewordenen. Die-
se theologische Wahrheit wird in im-
mer neuen Ansitzen durch Viterzitate
und moderne orthodoxe Theologen
darzulegen versucht.

Auch zum Verstindnis der alttesta-
mentlichen Bilder liegt der Schliissel
im Mysterium der Inkarnation des
Sohnes verborgen. Das ist von beson-
derer Bedeutung fiir die bildliche Dar-
stellung der Heiligen Dreifaltigkeit.
Die Ikonenmaler malen die unsicht-
bare Gottheit namlich nicht nach ihrem
Wesen, sondern stellen sie dar nach der
Vision der Propheten. Im Bild der
drei Médnner bei Abraham (vgl. Gen
18,1-15) erscheint also nicht die Drei-
faltigkeit selbst, sondern es handelt
sich um eine prophetische Vision jenes
Mysteriums, das sich erst im Laufe der
Zeit dem gldaubigen Denken enthiillt
und auf dessen Zenit die Ikone Andrej
Rubljovs steht. Diesem Weg geht
Bunge mit Hilfe der ikonographischen
Tradition nach.

Erste Darstellungen des Besuches der
drei Manner bei Abraham finden sich
schon in der rémischen Katakomben-
malerei, dann in den Mosaiken in Rom
(S. Maria Maggiore) und Ravenna, so-

> Bunge Gabriel, Der andere Paraklet. Die Ikone der heiligen Dreifaltigkeit des Malerménchs Andrej

Rubljov. Echter, Wiirzburg 1994.



Trawoger/Die Ikone

277

wie in Palermo (Capella Palatina),
Monreale (Dom) und Venedig (S. Mar-
co). Um das Jahr 1000 entwickelt sich
im christlichen Osten die Deutung der
»Bewirtung Abrahams” im Sinne der
~Heiligen Dreifaltigkeit”. Die Entste-
hung dieses neues Typos und seine
unterschiedliche Ausformung, der sich
in der russischen Kirche rasch durch-
setzt, zeichnet Bunge anhand von Bei-
spielen genau nach, womit er aufzei-
gen will, daf8 das Motiv auch Rubljov
vertraut war. In der Reihenfolge ihrer
Entstehung lassen sich in der christli-
chen Ikonographie zu Gen 18 der an-
gelologische, der christologische und
der trinitarische Ansatz unterscheiden.
Hinsichtlich der Beziehung zwischen
Ikonographie und Theologie wird dar-
auf hingewiesen, daf} Ikonen selten nur
eine Bedeutung haben. Christliche
Ikonographie ist nie blofle Illustration
eines Ereignisses, sondern Verweis und
Hinweis auf ein tieferes, groieres Ge-
schehen. So finden wir in den Bildern
eine typologische Bedeutungsebene,
die die alttestamentliche Erzahlung als
Typos (Bild, Vorbild, Entwurf) der neu-
testamentlichen Erfiillung versteht. Zu
beachten ist ferner der Kontext, in dem
die Darstellung erfolgt, zum Beispiel
innerhalb eines grofieren ikonographi-
schen Programms einer Kirche oder an
einem bestimmten Ort innerhalb des
kirchlichen Gebaudes. Dieser Aspekt
bringt die geistliche und mystische
Bedeutung des Bildes zum Ausdruck
,und zwar im Sinne einer verinnerli-
chenden Konkretisierung der im Typos
erstmals aufleuchtenden Heilswahr-
heit” (48).

Um den Sinn und Urspung einer be-
stimmten Ikone besser verstehen zu
konnen, ist es wichtig, das geistige
Umfeld zu beleuchten, indem sie ent-
standen ist. Hinsichtlich der , Troiza”
(Dreifaltigkeit) Rubljovs erwahnt Bun-

ge hier besonders Sergij von Radonesh
(1314-1392) und seine Dreifaltigkeits-
mystik mit ihren Auswirkungen auf
die spatere Theologie und Liturgie (bis
hinein in den Kirchenbau).

Neben diesem geistigen Hintergrund
kannte Rubljov von Feofan Grek den
dlteren ,christologischen” Typ der
»Gastfreundschaft Abrahams”, wo der
mittlere Engel deutlich als Christus
gekennzeichnet ist und vollkommen
das Bild beherrscht. Aus byzantini-
schen Ikonen war ihm aber auch ein
jiingerer, formal ,trinitarischer” Typ
bekannt, bei dem im Idealfall alle drei
Engel einander moglichst angeglichen
werden. Auch wenn Rubljov in seinem
Kompositionsschema im wesentlichen
dem trinitarischen Typ folgt, schafft er
durch seine Modifikationen einen neu-
en eigenstiandigen Typus, der sich vor
allem durch die eindeutige Zuordnung
der einzelnen , Personen” auszeichnet.
Er schafft nicht drei gleiche, auswech-
selbare Gestalten, sondern drei unver-
wechselbare Personlichkeiten in ihren
Beziehungen zueinander. Die Philoxe-
nia Abrahams findet in der Ikone Rubl-
jovs einen neuen, nach Bunge den
hochstméglichen heilsgeschichtlichen
Ausdruck - die Dreifaltigkeit.

Dieser besondere Charakter zeigt sich
auch in der Plazierung dieser Ikone an
der Ikonostase. In der Ostkirche hat ja
jedes Fest seine eigene Festikone. Ob-
wohl das Pfingstfest schon in der
Herabkunft des Heiligen Geistes auf
Maria und die zwolf Apostel einen
eigenen Typus hatte, wird in Rufilland
ab dem 14. Jahrhundert die Darstel-
lung der ,Heiligen Dreifaltigkeit” in
Gestalt der drei Engel bei Abraham zur
Festikone von Pfingsten. Im Bild wird
damit vermittelt, was in den Texten des
orthodoxen Festoffiziums zum Aus-
druck gebracht wird: Pfingsten als Fest
der Fiille der Offenbarung des dreifal-



278

Trawdger/Die Ikone

tig-einen Gottes. Die Troiza Rubljovs,
deren theologischer Ort ja Pfingsten ist,
14t sich demnach ,als eine Bildwer-
dung der johanneischen Abschieds-
reden Jesu ,lesen”, die ginzlich von
dem sich nun offenbarenden Geheim-
nis des dreifaltig-einen Gottes durch-
drungen ist” (105). Der besondere
Akzent, den Rubljov darzustellen ver-
mag, ist nach Bunge ein pneumatisch-
spiritueller; er liegt ,in der Sendung
der Person des Heiligen Geistes, des-
sen Kommen vom Vater her durch
den Sohn und dank des Selbstopfers
des Sohnes wir an Pfingsten geden-
ken” (109). — Davon zu unterscheiden
wire der christologisch-soteriologische
Aspekt, der in Gen 18 eine Vorankiin-
digung der Inkarnation des Erlosers
sah und eine trinitarisch-theologische
Deutung, die in den drei Besuchern
einen Typus der drei ,Hypostasen” des
,einen Wesens” Gottes erblickte.

Unter Aufnahme all dieser Bedeu-
tungselemente der Tradition verschiebt
Rubljov den Schwerpunkt auf die im
Pfingstgeschehen ,erstmals Wirklich-
keit gewordene - gnadenhafte Teil-
nahme des Geschopfs an dem perso-
nalen Sein der Heiligen Dreifaltigkeit”
(110).

Nach byzantinischer Tradition erfolgt
diese aber nicht anders als iiber die
personale Einwohnung des Heiligen
Geistes. Mit der , Neuschépfung” aus
dem Geist beginnt das, was wir christ-
liche Existenz nennen. Das neue Leben,
das uns von Pfingsten her zugesagt ist,
ist damit ein , geistliches Leben”. Die
Ikone der Heiligen Dreifaltigkeit ist
daher eigentlich keine Festikone mehr,

die nur an bestimmten Festtagen im
Kirchenjahr aufgestellt und verehrt
werden soll; Pfingsten, das Fest des
bleibenden Parakleten, ist seit Pfing-
sten alle Tage. Darum bleibt die Ikone
der ,Heiligsten Dreifaltigkeit” von
Andrej Rubljov auch seit Jahrhunder-
ten an ihrem festen Platz rechts von der
mittleren oder Zarenpforte der Ikono-
stase der Kirche Nikons, dort wo sich
normalerweise die Christusikone be-
findet, denn im Heiligen Geist ist
Christus bei uns, im Heiligen Geist
haben wir Zugang zum Vater! Im Ver-
senken und Verweilen vor dem heili-
gen Bild sollen wir selbst immer mehr
zum ,pneumatikos” (vgl. 1 Kor 3,15)
werden, dessen geist-liches , Leben mit
Christus in Gott verborgen ist” (Kol
3,3).

Wer so mit den Christen des Ostens die
Ikone als ,Erinnerung” an die Heils-
taten Gottes entdeckt, versteht, dafl
und warum sie aufSerhalb des theo-
logisch-liturgischen Raumes zum blo-
Ben Kunstgegenstand wird, wie Bunge
meint: ,zu einem einem begehrten,
seiner ,Seele’ beraubten Sammelobjekt”
(15), das nur mehr nach seinem pro-
fanen kiinstlerischen Wert oder senem
,Marktwert” bemessen wird. Ihre ei-
gentliche Aufgabe aber ist die Glau-
bensverkiindigung, indem sie die
Glaubigen an das Wirken Gottes erin-
nert und dieses bildhaft gegenwartig
setzt. Das Tempo aber, in dem sich die
Ikone dem Beter erschliefst, ist weder
schnell noch langsam, es ist vollkom-
men ruhig und friedlich, es ist das
Tempo der gesammelten Kontempla-
tion.



