
272 Trawöger / Die Ikone

T R  ER

Die one Kunstgegenstand un: der
Objekt der Verehrung

Christen heiligste Gegenstand se1nes
en (und der Liturgle ist VOT lHem die praktizierten Glaubens ist für uns, die
Ikone besonderer Ausdruck ostchristlicher WIFTFr westlich gepragt sind, oft L1IUT eın
Spiritualität. Unser UTOT, Spiritua: Prie- Kunstgegenstand mıt mehr der
stersemiminar der 1O0zese Linz, greift das nıger hohem ästhetischen Wert Man-
Ooffensichtliche Interesse auf, das diesen
heiligen Bildern der Ostkirchen derzeit che empfinden se1ine Fremdheit als
'esten entgegengebracht wird, und kon- exotischen Reiz, ohne wI1ssen,
frontiert dies anhand Veröffentli- Was anziehend macht. Die star-
chungen mıiıt Informationen ZUT Geschichte ere Nachfrage ach sakralen egen-un:! ZUIN theologischen Verständnis der ständen ber ihren eigentlichen Be-Ikone. (Redaktion) stimmungszweck hinaus nicht

selten einem unkontrollierten De-
votionalienhandel; der Verkauf VO  }
Ikonen wird einem einträglichen
Geschäft.Ist verwunderlich, daß einer VO

Bild beherrschten Welt auch die Bilder Die edukton der one auf einen
der Ostkirche, die Ikonen, 1im SO unst- der Dekorationsgegenstand
nannten „Westen“” ın Mode kommen? widerspricht ihrer edeutung un:
Zahlreiche Ikonenausstellungen en Botschaft. Sie ist zunächst „Theologie
statt; private ammlungen entstehen; 1mM Bild”, das heißt sS1e verkündet durch
immer mehr Menschen nutzen die VelI- ihre Farben, Fkormen un! Gestalten; sS1e
ehrt angebotenen Ikonenmalkurse, vergegenwaärtigt, W ds das vangelium

einem inneren Gleichgewicht durch das Wort OIifenDar acht So
nden; durch die Öffnung der Gren- wird S1e ZU Ausdruck der göttlichen

Zen ZU ehemaligen „Ostblock” gelan- Offenbarung un 1ın ihrer Verehrung
ZU edium der Gemeinschaft miıtCM alte Ikonen ın den esten für

manche Auswanderer dienen diese oft ott
sehr wertvollen heiligen Bilder aus Die unterschiedlichen Zugänge den
dem Familienbesitz ZU ufbau einer heiligen Bildern der Ostkirche spiegeln

sich auch ın den zahlreichen 'eröf-Existenz, wI1e ich 1es persönlich
in einem Ikonengeschäft 1ın Jerusalem fentlichungen dieser Thematik! Be1l
erfuhr. manchen jeg der Schwerpunkt der
Was ler 1Ur urz angedeutet ist, zeigt, Darstellung der Ikonen bestimmter
wWwI1e vielschichtig die eweggründe Epochen, Kegionen der „Malschu-
sind, sich mıiıt dem Thema „Ikone“ len  U Die Textteile sind meist urz g-
beschäftigen. Der für den orthodoxen halten und beschreiben die abgedruck-

Fur ınen ersten Überblick vgl Lit.-Verz. bei Fischer H., Die Ikone. Ursprung Sinn Gestalt,
Herder, Freiburg 1995; Selig Abraham K., Die uns:; des onenmalens. Ein Handbuch für Anfänger
un: Fortgeschrittene, Tyrolia, nnsbruck 1997; Onasch, K./Schnieper A., Ikonen. Faszination un!
Wirklichkeit. Herder, reiburg 1995

272 Trawöger / Die Ikone 

ADOLF TRAWÖGER 

Die Ikone - Kunstgegenstand und / oder 
Objekt der Verehrung 

Neben (und in) der Liturgie ist vor allem die 
Ikone besonderer Ausdruck ostchristlicher 
Spiritualität. Unser Autor, Spiritual am Prie­
sterseminar der Diözese Linz, greift das 
offensichtliche Interesse auf, das diesen 
heiligen Bildern der Ostkirchen derzeit im 
Westen entgegengebracht wird, und kon­
frontiert dies anhand neuer Veröffentli­
chungen mit Informationen zur Geschichte 
und zum theologischen Verständnis der 
Ikone. (Redaktion) 

Ist es verwunderlich, daß in einer vom 
Bild beherrschten Welt auch die Bilder 
der Ostkirche, die Ikonen, im soge­
nannten "Westen" in Mode kommen? 
Zahlreiche Ikonenausstellungen finden 
statt; private Sammlungen entstehen; 
immer mehr Menschen nutzen die ver­
mehrt angebotenen Ikonenmalkurse, 
um zu einem inneren Gleichgewicht 
zu finden; durch die Öffnung der Gren­
zen zum ehemaligen "Ostblock" gelan­
gen alte Ikonen in den Westen - für 
manche Auswanderer dienen diese oft 
sehr wertvollen heiligen Bilder aus 
dem Familienbesitz zum Aufbau einer 
neuen Existenz, wie ich dies persönlich 
in einem Ikonengeschäft in Jerusalem 
erfuhr. 
Was hier nur kurz angedeutet ist, zeigt, 
wie vielschichtig die Beweggründe 
sind, sich mit dem Thema "Ikone" zu 
beschäftigen. Der für den orthodoxen 

Christen heiligste Gegenstand seines 
praktizierten Glaubens ist für uns, die 
wir westlich geprägt sind, oft nur ein 
Kunstgegenstand mit mehr oder we­
niger hohem ästhetischen Wert. Man­
che empfinden seine Fremdheit als 
exotischen Reiz, ohne genau zu wissen, 
was ihn so anziehend macht. Die stär­
kere Nachfrage nach sakralen Gegen­
ständen über ihren eigentlichen Be­
stimmungszweck hinaus führt nicht 
selten zu einem unkontrollierten De­
votionalienhandel; der Verkauf von 
Ikonen wird zu einem einträglichen 
Geschäft. 
Die Reduktion der Ikone auf einen 
Kunst- oder Dekorationsgegenstand 
widerspricht ihrer Bedeutung und 
Botschaft. Sie ist zunächst "Theologie 
im Bild", das heißt sie verkündet durch 
ihre Farben, Formen und Gestalten; sie 
vergegenwärtigt, was das Evangelium 
durch das Wort offenbar macht. So 
wird sie zum Ausdruck der göttlichen 
Offenbarung und in ihrer Verehrung 
zum Medium der Gemeinschaft mit 
Gott. 
Die unterschiedlichen Zugänge zu den 
heiligen Bildern der Ostkirche spiegeln 
sich auch in den zahlreichen Veröf­
fentlichungen zu dieser Thematik 1. Bei 
manchen liegt der Schwerpunkt in der 
Darstellung der Ikonen bestimmter 
Epochen, Regionen oder "Malschu­
len". Die Textteile sind meist kurz ge­
halten und beschreiben die abgedruck-

Für einen ersten Überblick vgl. Lit.-Verz. bei Fischer H., Die Ikone. Ursprung - Sinn - Gestalt, 
Herder, Freiburg 1995; Selig Abraham K, Die Kunst des Ikonenmaiens. Ein Handbuch für Anfänger 
und Fortgeschrittene, Tyrolia, Innsbruck 1997; ünasch, K./Schnieper A., Ikonen. Faszination und 
Wirklichkeit. Herder, Freiburg 1995. 



Irawöger/Die Ikone 273

ten Ikonen ere befassen sich 1Ur schung Erst die en! VO:
mıit wenigen Ikonentafe der einem Zu eregann INnan

einzigen onenmotiv, wobei INan sich für die äalteren Ikonen interes-
eine meditative Interpretation em sieren, sS1e sammeln und die alten

Maltechniken studieren. Die enist Die theologische eu  g g-
Oft UrcCc. Kirchenväterzitate Ikonen wurden VO  - Schr_putz, Rufs und

VOIL em den spateren ermalungenund Bezugnahmen auf die orthodoxe
1  gıe jeder andere bemühen sich befreit, nachdem INan ab dem Jahr-
darum, sich VO westlichen Verste- hundert olge eiıner AÄnderung des
henshorizont aus dem Wesen der one eschmacks alle früheren Ikonen e..

nähern‘?. Darüber hinaus gibt armungslos uberma hatte Be1l der
auch ataloge und Bücher für jene, die 1913 oskau veranstalteten großen

auf VO  5 Ikonen interessiert Sind, Ausstellung ZUrTr altrussischen unst
der für solche, die Ikonen selber wurde rstmals einem breiten ubli-
malen wollen? Den beiden erstgenann- kum offensichtlich, da{fs die frühe
ten ugängen sol1l mıiıt Hiılfe VO Zzwel ase der russischen Ikonenmalerei
Büchern hier etwas nachgegangen WeTl- „weder eine strenge och fanatische
den Kunst, sondern eine unst WAäl, der

sich klar und direkt das Volksschaffen
spiegelte, eine Kunst, die ihrer

Die one als Kunstgegenstan Leichtigkeit und ihrer besonderen
Klarheit utbau der Formen die

Diesen Aspekt scheint mMI1r auf einem antıke Malerei erinnerte”“” 15) Für
qualitativ sehr en Niveau das Buch Lazarev gehört die onenkunst
VO  . Viktor Lazarev betonen?. Der den vollendetsten Manifestationen des
Autor (1896—1976) War einer der wich- nationalen russischen Gen1us.
tigsten Kunsthistoriker Rufslands, der Interessant ist die Feststellung des
sich auch mıt seiınen Studien ber Autors, dafs gerade uUrCc. die ren-
die byzantinische und Kenalssance- Nun Von Kirche und aa An-
Malerei einen Namen machte. Die schluß die russische Revolution
Jetzt ZWanzlg Jahre ach seinem Tod viele Ikonen gerettet und restauriert
auf Deutsch erschienene Darstellung werden konnten, indem der aa S1Ee
einhalte eine Sammlung VO  n VeTl- erelund planmäßig aus den

Kirchen und Klöstern entfernen 1eßschiedenen Einzeluntersuchungen ZUT

russischen Ikonenmalerei VOI ihren Dadurch wurden sicherlich utzende
Anfängen bis ZU Beginn des 16 Jahr- Ikonen des un Jahrhunderts
underts entdec und die aler Feofan Grek,
Lazarev erzählt ber die ZU Teil Andrej Rubljov und Dioni1si) kon-

kreten historischen Gestalten. Dieseabenteuerliche Entdeckung der alten
russischen Ikonen und ihre TIOT- posıtıve Deutung der ntfernung der

So das konkrete nliegen und damit der sehr hohe Anspruch des Buches VO']  - Fischer (aaQ), dem
ber LUr ZUIN eil gerecht wird.
Vgl elig aa' der Kegelmann K.,, Ikonenmalschule Werkstoffe und Maltechnik. Eine Anleitung
für die Praxis, annover 1989
Lazarev Viıktor N., Die russische Ikone Von den Anfängen bis Zu Begınn des Jahrhunderts.
Benziger, Zürich 1997

Trawöger /Die Ikone 

ten Ikonen. Andere befassen sich nur 
mit wenigen Ikonentafeln oder einem 
einzigen Ikonenmotiv, wobei man um 
eine meditative Interpretation bemüht 
ist. Die theologische Deutung ge­
schieht oft durch Kirchenväterzitate 
und Bezugnahmen auf die orthodoxe 
Liturgie. Wieder andere bemühen sich 
darum, sich vom westlichen Verste­
henshorizont aus dem Wesen der Ikone 
zu nähern 2. Darüber hinaus gibt es 
auch Kataloge und Bücher für jene, die 
am Kauf von Ikonen interessiert sind, 
oder für solche, die Ikonen selber 
malen wollen3• Den beiden erstgenann­
ten Zugängen soll mit Hilfe von zwei 
Büchern hier etwas nachgegangen wer­
den: 

1. Die Ikone als Kunstgegenstand 

Diesen Aspekt scheint mir auf einem 
qualitativ sehr hohen Niveau das Buch 
von Viktor Lazarev zu betonen4 • Der 
Autor (1896-1976) war einer der wich­
tigsten Kunsthistoriker Rußlands, der 
sich auch mit seinen Studien über 
die byzantinische und Renaissance­
Malerei einen Namen machte. Die 
jetzt zwanzig Jahre nach seinem Tod 
auf Deutsch erschienene Darstellung 
beinhaltet eine Sammlung von ver­
schiedenen Einzeluntersuchungen zur 
russischen Ikonenmalerei von ihren 
Anfängen bis zum Beginn des 16. Jahr­
hunderts. 
Lazarev erzählt über die zum Teil 
abenteuerliche Entdeckung der alten 
russischen Ikonen und ihre Erfor-

273 

schung. Erst um die Wende vom 
19. zum 20. Jahrhundert begann man 
sich für die älteren Ikonen zu interes­
sieren, sie zu sammeln und die alten 
Maltechniken zu studieren. Die alten 
Ikonen wurden von Schmutz, Ruß und 
vor allem den späteren Übermalungen 
befreit, nachdem man ab dem 17. Jahr­
hundert infolge einer Änderung des 
Geschmacks alle früheren Ikonen er­
barmungslos übermalt hatte. Bei der 
1913 in Moskau veranstalteten großen 
Ausstellung zur altrussischen Kunst 
wurde erstmals einem breiten Publi­
kum offensichtlich, daß die frühe 
Phase der russischen Ikonenmalerei 
"weder eine strenge noch fanatische 
Kunst, sondern eine Kunst war, in der 
sich klar und direkt das Volksschaffen 
spiegelte, eine Kunst, die in ihrer 
Leichtigkeit und ihrer besonderen 
Klarheit im Aufbau der Formen an die 
antike Malerei erinnerte" (15). Für 
Lazarev gehört die Ikonenkunst zu 
den vollendetsten Manifestationen des 
nationalen russischen Genius. 
Interessant ist die Feststellung des 
Autors, daß gerade durch die Tren­
nung von Kirche und Staat im An­
schluß an die russische Revolution 
viele Ikonen gerettet und restauriert 
werden konnten, indem der Staat sie in 
aller Offenheit und planmäßig aus den 
Kirchen und Klöstern entfernen ließ. 
Dadurch wurden sicherlich Dutzende 
Ikonen des 12. und 13. Jahrhunderts 
entdeckt und die Maler Feofan Grek, 
Andrej Rubljov und Dionisij zu kon­
kreten historischen Gestalten. Diese 
positive Deutung der Entfernung der 

So das konkrete Anliegen und damit der sehr hohe Anspruch des Buches von Fischer (aaO), dem es 
aber nur zum Teil gerecht wird. 
V gl. Selig (aaO) oder Kegelmann K, Ikonenmalschule - Werkstoffe und Maltechnik. Eine Anleitung 
für die Praxis, Hannover 1989. 
Lazarev Viktor N., Die russische Ikone. Von den Anfängen bis zum Beginn des 16. Jahrhunderts. 
Benziger, Zürich 1997. 



774 Trawöger/Die Ikone

relig1ösen Kuns  erke d us den rchen wahrnehmbaren Übergängen. (Ganz
scheint aber doch euphorisch, allgemein gesprochen WIF. die russı-
mal 1er auch die einung der TuSs- sche one damiıt weniger stre: und
sisch-orthodoxen IC kennen asketisch.
wichtig ware. Allerdings entstanden Miıt der Zeit entstanden schlieflich
wertvollile Ikonensammlungen auch eigene ikonographische Iypen,oskau (Tretjakov-Galerie, rej- ZU eispie. aus der erehrung Okaler
Rubljov-Museum), Leningrad (Russi- eiliger wWI1e Borı1s und Gleb, der Iypsches Museum) un kleineren Städ- der „Schutzmantelmadonna”, „Das
ten wI1e Z.U. eispie Jaroslawl und ONZl1. der Gottesmutte  44 der „UÜber
Vladimir. esteuropäische Museen dich Teu: sich“”. Interessant sind VOI
konnten eine Sammlung erstklassiger em Jjene Veränderungen VO  - yZzan-Ikonen aufbauen, die besten er. tinischen eiligendarstellungen, die
finden sich Stockholm, slo und sich Uurc. die russische Ackerbauern-
Bergen SOWI1Ee 1955 eröffneten Iko- kultur ergaben. So wurden Z.UIN Bei-
LEeITINUSEUIN Recklinghausen.
uch WE sich die russische one

spie. eorg, Blasius, 1Ja der 1ko-
laus Schutzheiligen der CcCkerDau-

VO  - Byzanz her entwickelte, egann ihrer Herden und des gesamten
bereits ab dem Jahrhundert eiıne Hausbesitzers, Was siıch auch auf den
manzipationsbewegung, die muıt der Ikonen niederschlug Festzuhalten ist
Entfernung VO  5 Byzanz zunahm und allerdings, dafß komplizierte allegori-

eiIne eigenständige Kunst hervor- sche Darstellungen erst ab der zwelıten
brachte. Als Byzanz 1453 erobert WUT- Hälfte des 16 ahrhunderts beliebt
de, War das alte Rußland, „die Rus, das wurden. Bis dieser Zeit herrschten
einziıge orthodoxe Land, dem die infache und are ınıen und Formen
Ikonenmalerei nicht auf die ule eines VOT, die och eine realistischen Ele-
bloßen Handwerks erabsa SONMN- mente eindrangen. Das „gelstige rin-
dern274  Trawöger/Die Ikone  religiösen Kunstwerke aus den Kirchen  wahrnehmbaren Übergängen. Ganz  scheint aber doch zu euphorisch, zu-  allgemein gesprochen wirkt die russi-  mal hier auch die Meinung der rus-  sche Ikone damit weniger streng und  sisch-orthodoxen Kirche zu kennen  asketisch.  wichtig wäre. Allerdings entstanden so  Mit der Zeit entstanden schließlich  wertvolle Ikonensammlungen u.a. in  auch eigene ikonographische Typen,  Moskau (Tretjakov-Galerie,  Andrej-  zum Beispiel aus der Verehrung lokaler  Rubljov-Museum), Leningrad (Russi-  Heiliger wie Boris und Gleb, der Typ  sches Museum) und in kleineren Städ-  der  „Schutzmantelmadonna”“,  „Das  ten wie zum Beispiel in Jaroslawl und  Konzil der Gottesmutter“ oder „Über  Vladimir.  Westeuropäische  Museen  dich freut sich”. Interessant sind vor  konnten keine Sammlung erstklassiger  allem jene Veränderungen von byzan-  Ikonen aufbauen, die besten Werke  tinischen Heiligendarstellungen, die  finden sich in Stockholm, Oslo und  sich durch die russische Ackerbauern-  Bergen sowie im 1955 eröffneten Iko-  kultur ergaben. So wurden zum Bei-  nenmuseum in Recklinghausen.  Auch wenn sich die russische Ikone  spiel Georg, Blasius, Elija oder Niko-  laus zu Schutzheiligen der Ackerbau-  von Byzanz her entwickelte, so begann  ern, ihrer Herden und des gesamten  bereits ab dem 12. Jahrhundert eine  Hausbesitzers, was sich auch auf den  Emanzipationsbewegung, die mit der  Ikonen niederschlug. Festzuhalten ist  Entfernung von Byzanz zunahm und  allerdings, daß komplizierte allegori-  so eine eigenständige Kunst hervor-  sche Darstellungen erst ab der zweiten  brachte. Als Byzanz 1453 erobert wur-  Hälfte des 16. Jahrhunderts beliebt  de, war das alte Rußland, „die Rus, das  wurden. Bis zu dieser Zeit herrschten  einzige orthodoxe Land, in dem die  einfache und klare Linien und Formen  Ikonenmalerei nicht auf die Stufe eines  vor, in die noch keine realistischen Ele-  bloßen Handwerks herabsank, son-  mente eindrangen. Das „geistige Prin-  dern ... hohe Kunst blieb“ (21).  zip” war der grundlegende Gedanke  Eine für Außenstehende wichtige Fra-  der gesamten Ikonenmalerei: Figuren  ge ist die der Unterscheidung der russi-  der Heiligen werden körperlos darge-  schen Ikonen von den byzantinischen.  stellt, sie haben runde Gesichter ohne  Auf den ersten Blick unterscheiden sie  porträthafte Merkmale, Landschaften  sind stark vereinfacht und Sstilisiert  sich zunächst kaum, da die gleichen  Typen der Gottesmutter, der Szenen  ohne jeden naturhaften Charakter.  und Kompositionen des Alten und  „Auf der russischen Ikone gibt es ein  Neuen Testamentes vorkommen. Wäh-  Pathos der Entfernung, die Himmel  rend die ikonographischen Grundmu-  und Erde trennt, es gibt das Bewußt-  ster stabil bleiben, dringen doch nach  sein der rein aprioristischen Erkenntnis  und nach die Eigentümlichkeiten der  der festgehaltenen Ereignisse und  russischen Seele durch: die Gesichter  Gegenstände“ (25). Trotzdem strahlen  werden weicher und offener, die Inten-  diese Bilder eine große Lebensfreude  sität der Farben wächst auf Kosten der  aus, vermitteln die starken und hellen  Farbschattierung, die Silhouette ge-  Farben, die weichen Silhouetten und  die zärtlichen Gesichter ein Gefühl der  winnt größere Geschlossenheit und  Deutlichkeit, deutlich und scharf ge-  Leichtigkeit und Harmonie. Am deut-  setzten Aufhellungsstrichen weichen  lichsten kommt dies in der populärsten  Darstellung zum Ausdruck, der Got-  gleichmäßige Farbflächen mit kaumhohe unst blie 21) 4  ZIp War der grundlegende Gedanke
Eine für Aufenstehende wichtige Fra- der gesamten Ikonenmalerei: Figuren

ist die der Unterscheidung der russı]- der eiligen werden Örperlos arge-
schen Ikonen VO  } den byzantinischen. stellt, S1e en runde Gesichter ohne
Auf den ersten 1cC unterscheiden S1e porträthafte Merkmale, Landschaften

sind STIar. vereinfacht und stilisiertsich zunächst kaum, da die gleichen
Iypen der Gottesmutter, der Szenen ohne jeden naturhaften Charakter.
und Kompositionen des en und „Auf der russischen one g1ibt ein
Neuen Testamentes vorkommen. WÄäh- Pathos der NtierNUNg, die iımme.
rend die ikonographischen TUNAMU- und Erde rennt, gibt das Bewußft-
sSter stabil bleiben, dringen doch ach sSeıin der rein aprioristischen TKkKenn  15
und ach die Eigentümlichkeiten der der festgehaltenen Ereignisse und
russischen eele UrCc die Gesichter Gegenstände“ 25) TOtzdem trahlen
werden weicher un:! offener, die Inten- diese Bilder eiINe große Lebensfreude
s1tät der Farben wächst auf Kosten der aus, vermiütteln die starken und hellen
Farbschattierung, die Silhouette g- Farben, die weichen Silhouetten und

die zärtlichen Gesichter eın efühl derwınnt größere Geschlossenheit und
Deutlichkeit, euttllc und scharf g_ Leichtigkeit und armonIe. Am deut-
setzten Aufhellungsstrichen weichen 1cCASten ommt 1eSs der populärsten

Darstellung zZzum usdruck, der Got-gleichmäfßige Farbflächen muıiıt aum

274 

religiösen Kunstwerke aus den Kirchen 
scheint aber doch zu euphorisch, zu­
mal hier auch die Meinung der rus­
sisch-orthodoxen Kirche zu kennen 
wichtig wäre. Allerdings entstanden so 
wertvolle Ikonensammlungen u.a. in 
Moskau (Tretjakov-Galerie, Andrej­
Rubljov-Museum), Leningrad (Russi­
sches Museum) und in kleineren Städ­
ten wie zum Beispiel in Jaroslawl und 
Vladimir. Westeuropäische Museen 
konnten keine Sammlung erstklassiger 
Ikonen aufbauen, die besten Werke 
finden sich in Stockholm, Oslo und 
Bergen sowie im 1955 eröffneten Iko­
nenmuseum in Recklinghausen. 
Auch wenn sich die russische Ikone 
von Byzanz her entwickelte, so begann 
bereits ab dem 12. Jahrhundert eine 
Emanzipationsbewegung, die mit der 
Entfernung von Byzanz zunahm und 
so eine eigenständige Kunst hervor­
brachte. Als Byzanz 1453 erobert wur­
de, war das alte Rußland, "die Rus, das 
einzige orthodoxe Land, in dem die 
Ikonenmalerei nicht auf die Stufe eines 
bloßen Handwerks herabsank, son­
dern ... hohe Kunst blieb" (21). 
Eine für Außenstehende wichtige Fra­
ge ist die der Unterscheidung der russi­
schen Ikonen von den byzantinischen. 
Auf den ersten Blick unterscheiden sie 
sich zunächst kaum, da die gleichen 
Typen der Gottesmutter, der Szenen 
und Kompositionen des Alten und 
Neuen Testamentes vorkommen. Wäh­
rend die ikonographischen Grundmu­
ster stabil bleiben, dringen doch nach 
und nach die Eigentümlichkeiten der 
russischen Seele durch: die Gesichter 
werden weicher und offener, die Inten­
sität der Farben wächst auf Kosten der 
Farbschattierung, die Silhouette ge­
winnt größere Geschlossenheit und 
Deutlichkeit, deutlich und scharf ge­
setzten Aufhellungsstrichen weichen 
gleichmäßige Farbflächen mit kaum 

Trawöger /Die Ikone 

wahrnehmbaren Übergängen. Ganz 
allgemein gesprochen wirkt die russi­
sche Ikone damit weniger streng und 
asketisch. 
Mit der Zeit entstanden schließlich 
auch eigene ikonographische Typen, 
zum Beispiel aus der Verehrung lokaler . 
Heiliger wie Boris und Gleb, der Typ 
der "Schutzmantelmadonna", "Das 
Konzil der Gottesmutter" oder "Über 
dich freut sich". Interessant sind vor 
allem jene Veränderungen von byzan­
tinischen Heiligendarstellungen, die 
sich durch die russische Ackerbauern­
kultur ergaben. So wurden zum Bei­
spiel Georg, Blasius, Elija oder Niko­
laus zu Schutzheiligen der Ackerbau­
ern, ihrer Herden und des gesamten 
Hausbesitzers, was sich auch auf den 
Ikonen niederschlug. Festzuhalten ist 
allerdings, daß komplizierte allegori­
sche Darstellungen erst ab der zweiten 
Hälfte des 16. Jahrhunderts beliebt 
wurden. Bis zu dieser Zeit herrschten 
einfache und klare Linien und Formen 
vor, in die noch keine realistischen Ele­
mente eindrangen. Das "geistige Prin­
zip" war der grundlegende Gedanke 
der gesamten Ikonenmalerei: Figuren 
der Heiligen werden körperlos darge­
stellt, sie haben runde Gesichter ohne 
porträthafte Merkmale, Landschaften 
sind· stark vereinfacht und stilisiert 
ohne jeden naturhaften Charakter. 
"Auf der russischen Ikone gibt es ein 
Pathos der Entfernung, die Himmel 
und Erde trennt, es gibt das Bewußt­
sein der rein aprioristischen Erkenntnis 
der festgehaltenen Ereignisse und 
Gegenstände" (25). Trotzdem strahlen 
diese Bilder eine große Lebensfreude 
aus, vermitteln die starken und hellen 
Farben, die weichen Silhouetten und 
die zärtlichen Gesichter ein Gefühl der 
Leichtigkeit und Harmonie. Am deut­
lichsten kommt dies in der populärsten 
Darstellung zum Ausdruck, der Got-



Trawöger/Die one 275

tesmutter ach dem Iypus „umiliene“” rel unrenden Malwerkstätten be-
chreibt Lazarev die Schule VO:  5 Nov-Rührung (griechisch: eleuüsa die

Erbarmende) 20r0 Die War VO: lartaren-
Für Lazarev WIT| VOT em der verschont geblieben und erlebte
ar' die eele der frühen russischen und ereinen wirt-

Scha  en und kulturellen Auf-Ikonenmalerei eutl1c Ikonen WUTrrF-
den eiıner Art VO!  = andwerksschu- schwung, der muıt ihrer roberung 1mM
len hergestellt. Die wichtigsten un:! Jahre 1478 ein jähes Ende fan Die
bedeutendsten Schulen lassen sich für zweıte Malschule die Ikonen

VOILI allem UrTrC die jJe eigene radıi- VO  - SKOV, deren Bedeutung erst wirk-
tiıon der Farbgebung auseinanderhal- iıch S1IC  ar wurde, als INnan diesem
ten. Von den yzantinischen Ikonen Jahrhundert systematisch egann, die
unterscheiden sich die russischen aber Ikonen aus dieser Gegend VO  5 ihren
insgesamt Urc die elleren und kla- Schmutzschichten und ermalungen

Farben Die auf olz gemalten befreien. Den TOLStEeL seiner Be-
er „schrieb“ Ikonen sind Bil- schreibungen widmet Lazarev den
dern geschriebenes vangelium Inan Moskauer erkstatten, denen er den
ab der Mitte des ahrhunderts Höhepunkt der russischen onenmal-
verschiedenen Schichten VO Dunklen kunst sieht Die hohe künstlerische

Qualität ist VOT em mıit Te1 NamenZ.U Hellen (vom a0os ZU Licht).
verbunden:Die Details auf den unbedeckten KÖTr- eoian Grek, re]

perteilen wurden muittels eilerer, kör- Rubljov und Dionisy1]. 1lie rel aler,
perfarbener Tönungen herausgearbei- irken und ihren Einflufs stellt
tet Die Grenzen zwischen den einzel- Lazarev mıt iltfe einzelner Ikonen dar.

Farbschichten dämpfte 11a miıt Als Mitte un:! Höhepunkt dient
Cker, sS1e unsichtbar machen el die Dreifaltigkeitsikone VO  >

(„Malen mıit verschmelzenden Farb- re] Rubljov, die eiıne us  che
flächen“). Würdigung erhält
ach diesen einführenden Bemerkun- Mehr als Zzwel Drittel des Buches uUu1n-

A ZUT Ikonenmalerei wendet sich fa{fst der wunderschöne el Hier
Lazarev der Beschreibung der wichtig- finden sich die wichtigsten erke, die
Sten Ikonenmalschulen und ihrer be- IMa eute den verschiedenen russ1-
deutendsten er Als selbständi- schen Museen bestaunen kann Immer

Ikonenmalschulen ennt Lazarev wieder sSind Von einzelnen Ikonen auch
Detailaufnahmen enthalten. Den Ab-TEL Ovgorod, OV und oskau

Die Ikonen des 11 bis 13 ahrhunderts schlu: des Buches bildet eın umfang-
welsen och sehr viele gemeinsame reiches Gilossar muıt Erläuterungen
Züge auf un unterscheiden sich jedem einzelnen Bild, seiınerer.
wenig VO:  - ihren byzantinischen Vor- seinem jetzigen Standort und Litera-
bildern Ihre Originalität besteht turangaben. Lazarev versteht C5S, die
ihrer monumentalen TO (zweı bis Ikonenmalerei VOIL allem als eiıne eigen-
TEe1L Meter der Länge), das oft ständige Kunstart darzustellen, die

eu: osaıik ersetizen. ubnber- den erken eines eoOfan Grek, re]
dem verallgemeinern die russischen Rubljov der Dion1s1) ihre wahren
aler die byzantinischen Vorbilder eister gefunden hat en bleibt die
und wählen einen eintacheren kom- rage, ob auch dem gläubigen Men-
positorischen Autbau Als erste der schen dieser Zugang ZUrFLrC Welt der

Trawöger /Die Ikone 

tesmutter nach dem Typus "umi1iene" 
= Rührung (griechisch: eleusa = die 
Erbarmende). 
Für Lazarev wird vor allem in der 
Farbe die Seele der frühen russischen 
Ikonenmalerei deutlich. Ikonen wur­
den in einer Art von Handwerksschu­
len hergestellt. Die wichtigsten und 
bedeutendsten Schulen lassen sich für 
ihn vor allem durch die je eigene Tradi­
tion der Farbgebung auseinanderhal­
ten. Von den byzantinischen Ikonen 
unterscheiden sich die russischen aber 
insgesamt durch die helleren und kla­
reren Farben. Die auf Holz gemalten 
Bilder "schrieb" (Ikonen sind in Bil­
dern geschriebenes Evangelium) man 
ab der Mitte des 14. Jahrhunderts in 
verschiedenen Schichten vom Dunklen 
zum Hellen (vom Chaos zum Licht). 
Die Details auf den unbedeckten Kör­
perteilen wurden mittels hellerer, kör­
perfarbener Tönungen herausgearbei­
tet. Die Grenzen zwischen den einzel­
nen Farbschichten dämpfte man mit 
Ocker, um sie unsichtbar zu machen 
("Malen mit verschmelzenden Farb­
flächen"). 
Nach diesen einführenden Bemerkun­
gen zur Ikonenmalerei wendet sich 
Lazarev der Beschreibung der wichtig­
sten Ikonenmalschulen und ihrer be­
deutendsten Werke zu. Als selbständi­
ge Ikonenmalschulen nennt Lazarev 
drei: Novgorod, Pskov und Moskau. 
Die Ikonen des 11. bis 13. Jahrhunderts 
weisen noch sehr viele gemeinsame 
Züge auf und unterscheiden sich 
wenig von ihren byzantinischen Vor­
bildern. Ihre Originalität besteht in 
ihrer monumentalen Größe (zwei bis 
drei Meter in der Länge), um das oft 
zu teure Mosaik zu ersetzen. Außer­
dem verallgemeinern die russischen 
Maler die byzantinischen Vorbilder 
und wählen einen einfacheren kom­
positorischen Aufbau. Als erste der 

275 

drei führenden Malwerkstätten be­
schreibt Lazarev die Schule von Nov­
gorod. Die Stadt war vom Tartaren­
einfall verschont geblieben und erlebte 
im 14. und 15. Jahrhundert einen wirt­
schaftlichen und kulturellen Auf­
schwung, der mit ihrer Eroberung im 
Jahre 1478 ein jähes Ende fand. Die 
zweite Malschule umfaßt die Ikonen 
von Pskov, deren Bedeutung erst wirk­
lich sichtbar wurde, als man in diesem 
Jahrhundert systematisch begann, die 
Ikonen aus dieser Gegend von ihren 
Schmutzschichten und Übermalungen 
zu befreien. Den Großteil seiner Be­
schreibungen widmet Lazarev den 
Moskauer Werkstätten, in denen er den 
Höhepunkt der russischen Ikonenmal­
kunst sieht. Die hohe künstlerische 
Qualität ist vor allem mit drei Namen 
verbunden: Feofan Grek, Andrej 
Rubljov und Dionisij. Alle drei Maler, 
ihr Wirken und ihren Einfluß stellt 
Lazarev mit Hilfe einzelner Ikonen dar. 
Als Mitte und Höhepunkt dient ihm 
dabei die Dreifaltigkeitsikone von 
Andrej Rubljov, die eine ausführliche 
Würdigung erhält. 
Mehr als zwei Drittel des Buches Uffi­

faßt der wunderschöne Bildteil. Hier 
finden sich die wichtigsten Werke, die 
man heute in den verschiedenen russi­
schen Museen bestaunen kann. Immer 
wieder sind von einzelnen Ikonen auch 
Detailaufnahmen enthalten. Den Ab­
schluß des Buches bildet ein umfang­
reiches Glossar mit Erläuterungen zu 
jedem einzelnen Bild, seiner Herkunft, 
seinem jetzigen Standort und Litera­
turangaben. Lazarev versteht es, die 
Ikonenmalerei vor allem als eine eigen­
ständige Kunstart darzustellen, die in 
den Werken eines Feofan Grek, Andrej 
Rubljov oder Dionisij ihre wahren 
Meister gefunden hat. Offen bleibt die 
Frage, ob auch dem gläubigen Men­
schen dieser Zugang zur Welt der 



276 Trawöger/Die one

russischen one genügt. Für die ortho- diges Bild des Bildes Gottes, das el
Oxe Tadıtıon ist die russische Iko- des es als Urbild Die orthodoxe
nenkunst VOT em theologisc VeI- eologie greift also die altgriechische
antwortliches un verantwortungsbe- Urbild-Abbild-Theorie auf und sieht
wufßstes Bekenntnis des auDbDens Das ihren gemalten Bildern Abbilder,
entscheidende Moment einer one ist denen das göttliche gegenwär-
eben nıcht äasthetischer der kunst- t1g ist. Die Begründung ZUT Darstel-
historischer Wert, denn weifls auch lung der Dreifaltigkeit liegt darin, da{(
Lazarev „für das russisch-orthodoxe der 5So  S e15 mıiıt dem ater e1nNns
Bewußtsein ist jede one heilig und ist und als geschaffenes „Bild des
eben deshalb schön”“” Bilde das dreifaltig-eine Sein der ull-

geschaffenen Gottheit spiegelt. Die g-
ma. one ist Erinnerung dieses

Die Oone als Ausdruck orthodoxer höhere Urbild, Erinnerung dıe
eologtie und Gegenstand der eilsta des Menschgewordenen. Die-
erehrung theologische ahrheı wird 1M-

INer sätzen UrC. Väterzitate
ınen ganz anderen Zugang ählt und moderne orthodoxe eologen
Gabriel unge seınem Buch ber die darzulegen versucht.

uch Z.U Verständnis der alttesta-Dreifaltigkeitsikone VO  5 Andre] RubIl-
Jov>. Ihm geht VOTL em einen mentlichen er liegt der CAIusSse.
Zugang des gläubigen Beters ZUF Mysterium der Inkarnation des
one Mit der wohl bekanntesten es verborgen. Das ist VO  3 beson-
one der russischen unst versucht derer Bedeutung für die bildliche Dar-

das Ziel christlichen Lebens stellung der eiligen Dreifaltigkeit.
verdeutlichen „geisterfülltes eDerl, Verl- Die onenmaler malen die unsicht-

are Gottheit1Ccht ach ihremständigeedes unermüdlichen
Mysteriums der allerheiligsten Dreıi- Wesen, sondern tellen sS1e dar ach der
faltigkeit” (9) unge versteht Cc5S5, die Visıon der Propheten. Bild der
orthodoxe eologie und Liturgie rel Männer bei Abraham (vgl Gen
ZUr Sprache bringen, da{fs Inhalt und 8,1-15) erscheint also nicht die Drei-
Bedeutung der vielgepriesenen one faltigkeit selbst, sondern handelt
klar un:! deutlich hervortreten sich eINe prophetische Vision Jjenes
Sein Ausgangspunk: ist die ım au{fe Mysteriums, das sich erst 1m au{ie der
der Religionsgeschichte und der Zeit dem gläubigen en en
Ostkirche Bilderstrei vehement dis- und auf dessen Zenit die one re]
kutierte Frage, ob ott denn überhaupt ubljovs steht. Diesem Weg geht
abgebildet werden onne. Zur P  au unge mıit der ikonographischen
des Bildes des unsichtbaren es ist TIradition ach
der ensch befähigt, weil der ensch TSte Darstellungen des Besuches der

rel Männer bei Abraham en sichselbst ein geschaffenes ‚Bild des eigen-
sten Wesens Gottes’ ıst (Weish schon ın der römischen atakomben-
11) ach dem Gottes geschaffen malerei, dann den Mosaiken Rom
(Gen 1,27) ist gleichsam eın epDen- (S Marla Maggiore und Ravenna,

Sr unge Gabrıel, Der andere arakle: Dıie one der eiligen Dreifaltigkeit des Malermönchs re]
Rubljov. Echter, ürzburg 1994

276 

russischen Ikone genügt. Für die ortho­
doxe Tradition ist die russische Iko­
nenkunst vor allem theologisch ver­
antwortliches und verantwortungsbe­
wußtes Bekenntnis des Glaubens. Das 
entscheidende Moment einer Ikone ist 
eben nicht ihr ästhetischer oder kunst­
historischer Wert, denn - so weiß auch 
Lazarev - "für das russisch-orthodoxe 
Bewußtsein ist jede Ikone heilig und 
eben deshalb schön" (119). 

2. Die Ikone als Ausdruck orthodoxer 
Theologie und Gegenstand der 
Verehrung 

Einen ganz anderen Zugang wählt 
Gabriel Bunge in seinem Buch über die 
Dreifaltigkeitsikone von Andrej Rubl­
jov5• Ihm geht es vor allem um einen 
Zugang des gläubigen Beters zur 
Ikone. Mit Hilfe der wohl bekanntesten 
Ikone der russischen Kunst versucht 
er das Ziel christlichen Lebens zu 
verdeutlichen: "geisterfülltes Gebet, ver­
ständige Anbetung des unermüdlichen 
Mysteriums der allerheiligsten Drei­
faltigkeit" (9). Bunge versteht es, die 
orthodoxe Theologie und Liturgie so 
zur Sprache zu bringen, daß Inhalt und 
Bedeutung der vielgepriesenen Ikone 
klar und deutlich hervortreten. 
Sein Ausgangspunkt ist die im Laufe 
der Religionsgeschichte und in der 
Ostkirche im Bilderstreit vehement dis­
kutierte Frage, ob Gott denn überhaupt 
abgebildet werden könne. Zur "Schau 
des ,Bildes des unsichtbaren Gottes' ist 
der Mensch befähigt, weil der Mensch 
selbst ein geschaffenes ,Bild des eigen­
sten Wesens Gottes' ist (Weish 2,3)" 
(11). Nach dem Bilde Gottes geschaffen 
(Gen 1,27) ist er so gleichsam ein leben-

Trawöger /Die Ikone 

diges Bild des Bildes Gottes, das heißt 
des Sohnes als Urbild. Die orthodoxe 
Theologie greift also die altgriechische 
Urbild-Abbild-Theorie auf und sieht in 
ihren gemalten Bildern Abbilder, in 
denen das göttliche Urbild gegenwär­
tig ist. Die Begründung zur Darstel­
lung der Dreifaltigkeit liegt darin, daß 
der Sohn im Geist mit dem Vater eins 
ist und so als geschaffenes "Bild des 
Bildes" das dreifaltig-eine Sein der un­
geschaffenen Gottheit spiegelt. Die ge­
malte Ikone ist Erinnerung an dieses 
höhere Urbild, Erinnerung an die 
Heilstat des Menschgewordenen. Die­
se theologische Wahrheit wird in im­
mer neuen Ansätzen durch Väterzitate 
und modeme orthodoxe Theologen 
darzulegen versucht. 
Auch zum Verständnis der alttesta­
mentlichen Bilder liegt der Schlüssel 
im Mysterium der Inkarnation des 
Sohnes verborgen. Das ist von beson­
derer Bedeutung für die bildliche Dar­
stellung der Heiligen Dreifaltigkeit. 
Die Ikonenmaler malen die unsicht­
bare Gottheit nämlich nicht nach ihrem 
Wesen, sondern stellen sie dar nach der 
Vision der Propheten. Im Bild der 
drei Männer bei Abraham (vgl. Gen 
18,1-15) erscheint also nicht die Drei­
faltigkeit selbst, sondern es handelt 
sich um eine prophetische Vision jenes 
Mysteriums, das sich erst im Laufe der 
Zeit dem gläubigen Denken enthüllt 
und auf dessen Zenit die Ikone Andrej 
Rubljovs steht. Diesem Weg geht 
Bunge mit Hilfe der ikonographischen 
Tradition nach. 
Erste Darstellungen des Besuches der 
drei Männer bei Abraham finden sich 
schon in der römischen Katakomben­
malerei, dann in den Mosaiken in Rom 
(S. Maria Maggiore) und Ravenna, so-

Bunge Gabriel, Der andere Paraklet. Die Ikone der heiligen Dreifaltigkeit des Malermönchs Andrej 
Rubljov. Echter, Würzburg 1994. 



Trawöger/Die one 277

wI1e Palermo (Capella Palatina), hier besonders Serg|l] VO:  a adones
Monreale om und Venedig S Mar- (1314-1392) und selnNe Dreifaltigkeits-
CO) Um das Jahr 1000 entwickelt sich mys mıit ihren Auswirkungen auf
im christlichen Osten die eu  g der die spätere eologie und Liturgie (bıs
„Bewirtung rahams  CL 1mM Sinne der hinein den Kirchenbau)
„Heiligen Dreifaltigkeit”. Die Entste- en diesem gelistigen intergrun‘
hung dieses Yypos und seıne kannte Rubhov VO Feofan rek den
unterschiedliche Ausformung, der sich

der russischen IC rasch durch-
äalteren „Christologischen” Iyp der
„‚Gastfreundschaft rahams'’ ,  ” der

SEeTZT, zeichnet Bunge an VO  3 Be1l- müittlere nge. deutlich als Christus
spielen nach, womut aufzei- gekennzeichnet ist und vollkommen
SCH will, da{fs das Motiv auch Rubljov das Bild beherrscht Aus yzan  -
vertraut der Reihenfolge ihrer schen Ikonen War aber auch eın
Entstehung lassen sich der christli- Jüngerer, formal „trimitarıscher” Iyp
chen Ikonographie Gen der bekannt, bei dem ım ea alle rel
gelologische, der christologische und nge. einander möglichst angeglichen
der trinitarische Satz unterscheiden. werden. uch WEe' Rubljov seinem
Hinsic  1C der eziehung zwıischen Kompositionsschema wesentlichen
Ikonographie und eologie wird dar-

Uurc. se1INe Moditfikationen einen L1IECU-

dem trinitarischen Iyp folgt, schafft
auf hingewiesen, da{fs Ikonen selten ur
eine Bedeutung en Christliche eigenständigen Iypus, der siıch VOT

Ikonographie ist nıe Ulustration em Uurc die eindeutige uordnung
eines Ereignisses, sondern Verweis un! der einzelnen „Personen“ auszeichnet.
Hinweis auf eın tieferes, größeres (Ge- Hr schafft nicht Te1 gleiche, auswech-
chehen. So en WIFTr den Bildern elbare Gestalten, sondern Te1 UILLV!
eiıne typologische Bedeutungsebene, wecNnselbare Persönlichkeiten ihren
die die alttestamentliche Erzählung als Beziehungen zueinander. Die OXe-
1ypos (Bild, Vorbild, Entwurf) der MEeuU- nıa Abrahams findet der Ikone ubl-
testamentlichen Erfüllung versteht. Zu JOvsS einen ach Bunge den
eachten 1st ferner der Kontext, dem höchstmöglichen heilsgeschichtlichen
die Darstellung erfolgt, ZU eispie. USdTrTuC die Dreifaltigkeit.
nnerha eINeEeSs orößeren ikonographi- Dieser besondere Charakter zeigt sich
schen Programms einer Kirche der auch der Plazierung dieser Ikone
einem bestimmten Ort innerhalb des der Ikonostase. der IChat jakirchlichen eDaudes Dieser Aspekt jedes Fest seıne eigene es  one Ob-
bringt die geistliche und mystische wohl das Pfingstfest schon der
Bedeutung des Bildes ZU Ausdruck Herabkunft des eiligen Geistes auf
„und ZW ar 1mM Sinne einer verinnerli- Marıa und die ZWO Apostel eınen
henden Konkretisierung der 1 Iypos eigenen Iypus hatte, wird Rufsland
erstmals aufleuchtenden eilswahr- ab dem Jahrhundert die Darstel-
eit  ‚44 48) lung der „Heiligen Dreifaltigkeit“
Um den Sinn und Urspung eıner be- Gestalt der TEL nge bei Abraham ZUT
stimmten one besser verstehen Festikone VO:  m Pfingsten Im Bild wird
können, ist eS5 wichtig, das geistige damit vermittelt, W as den Texten des

beleuchten, indem sS1e ent- orthodoxen Festoffiziums ZU Aus-
standen ist Hinsichtlich der „Iroiza” TUC. gebrac WIrd: ingsten als Fest
(Dreifaltigkeit) ubljovs erwähnt Bun- der der Offenbarung des dreifal-

Trawöger /Die Ikone 

wie in Palermo (Capella Palatina), 
Monreale (Dom) und Venedig (5. Mar­
co). Um das Jahr 1000 entwickelt sich 
im christlichen Osten die Deutung der 
"Bewirtung Abrahams" im Sinne der 
"Heiligen Dreifaltigkeit". Die Entste­
hung dieses neues Typos und seine 
unterschiedliche Ausformung, der sich 
in der russischen Kirche rasch durch­
setzt, zeichnet Bunge anhand von Bei­
spielen genau nach, womit er aufzei­
gen will, daß das Motiv auch Rubljov 
vertraut war. In der Reihenfolge ihrer 
Entstehung lassen sich in der christli­
chen Ikonographie zu Gen 18 der an­
gelologische, der christologische und 
der trinitarische Ansatz unterscheiden. 
Hinsichtlich der Beziehung zwischen 
Ikonographie und Theologie wird dar­
auf hingewiesen, daß Ikonen selten nur 
eine Bedeutung haben. Christliche 
Ikonographie ist nie bloße Illustration 
eines Ereignisses, sondern Verweis und 
Hinweis auf ein tieferes, größeres Ge­
schehen. So finden wir in den Bildern 
eine typologische Bedeutungsebene, 
die die alttestamentliche Erzählung als 
Typos (Bild, Vorbild, Entwurf) der neu­
testamentlichen Erfüllung versteht. Zu 
beachten ist ferner der Kontext, in dem 
die Darstellung erfolgt, zum Beispiel 
innerhalb eines größeren ikonographi­
schen Programms einer Kirche oder an 
einem bestimmten Ort innerhalb des 
kirchlichen Gebäudes. Dieser Aspekt 
bringt die geistliche und mystische 
Bedeutung des Bildes zum Ausdruck 
"und zwar im Sinne einer verinnerli­
chenden Konkretisierung der im Typos 
erstmals aufleuchtenden Heilswahr­
heit" (48). 
Um den Sinn und Urspung einer be­
stimmten Ikone besser verstehen zu 
können, ist es wichtig, das geistige 
Umfeld zu beleuchten, indem sie ent­
standen ist. Hinsichtlich der "Troiza" 
(Dreifaltigkeit) Rubljovs erwähnt Bun-

277 

ge hier besonders Sergij von Radonesh 
(1314-1392) und seine Dreifaltigkeits­
mystik mit ihren Auswirkungen auf 
die spätere Theologie und Liturgie (bis 
hinein in den Kirchenbau). 
Neben diesem geistigen Hintergrund 
kannte Rubljov von Feofan Grek den 
älteren "christologischen" Typ der 
"Gastfreundschaft Abrahams", wo der 
mittlere Engel deutlich als Christus 
gekennzeichnet ist und vollkommen 
das Bild beherrscht. Aus byzantini­
schen Ikonen war ihm aber auch ein 
jüngerer, formal "trinitarischer" Typ 
bekannt, bei dem im Idealfall alle drei 
Engel einander möglichst angeglichen 
werden. Auch wenn Rubljov in seinem 
Kompositionsschema im wesentlichen 
dem trinitarischen Typ folgt, schafft er 
durch seine Modifikationen einen neu­
en eigenständigen Typus, der sich vor 
allem durch die eindeutige Zuordnung 
der einzelnen "Personen" auszeichnet. 
Er schafft nicht drei gleiche, auswech­
selbare Gestalten, sondern drei unver­
wechselbare Persönlichkeiten in ihren 
Beziehungen zueinander. Die Philoxe­
nia Abrahams findet in der Ikone Rubl­
jovs einen neuen, nach Bunge den 
höchstmöglichen heilsgeschichtlichen 
Ausdruck - die Dreifaltigkeit. 
Dieser besondere Charakter zeigt sich 
auch in der Plazierung dieser Ikone an 
der Ikonostase. In der Ostkirche hat ja 
jedes Fest seine eigene Festikone. Ob­
wohl das Pfingstfest schon in der 
Herabkunft des Heiligen Geistes auf 
Maria und die zwölf Apostel einen 
eigenen Typus hatte, wird in Rußland 
ab dem 14. Jahrhundert die Darstel­
lung der "Heiligen Dreifaltigkeit" in 
Gestalt der drei Engel bei Abraham zur 
Festikone von Pfingsten. Im Bild wird 
damit vermittelt, was in den Texten des 
orthodoxen Festoffiziums zum Aus­
druck gebracht wird: Pfingsten als Fest 
der Fülle der Offenbarung des dreifal-



278 Trawöger/Die Ikone

t1ig-einen Gottes Die Iro1za ubljovs, die 1Ur [l bestimmten esttagen 1m
deren theologischer ÖOrt ja Pfingsten ist, Kirchenjahr aufgestellt und verehrt
äfst sich demnach „als eıne Bildwer- werden soll; Pfingsten, das Fest des
dung der johanneischen Schieds- bleibenden Parakleten, ıst se1t Pfing-
reden Jesu „lesen”, die gänzlic Von sten alle Tage. Darum bleibt die one
dem sich offenbarenden Geheim- der „Heiligsten Dreifaltigkeit” VOIl
NS des dreifaltig-einen Gottes durch- re] Rubljov auch se1t Ja.  under-

ten an ihrem festen atz rechts VO:  j derdrungen ist  44 Der besondere
Akzent, den Rubljov darzustellen Vel- ttleren der Zarenpforte der ONO-
INas, ist ach unge eın pneumatisch- STase der IC ikons, dort sich
spiritueller; liegt „n der Sendung normalerweise die Christusikone be-
der Person des Heiligen Geistes, des- indet, denn 1m eiligen Geist ıst
sen Kommen VO ater her UrCc Christus bei uns, 1m Heiligen Geist
den So  g und des Selbstopfers haben WITr Zugang ZU Vater! Im Ver-
des es WITr Pfingsten geden- senken und Verweilen VOTLF dem heili-
ken  DE Davon unterscheiden SCNHN Bild sollen WITLF selbst immer mehr
ware der christologisch-soteriologische ZU „pneumatikos“” (vgl Kor 3,15)
Aspekt, der Gen eine Vorankün- werden, dessen geist-liches „LebDen mıiıt
igung der Inkarnation des Erlösers Christus Gott verborgen ist  ‚44 (Kol
sah und eine trinitarisch-theologische 3,3)
eutung, die den rel Besuchern Wer mıiıt den Yısten des Ostens die
einen Iypus der TEL „Hypostasen” des one als „Erinnerung“” die eils-
„einen Wesens“ Gottes erblickte aten es entdeckt, versteht, da{fs
Nnter Aufnahme all dieser edeu- un! WaTUuIln S1e aufßerhalb des theo-
tungselemente der Tadıtıon verschiebt logisch-liturgischen Kaumes ZU blo-
Rubljov den chwerpunkt auf die 1m en Kunstgegenstan: wird, wI1e Bunge
Pfingstgeschehen „erstmals irklich- meınt LÜ einem einem ege  en,
keit gewordene gnadenhafte Teil- seiner ‚Seele beraubten Sammelobjekt”
nahme des Geschöpfs dem SO- (15), das L1IUTr mehr ach seinem pPTO-
nalen Sein der eiligen Dreifaltigkeit” fanen künstlerischen Wert der

„Marktwert“ bemessen wird. Ihre e1-
ach yzantinischer Tradıtllon erfolgt gentliche Aufgabe aber ist die lau-
diese aber nicht anders als ber die bensverkündigung, indem S1e die
personale Einwohnung des Heiligen Gläubigen das irken es erın-
Geistes. Miıt der „Neuschöpfung“” aus ert un dieses bildhaft gegenwärtig
dem e15 eginn das, Was WITr christ- Das empo aber, dem sich die
1C Ex1istenz Das eue eben, one dem Beter erschliefst, ist weder
das VO: Pfingsten her ist, schnell och langsam, ıst vollkom-
ist damıt eın „geistliches en  d Die 111e ruhig un:! friedlich, ist das
one der Heiligen Dreifaltigkeit ıst empo der gesammelten Kontempla-
er eigentlich eiıne es  one mehr, tion.

278 

tig-einen Gottes. Die Troiza Rubljovs, 
deren theologischer Ort ja Pfingsten ist, 
läßt sich demnach "als eine Bildwer­
dung der johanneischen Abschieds­
reden Jesu "lesen", die gänzlich von 
dem sich nun offenbarenden Geheim­
nis des dreifaltig-einen Gottes durch­
drungen ise' (105). Der besondere 
Akzent, den Rubljov darzustellen ver­
mag, ist nach Bunge ein pneumatisch­
spiritueller; er liegt "in der Sendung 
der Person des Heiligen Geistes, des­
sen Kommen vom Vater her durch 
den Sohn und dank des Selbstopfers 
des Sohnes wir an Pfingsten geden­
ken" (109). - Davon zu unterscheiden 
wäre der christologisch-soteriologische 
Aspekt, der in Gen 18 eine Vorankün­
digung der Inkarnation des Erlösers 
sah und eine trinitarisch-theologische 
Deutung, die in den drei Besuchern 
einen Typus der drei "Hypostasen" des 
"einen Wesens" Gottes erblickte. 
Unter Aufnahme all dieser Bedeu­
tungselemente der Tradition verschiebt 
Rubljov den Schwerpunkt auf die im 
Pfingstgeschehen "erstmals Wirklich­
keit gewordene - gnadenhafte Teil­
nahme des Geschöpfs an dem perso­
nalen Sein der Heiligen Dreifaltigkeit" 
(110). 
Nach byzantinischer Tradition erfolgt 
diese aber nicht anders als über die 
personale Einwohnung des Heiligen 
Geistes. Mit der "Neuschöpfung" aus 
dem Geist beginnt das, was wir christ­
liche Existenz nennen. Das neue Leben, 
das uns von Pfingsten her zugesagt ist, 
ist damit ein "geistliches Leben". Die 
Ikone der Heiligen Dreifaltigkeit ist 
daher eigentlich keine Festikone mehr, 

Trawöger/Die Ikone 

die nur an bestimmten Festtagen im 
Kirchenjahr aufgestellt und verehrt 
werden soll; Pfingsten, das Fest des 
bleibenden Parakleten, ist seit Pfing­
sten alle Tage. Darum bleibt die Ikone 
der "Heiligsten Dreifaltigkeit" von 
Andrej Rubljov auch seit Jahrhunder­
ten an ihrem festen Platz rechts von der 
mittleren oder Zarenpforte der Ikono­
stase der Kirche Nikons, dort wo sich 
normalerweise die Christusikone be­
findet, denn im Heiligen Geist ist 
Christus bei uns, im Heiligen Geist 
haben wir Zugang zum Vater! Im Ver­
senken und Verweilen vor dem heili­
gen Bild sollen wir selbst immer mehr 
zum "pneumatikos" (vgl. 1 Kor 3,15) 
werden, dessen geist-liches "Leben mit 
Christus in Gott verborgen ist" (Kol 
3,3). 
Wer so mit den Christen des Ostens die 
Ikone als "Erinnerung" an die Heils­
taten Gottes entdeckt, versteht, daß 
und warum sie außerhalb des theo­
logisch-liturgischen Raumes zum blo­
ßen Kunstgegenstand wird, wie Bunge 
meint: "zu einem einem begehrten, 
seiner ,Seele' beraubten Sammelobjekt" 
(15), das nur mehr nach seinem pro­
fanen künstlerischen Wert oder senem 
"Marktwert" bemessen wird. Ihre ei­
gentliche Aufgabe aber ist die Glau­
bensverkündigung, indem sie die 
Gläubigen an das Wirken Gottes erin­
nert und dieses bildhaft gegenwärtig 
setzt. Das Tempo aber, in dem sich die 
Ikone dem Beter erschließt, ist weder 
schnell noch langsam, es ist vollkom­
men ruhig und friedlich, es ist das 
Tempo der gesammelten Kontempla­
tion. 


