320

Kirchengeschichte

Wahrheit anbeten (Joh 4,23f). Der Heilige Geist
aber wird gleichsam deswegen ausdriicklich
Geist genannt, weil er von beiden ausgeht und so
das festeste und unauflosliche Band der Dreifal-
tigkeit ist, und vorzugsweise heilig, weil er ein
Geschenk des Vaters und des Sohnes ist und
jedes Geschopf heiligt” (415, 3. Predigt zum
Pfingsttag). So begreifen wir auch das Geheimnis
der Inkarnation, denn ,Christus hat (ndmlich)
zuerst dort sein Heilmittel angelegt, wo sich die
erste Stelle der Wunde auftat. Er trat wesenhaft
in den Schof der Jungfrau ein, und wurde vom
Heiligen Geist empfangen, um unsere Empfang-
nis zu reinigen, die der bose Geist... befleckt
hatte” (405, 2. Predigt zum Pfingsttag). Und zu-
gleich schenkt der Geist auch die Kraft zu rech-
ter Lebensgestaltung, ,den rechten Geist zum
Dienst am Néchsten” (421, 3. Predigt zum
Pfingsttag).

Bernhard fiihrt nicht nur zur Erkenntnis, zum
Begreifen des gottlichen Wortes; er erschlief3t sei-
nen Zuhorern ihre eigene geistliche Existenz, das
Verankertsein in gottlich verbiirgten Schétzen,
das Bewundern des gottlichen Heilshandelns mit
der Kraft des Gottesgeistes, die Begliickung per-
sonlicher Heilserfahrung durch das Wirken des
dreifaltigen Gottes, das Liebenkénnen als An-
bruch seliger Vollendung. ,Wenn das Ende die-
ser Quinquagesima gekommen ist, das heifit im
Gericht und bei der Auferstehung, wenn die
Tage von Pfingsten ihre Vollendung gefunden
haben, wird die Fiille des Geistes da sein und das
ganze Haus erfiillen. Die ganze Erde wird voll
sein von seiner Majestdt, wenn nicht nur die
Seele, sondern auch der vergeistigte Leib selbst
auferstehen wird, freilich nur, wenn nach dem
Gebot des Apostels noch im irdischen Leib im
Geist gesdt worden ist (Gal 6,9f)” (399-401,
1. Predigt am Pfingsttage).

Bernhard bleibt ein Mystagoge, der in das
Lebensgeheimnis jedes Getauften fithrt. Bd. VIII
seiner Werke ist einmal mehr Ermutigung, sich
von diesem Heiligen fesseln zu lassen, um frei zu
werden fiir das Bestehen des Alltags, der, im
Geist der Nichstenliebe begriindet, vom Geist
Gottes gefiihrt in die Tiefe der Gottesliebe vor-
stoBt. In ihr 148t sich Gott selbst in seiner Gegen-
wart als dreifaltiges Lebens- und Liebesgeheim-
nis erfahren.

Bochum Wendelin Knoch

B WEISSENSTEINER JOHANN, Von der Antike
bis zum Ende der Babenberger (Die Erzditzese
Wien in ihrer Geschichte Heft 1), Editions du
Signe, Strasbourg 1995. FENZL ANNEMARIE,
Von Konig Ottokar zu Rudolf 1V., dem Stifter. Im

Brennpunkt St.Stephan zu Wien (Die Erzdi6zese
Wien in ihrer Geschichte Heft 2/1), Domverlag,
Wien 1997. (Je Heft 50 Seiten, zahlr. Abb.) Brosch.
Heftpreis S 100,

Die von den Editions du Signe (Strasbourg)
begriindeten Bildhefte zur Geschichte einzelner
Bistiimer wurden in Osterreich erstmals in der
Di6zese Linz realisiert. Seither fanden sie Nach-
ahmung in einer Reihe anderer Bistiimer, so auch
in der Erzdi6zese Wien, die bisher zwei Biande
herausgebracht hat.

Die Zeit ,Von der Antike bis zum Ende der
Babenberger” wurde von ]. Weiflenstein kompe-
tent behandelt. In dieser Periode gab es zwar
noch keine Di6zese und schon gar nicht eine
Erzdiozese Wien, doch diese hat eine lange
Vorgeschichte, von der ein Teil im vorliegenden
Heft dargestellt wird. Im Raum des spiteren
Erzbistums wurden die Anfinge des Christen-
tums erst grundgelegt, als es in anderen Gebieten
des heutigen Osterreich lingst Wurzeln gefaBt
hatte. Daher fielen die Kapitel, welche die Ro-
merzeit betreffen, notwendigerweise etwas all-
gemein aus. Beschrieben wird der politische und
religionsgeschichtliche Rahmen, in den hinein
dann die Botschaft des Evangeliums verkiindet
wurde. Auf die genaue christliche Interpretation
des sogenannten Regenwunders unter Kaiser
Mark Aurel wurde leider verzichtet (vgl. S. 12
und Abb. S. 9). Das Edikt des Kaisers Theodosius
I von 380, durch welches das Christentum
Staatsreligion wurde (vgl. Geschichte des Chri-
stentums Bd. 2, Freiburg 1996, S. 448f), wird zu
den Kaisern Valentinian und Valens in Bezie-
hung gesetzt (16).

Viel farbiger wirken die Kapitel des zweiten
(,Von den Awaren zu den Ungarn”) und dritten
Abschnitts (,,Unter der Herrschaft der Babenber-
ger”), da in dieser Zeit die Geschichte des Chri-
stentums nicht nur durch schriftliche Quellen,
sondern auch durch archéologische Ergebnisse
greifbar wird. Was iber ,Orden und Kloster”
und die frithen Bistumsplidne gesagt wird, ist
nicht nur gut lesbar, sondern auch duflerst infor-
mativ. Es war eine gliickliche Idee, den Brief
Papst Innozenz’ III. an Bischof Manegold von
Passau vom Jahr 1207 abzudrucken, weil dieser
nicht nur die (dann doch nicht realisierte) Ab-
sicht einer Diézesangriindung dokumentiert,
sondern auch wichtige Nachrichten iiber die
religiése Situation im Groflbistum Passau ver-
mittelt. Sehr lebendig werden auch Seelsorge,
Religion und Frommigkeit im Hochmittelalter
dargestellt, das Kapitel ,Kunst und Kultur”
besticht durch die guten Illustrationen. ,In einer
Epoche, die wie sonst keine in allen Bereichen
des Lebens von Religion und Glauben gepragt
war”, war es der Weg der Kunst, auf dem fiir



321

Zum Ursprung der
Lehre vom Amt Christi bei
Luther und die Folgen fiir den
aktuellen 6kumenischen Dialog

Karin Bornkamm

Christus — Konig und Priester
Das Amt Christi bei Luther im
Verhiltnis zur Vor- und
Nachgeschichte

Karin Bornkamm beschiftigt sich
mit der Lehre vom Amt Christi, die
heute sowohl innerprotestantisch als
auch okumenisch wieder an
Interesse gewonnen hat. Allgemein
wird das Amt Christi als munus
triplex verstanden und in seiner voll
ausgebildeten Gestalt auf Calvin
zuriickgefiihrt. Entgegen dieser
traditionellen Auffassung weist
Karin Bornkamm nach, daf der
Ursprung und die Entwicklung der
Lehrbildung vom Amt Christi bei
Luther zu suchen sind. Sie verfolgt
und interpretiert die Konzeption des
kommunikativen koniglich-priester-
lichen Amtes von Luthers Anfingen
an, gipfelnd im Freiheitstraktat, und
weiterhin durch sein gesamtes
Schrifttum hindurch, einschlieBlich
der Christusprddikationen des
Propheten und Doktors. Die Arbeit
ist als Lutherstudie angelegt. Eine
vorausgeschickte Skizze gilt der
altkirchlichen und mittelalterlichen
Verwendung der Christuspradikate
rex und sacerdos, sowohl im enger

Mohr Siebeck

theologischen wie im theologisch-
politischen Sinne. Vor diesem
Hintergrund verdeutlicht Karin
Bornkamm mit reichem Textmate-
rial das Gewicht des christologi-
schen Neuansatzes bei Luther. Die
knappe Darlegung der Folgege-
schichte spannt den Bogen von
Calvin, der die von Luther tiber-
nommene Lehre vom zweifachen
Amt zur Lehre vom dreifachen Amt
umgebildet hat, bis zum Ausblick
auf die Gegenwart. Dabei zeigt sich,
wie Luthers origindre Konzeption
verdrangt worden ist und somit in
der heutigen Diskussion iiber das
Amt Christi nicht zur Geltung
kommt - sowohl gegeniiber der
Lehrbildung eines prophetischen
Amtes wie gegeniiber dem 6ku-
menisch verhandelten Amtsver-
stindnis. Karin Bornkamm fordert
fiir den heutigen theologischen und
6kumenischen Dialog die Bertick-
sichtigung Luthers ein.

1998. Ca. 450 Seiten (Beitrdge zur
historischen Theologie 106). ISBN
3-16-146970-4 Leinen ca. DM 190,-/
ca. 6S 1390,~/ca. sFR 170,- (August)

http:/ /www.mohr.de




322

Kirchengeschichte

»das schriftunkundige Volk das Heilsgeschehen
immer wieder nachvollziehbar” wurde (47).

Deas fliissig geschriebene und gefillig illustrierte
Heft 2/1 der Reihe wurde von A. Fenzl gestaltet.
Es erfaB8t zeitlich die Periode von Konig Ottokar
zu Herzog Rudolf IV., wobei sich die geschilder-
ten Vorgange um die Stephanskirche kristallisie-
ren. Tatsdchlich 148t sich auf diese Weise die
Entwicklung auf das Bistum hin, das als ima-
gindre Grofe das Geschehen bereits damals
nachhaltig beeinflufte, recht gut aufzeigen. Ein
erster Hohepunkt auf dem langen Weg wurde
erreicht, als Rudolf der Stifter 1365 das Aller-
heiligenkapitel zu St.Stephan griindete und es
auf duflerst geschickte Art verstand, die Bindung
der Stephanskirche an Passau zu lockern (Uber-
gang des Patronats an ihn). Einen vergeblichen
Versuch in diese Richtung hatte schon Konig
Ottokar unternommen (8). Zwischen diesen zeit-
lichen Polen werden einschneidende Ereignisse
knapp und kompetent dargeboten, so die Bezie-
hungsgeschichte zwischen Juden und Christen,
die weitere Ausbreitung der Orden, der Ausbau
des Pfarrnetzes und dergleichen. Geradezu aktu-
ell wirkt das Kapitel ,Die Wiener Biirger und
St.Stephan”, in welchem nicht nur gezeigt wird,
welch hohen Anteil die Laien am Kirchenbau,
sondern — mittels der Verwaltung des Kirchen-
vermdgens — auch am kirchlichen Leben (Gottes-
dienst, Liturgie) hatten.

Moge es dem bewdhrten Autorenteam Weiflen-
steiner/Fenzl gelingen, die weiteren Hefte, de-
nen wir mit Erwartung entgegensehen, bald
folgen zu lassen.

Linz Rudolf Zinnhobler

B HENZE BARBARA, Aus Liebe zur Kirche
Reform. Die Bemiithungen Georg Witzels (1501~
1573) um die Kircheneinheit. (RST 133). Miinster,
Aschaffenburg 1995.

Die vorliegende Doktorarbeit wurde bei Prof.
Smolinski in Freiburg/Br. am Institut geschrie-
ben, das auch die Schétze des Corpus Catholico-
rum hiitet, ndmlich jener katholischen Autoren
vor dem Trienter Konzil, die sich in Wort und
Schrift mit den Reformatoren auseinandersetz-
ten. Georg Witzel aus Vechta in der Rhém gehort
zu diesen Theologen, obwohl oder weil er Zeit
seines Lebens ein glithender Erasmianer blieb. In
seiner bewegten Vergangenheit zeigt sich nicht
nur die oft berufene Charakterschwiche, in ihr
spiegelt sich auch die Zerrissenheit seiner Zeit. In
Erfurt humanistisch gebildet, der drei heiligen
Sprachen, des Latein, Griechisch und Hebraisch
maéchtig, lieB er sich nach Studien in Wittenberg

zum Priester weihen, schlo sich aber bald
Luthers Reformation an und heiratete. Wir tref-
fen ihn bei den meisten Religionsgespréachen der
Zeit, angefangen 1529 in Marburg. Man sagte
ihm kein besonderes Interesse fiir Luther nach,
eher schon fiir den Erasmianer Zwingli. Er war
ein grofer Patristiker und erhoffte sich die Ein-
heit der Kirche auf der Basis der alten Kirchen-
viter. Als Urvater der ,liturgischen Bewegung”
erwartete er sich von einer rechten Liturgie-
reform die notwendige Erneuerung der Kirche.
In diesen beiden Punkten konnte er mit Luther
nicht tibereinstimmen, der weder die Kirchen-
véter noch die Liturgie als Ausdruck der Glau-
benssubstanz der Kirche betrachtete. Es ist eine
Ironie der Geschichte, dal Luther ihn gegen den
Vorwurf des Antitrinitariertums in Schutz neh-
men mufBte. Denn gerade seine Kenntnis der
Patristik bewahrte ihn vor einer einseitigen sola
scriptua-Lehre, die zu einer Abwertung der kon-
ziliaren Dogmenentwicklung fiihren konnte. Im
iibrigen vertrat er, mit dem Strom der Zeit ge-
hend, den Summepiskopat der Fiirsten (S. 76),
zusammen mit den Reformatoren, den Jesuiten,
den Spaniern und den katholischen Fiirsten. Er
wurde wieder katholisch, einer der Rate des
Fiirstabtes von Fulda, Doktor der Theologie in
Mainz (1561), protegiert von Paul III. und ausge-
zeichnet von Kaiser Maximilian II., der ja auch
ein problematischer Vertreter der via media war.

Ich konnte von der Verfasserin lernen (S. 19), daf8
das personlich wirksamste Motiv fiir die Rever-
sion Witzels (neben seiner Liebe fiir die Kirchen-
viter) das Problem der , Una Sancta” war. Das
heif}t, er war iiber den moralischen Stand der
reformatorischen Gemeinden enttiuscht, weil sie
offensichtlich nichts zur ,Heiligung” der Kirche
beigetragen hitten. Ahnlich wie Erasmus und
Thomas More bemerkten, daff durch den Prote-
stantismus die Zerrissenheit in einer nie dagewe-
senen Weise zugenommen habe und jeder gegen
jeden zu Felde ziehe, so fragte sich auch er iiber
den Sinn dieser Reform. Das heif3t, der Moralist
und , Praktiker” Witzel war ein ,,Reformer”, aber
kein ,Reformator”. Er hielt auch von Anfang an
nichts von den drei ,sola”: sola scriptura, sola fide,
sola gratia. Wegen seines ,praktisch-theologi-
schen”, erasmischen Ansatzes konnte er aber
auch nicht recht begreifen, dal die umfassende
Klarung des Dogmas, die die Viter des Trienter
Konzils in ihren Konstitutionen und Dekreten
vornahmen, der Kirche mindestens ebenso viele
~praktische” Impulse der Erneuerung geben soll-
ten wie die eigentlichen Reformdekrete. Man
denke etwa an die tridentinische Sakramenten-
lehre und ihre Rezeption. Beim Epigonen Witzel
wird die Schwiche der Erasmischen Theologie
sichtbar. Denn ein Georg Witzel konnte bei Ver-



