322

Kirchengeschichte

»das schriftunkundige Volk das Heilsgeschehen
immer wieder nachvollziehbar” wurde (47).

Deas fliissig geschriebene und gefillig illustrierte
Heft 2/1 der Reihe wurde von A. Fenzl gestaltet.
Es erfaB8t zeitlich die Periode von Konig Ottokar
zu Herzog Rudolf IV., wobei sich die geschilder-
ten Vorgange um die Stephanskirche kristallisie-
ren. Tatsdchlich 148t sich auf diese Weise die
Entwicklung auf das Bistum hin, das als ima-
gindre Grofe das Geschehen bereits damals
nachhaltig beeinflufte, recht gut aufzeigen. Ein
erster Hohepunkt auf dem langen Weg wurde
erreicht, als Rudolf der Stifter 1365 das Aller-
heiligenkapitel zu St.Stephan griindete und es
auf duflerst geschickte Art verstand, die Bindung
der Stephanskirche an Passau zu lockern (Uber-
gang des Patronats an ihn). Einen vergeblichen
Versuch in diese Richtung hatte schon Konig
Ottokar unternommen (8). Zwischen diesen zeit-
lichen Polen werden einschneidende Ereignisse
knapp und kompetent dargeboten, so die Bezie-
hungsgeschichte zwischen Juden und Christen,
die weitere Ausbreitung der Orden, der Ausbau
des Pfarrnetzes und dergleichen. Geradezu aktu-
ell wirkt das Kapitel ,Die Wiener Biirger und
St.Stephan”, in welchem nicht nur gezeigt wird,
welch hohen Anteil die Laien am Kirchenbau,
sondern — mittels der Verwaltung des Kirchen-
vermdgens — auch am kirchlichen Leben (Gottes-
dienst, Liturgie) hatten.

Moge es dem bewdhrten Autorenteam Weiflen-
steiner/Fenzl gelingen, die weiteren Hefte, de-
nen wir mit Erwartung entgegensehen, bald
folgen zu lassen.

Linz Rudolf Zinnhobler

B HENZE BARBARA, Aus Liebe zur Kirche
Reform. Die Bemiithungen Georg Witzels (1501~
1573) um die Kircheneinheit. (RST 133). Miinster,
Aschaffenburg 1995.

Die vorliegende Doktorarbeit wurde bei Prof.
Smolinski in Freiburg/Br. am Institut geschrie-
ben, das auch die Schétze des Corpus Catholico-
rum hiitet, ndmlich jener katholischen Autoren
vor dem Trienter Konzil, die sich in Wort und
Schrift mit den Reformatoren auseinandersetz-
ten. Georg Witzel aus Vechta in der Rhém gehort
zu diesen Theologen, obwohl oder weil er Zeit
seines Lebens ein glithender Erasmianer blieb. In
seiner bewegten Vergangenheit zeigt sich nicht
nur die oft berufene Charakterschwiche, in ihr
spiegelt sich auch die Zerrissenheit seiner Zeit. In
Erfurt humanistisch gebildet, der drei heiligen
Sprachen, des Latein, Griechisch und Hebraisch
maéchtig, lieB er sich nach Studien in Wittenberg

zum Priester weihen, schlo sich aber bald
Luthers Reformation an und heiratete. Wir tref-
fen ihn bei den meisten Religionsgespréachen der
Zeit, angefangen 1529 in Marburg. Man sagte
ihm kein besonderes Interesse fiir Luther nach,
eher schon fiir den Erasmianer Zwingli. Er war
ein grofer Patristiker und erhoffte sich die Ein-
heit der Kirche auf der Basis der alten Kirchen-
viter. Als Urvater der ,liturgischen Bewegung”
erwartete er sich von einer rechten Liturgie-
reform die notwendige Erneuerung der Kirche.
In diesen beiden Punkten konnte er mit Luther
nicht tibereinstimmen, der weder die Kirchen-
véter noch die Liturgie als Ausdruck der Glau-
benssubstanz der Kirche betrachtete. Es ist eine
Ironie der Geschichte, dal Luther ihn gegen den
Vorwurf des Antitrinitariertums in Schutz neh-
men mufBte. Denn gerade seine Kenntnis der
Patristik bewahrte ihn vor einer einseitigen sola
scriptua-Lehre, die zu einer Abwertung der kon-
ziliaren Dogmenentwicklung fiihren konnte. Im
iibrigen vertrat er, mit dem Strom der Zeit ge-
hend, den Summepiskopat der Fiirsten (S. 76),
zusammen mit den Reformatoren, den Jesuiten,
den Spaniern und den katholischen Fiirsten. Er
wurde wieder katholisch, einer der Rate des
Fiirstabtes von Fulda, Doktor der Theologie in
Mainz (1561), protegiert von Paul III. und ausge-
zeichnet von Kaiser Maximilian II., der ja auch
ein problematischer Vertreter der via media war.

Ich konnte von der Verfasserin lernen (S. 19), daf8
das personlich wirksamste Motiv fiir die Rever-
sion Witzels (neben seiner Liebe fiir die Kirchen-
viter) das Problem der , Una Sancta” war. Das
heif}t, er war iiber den moralischen Stand der
reformatorischen Gemeinden enttiuscht, weil sie
offensichtlich nichts zur ,Heiligung” der Kirche
beigetragen hitten. Ahnlich wie Erasmus und
Thomas More bemerkten, daff durch den Prote-
stantismus die Zerrissenheit in einer nie dagewe-
senen Weise zugenommen habe und jeder gegen
jeden zu Felde ziehe, so fragte sich auch er iiber
den Sinn dieser Reform. Das heif3t, der Moralist
und , Praktiker” Witzel war ein ,,Reformer”, aber
kein ,Reformator”. Er hielt auch von Anfang an
nichts von den drei ,sola”: sola scriptura, sola fide,
sola gratia. Wegen seines ,praktisch-theologi-
schen”, erasmischen Ansatzes konnte er aber
auch nicht recht begreifen, dal die umfassende
Klarung des Dogmas, die die Viter des Trienter
Konzils in ihren Konstitutionen und Dekreten
vornahmen, der Kirche mindestens ebenso viele
~praktische” Impulse der Erneuerung geben soll-
ten wie die eigentlichen Reformdekrete. Man
denke etwa an die tridentinische Sakramenten-
lehre und ihre Rezeption. Beim Epigonen Witzel
wird die Schwiche der Erasmischen Theologie
sichtbar. Denn ein Georg Witzel konnte bei Ver-



Kirchenrecht

323

wendung problematischer Pramissen (wie der
wertenden Fixierung auf die Viterzeit und eines
moralischen Utopismus) nicht so umfassend und
differenziert denken wie etwa sein grofles Vor-
bild, das wirkliche Genie Erasmus. Dieser kam ja
bekanntlich auch nicht so sehr wegen seiner eige-
nen Lehre auf den Index, als wegen der seiner
Schiiler, und vor allem deren ,Schwarmerei”
und Lebensfiithrung.

Die Verfasserin stellt mehr Fragen, als irgendein
Rezensent beantworten konnte. Ubrigens ist das
Buch mit seinen iiber 400 Druckseiten m.E. fiir
eine Dissertation fast zu umfangreich. Allerdings
sind 150 Seiten einer iiberaus dankenswerten
Zusammenstellung der Drucke Witzels gewid-
met. Diese Bibliographie hitte als eigene Publi-
kation erscheinen konnen. Die Ausfiihrlichkeit
und Genauigkeit, mit der die Verfasserin ihre
Thesen aus den Quellen belegt, ist bemerkens-
wert und verrdt eine Spezialbegabung. Aller-
dings mag da wie in der Hagiographie der
Grundsatz gelten: ,Sancti sunt venerandi, non
imitandi.”

Salzburg/Wilhering Gerhard B. Winkler

KIRCHENRECHT

B REINHOLD SEBOTT, Ordensrecht. Kommen-
tar zu den Kanones 573-747 des Codex luris
Canonici. Knecht, Frankfurt/M. 1995. (352).
Brosch.

Der frither auch an der Gregoriana lehrende
Frankfurter Kanonist R. Sebott legt entsprechend
seinem kirchenrechtlichen Ausbildungskonzept
einen sehr kompakten Kommentar zum kodika-
rischen Religiosenrecht der lateinischen Kirche
vor. Es handelt sich dabei um die iiberarbeitete
und vor allem mit ausfiihrlichen Anmerkungen
und Literaturverweisen bereicherte Fassung
eines praxisorientierten Werkes, das der Verf.
schon 1988 unter dem Titel ,das neue Ordens-
recht” vorlegte, und zwar — wie es damals noch
aufschluireich im Vorwort hie8 - fiir den kir-
chenrechtlichen Laien” (VIII), der ohne kanoni-
stische Vorkenntnisse zuverldssige Informatio-
nen und Auslegungen zu kirchenrechtlichen
Fragen des Ordenslebens sucht. Tatsdchlich wird
in dem nun sehr viel gefilligeren Schriftbild eine
»Kanon fiir Kanon”-Erklarung geboten, die sich
auszeichnet durch priagnante Formulierungen
und Definitionen sowie durch klare Schematisie-
rungen, die — teilweise graphisch aufbereitet —
den Uberblick tiber komplexe Strukturen er-
leichtern. Auf eine rein akademische Diskussion

einzelner Themen wurde meist verzichtet zu-
gunsten eindeutiger Antworten und wohlabge-
wogener Positionen, die mit Literaturangaben
belegt sind und anhand deren die Fragestellung
vertieft werden kann.

Das Ordensrecht des CIC bietet vielfach ,nur
eine Art Rahmenrecht fiir die Lebensgemein-
schaften der evangelischen Rite”, das von den
einzelnen Instituten durch ihr Eigenrecht ausge-
fullt werden mus$, damit es ,konkret, lebendig
und anwendbar” wird (7-8). Da diese Bestim-
mungen — mangels eines besseren iibergreifen-
den Begriffes generell als ,Ordensrecht” zusam-
mengefaB8t — die Grundlage fiir die Neuordnung
und Adaptierung der Statuten und Konstitu-
tionen der Orden, Kongregationen, Sakular-
institute und Gesellschaften des Apostolischen
Lebens darstellen, ist selbst bei einer blof sub-
sididfren Anwendung einzelner Normierungen
deren exakte Kenntnis eine wertvolle Interpre-
tationshilfe. Insoweit mag auch die Form der
Einzelexegese gegentiiber einer synthetisch-syste-
matischen Darstellung gewisse Vorziige durch
die leichtere Auffindbarkeit und Zuordnung auf-
weisen.

Dem Aufbau des CIC folgend, wird in Sektion I
fiir die Institute des geweihten Lebens (19-300)
sodann in Sektion II fiir die Gesellschaften des
Apostolischen Lebens (301-324) jeweils der latei-
nische Gesetzestext angefiihrt mit einer deut-
schen Ubersetzung, die sich kaum von der offi-
ziellen zweisprachigen Codex-Ausgabe unter-
scheidet (was nicht verwundert, war doch der
Autor schon zusammen mit Bruno Primetshofer
dafiir verantwortlich). In den Erlduterungen
werden zunichst gern die entsprechenden Texte
aus den Konzilsdokumenten, die als Normquelle
und Interpretationskontext der kodikarischen
Bestimmungen dienen, zitiert. Historische Be-
ziige klingen stichwortartig an, und anstelle re-
daktionsgeschichtlicher Dokumentationen wird
immer wieder ein informativer Vergleich mit der
Regelung des CIC/1917 geboten, um die Veran-
derungen der geltenden Rechtslage deutlicher
konturieren zu kénnen.

Im Blick auf die durchgehend sehr kompetente
Auslegung seien lediglich einige Anmerkungen
angefiigt: Wahrend kenntnisreich auf Beispiele
verschiedenster ,Orden und Kongregationen”
(vgl. zur Beibehaltung der differenzierenden
Terminologie: 23, 193) verwiesen wird, vermifit
man gelegentlich (besonders aber im Vermogens-
recht) die Einbeziehung der Rechtsverhiltnisse
anderer deutschsprachiger Lander. Hinfallig ist
hingegen der Hinweis auf c. 1037 (68 Anm 122),
da mit der Erneuerung des Weiheritus 1990 nun
doch auch von allen Professen ein Zolibatsver-
sprechen abgelegt werden muf8 (Nr. 177), weil



