Schaeffler/Bedingungen einer Kultur des Dialogs

339

RICHARD SCHAEFFLER

Bedingungen einer Kultur des Dialogs

Chancen, Krisen, Lernprozesse

Dialog ist mehr als ein unverbindlicher
Meinungsaustausch. Auf einer von der
Kontaktstelle fiir Weltreligionen in Wien in
Zusammenarbeit mit der Osterreichischen
Bischofskonferenz und dem ORF/Religion,
Radio und Fernsehen veranstalteten Ta-
gung zum Thema , Dialog als Hoffnung der
Zeit — Urspriinge, Kriterien und gesell-
schaftliche Relevanz dialogaler Prozesse”
hat der emeritierte Bochumer Professor fiir
Philosophisch-Theologische ~ Grenzfragen
grundlegende Gedanken zum Wesen des
Dialogs vorgetragen. Wir dokumentieren
seinen dort am 20. Méirz 1998 gehaltenen
Vortrag in einer leicht gekiirzten Fassung.
(Redaktion)

1. Eine personliche Vorbemerkung

Zunichst sei mir eine personliche Vor-
bemerkung gestattet: Mein Vater, der
kurze, merkspruchartige Auferungen
liebte, hat mir in frither Jugend folgen-
de Regel ins Gedachtnis geschrieben:
,Rede nur, wenn du etwas zu sagen
hast, was die anderen sich nicht selber
sagen konnten, aber freue dich, wenn
andere dir etwas sagen, was du dir
nicht selber sagen koénntest”. Im Laufe
der Jahre habe ich versucht, aus dieser
Regel Folgerungen zu ziehen, auch als
ich begann, mich wissenschaftlich mit
der Frage zu beschiftigen, worin die
Eigenart des Dialogs besteht und wel-
ches seine Bedingungen sind.

2. Eine historische Vorbemerkung

Die oberste Bedingung dafiir, daf
Dialoge gefithrt werden konnen, ist
das Bekenntnis zur ,Veritas semper

maior”, zu jenem Mafgeblichkeitsan-
spruch des Wirklichen, der grofler ist
als jedes Wissen, das wir in immer
neuer Erkenntnis-Anstrengung gewin-
nen. Der theologische Ausdruck fiir
das Verstindnis dieses Verhéltnisses
zur Wahrheit, deren Anspruch immer
grofer ist als die Weise, wie wir ihn
begreifen und ins Wort fassen, lautet
»Scientia in via”, ein Wissen, das nicht
zum ruhenden Besitz wird, sondern
uns auf dem Wege erhilt, im Gegen-
satz zur ,Scientia Beatorum”, zu jenem
Wissen also, das die Seligen im Him-
mel aufgrund ihrer ,seligmachenden
Schau” gewinnen. Der philosophische
Ausdruck dafiir aber lautet ,Philo-
sophia“, strebendes Unterwegssein zur
Einsicht, im Gegensatz zur ,Sophia”,
die das Wahre mit einem einzigen
Hinblick erfalt und begreift und nach
Platons Meinung den Gottern vorbe-
halten ist. Und es ist kein Zufall, dafl
gerade Platon, der zwischen mensch-
licher Philo-Sophia und gottlicher
Sophia unterschieden hat, auch der
erste mafigebliche Theoretiker des dia-
logischen Wortes geworden ist.

Der Wille zum Dialog entspringt also
dem selbstkritischen Bewufdtsein des
Menschen, daff die Wahrheit ,stets
grofier” ist als das menschliche Wissen
von ihr. Dieser Wille steht freilich in
der Gefahr, zu einem Vorwand fiir
Relativismus und Skeptizismus zu ent-
arten: Wenn ,nichts wahr ist”, dann
meint man ,,iber alles reden” zu kon-
nen. Dann vergifit man, daf8 dann,
wenn ,nichts wahr” ist, der Dialog sein
Thema verliert und keiner der Partner



340

Schaeffler /Bedingungen einer Kultur des Dialogs

etwas zu sagen hat, was zu horen sich
lohnen wiirde. Andererseits kann die
Forderung nach dem Dialog zu einem
Deckmantel der Ideologie werden:
Jedem, der eine feste Uberzeugung
vertritt, wird ein schlechtes Gewissen
eingeredet, damit man die eigene
Uberzeugung desto wirksamer durch-
setzen kann. Dann geht jene ,gemein-
same Sache” verloren, um die, wie
Platon dies ausdriickte, die Dialogpart-
ner ,sich zusammenschlieflen” konn-
ten, damit der , Funke” der Erkenntnis
springen kann (7. Brief 341 c).

Die Féhigkeit zum Dialog und jene
Liebe zur ,je grofSeren Wahrheit”, aus
der diese Fihigkeit entspringt, sind
freilich nicht angeboren, sondern miis-
sen erworben werden. Und selbst wer
sie erworben hat, kann sie wieder
verlieren. Thr Erwerb und ihre Bewah-
rung verlangen besténdige Bemiihung.
Darum bedarf es, wenn der Dialog ge-
lingen soll, einer , Kultur des Dialogs”.
So ergibt sich die Frage: Welches sind
die objektiven und subjektiven Be-
dingungen fiir eine ,Kultur des Dia-
logs*?

I. Sprechen, Héren, Dialog
1. Eine alte Einsicht

Der Psychologe und Sprachtheoretiker
Karl Biihler hat in seiner , Sprachtheo-
rie”! ein Modell entwickelt, um die Re-
lationen zu beschreiben, in denen alles
Gesprochene steht. Er hat dieses
Modell das , Kommunikative Dreieck”
genannt. Alles Sprechen und Hoéren
ereignet sich im Beziehungsfelde von
Sprecher, Horer und Sache. Das hat
iibrigens schon Aristoteles gewufit,

dessen etwas uniibersichtliche Be-
schreibung von seinen Schiilern auf die
biindige Formel gebracht worden ist:
~pas logos tinos, tini, peri tinos”. ,Jede
Rede ist jemandes Rede, an jemanden
gerichtete Rede, Rede {iber eine
Sache”?. Aber Biihler hat aus dieser
aristotelischen Einsicht eine Folgerung
gezogen, die uns noch weiter beschaf-
tigen wird: In jedem sprachlichen Aus-
druck, auch wenn er seinem Inhalt
nach noch so sachlich und unpersén-
lich geartet sein mag, spricht der Spre-
cher sich selber aus; jede sprachliche
AuBerung hat einen ,Ausdruckssinn”.
Und in jedem sprachlichen Ausdruck,
auch wenn er seinem Inhalt nach noch
so personlich und emotional sein mag,
gibt der Sprecher zu erkennen, worum
es ihm geht, benennt er eine Sache, die
ihn bewegt und in Anspruch nimmt;
jede sprachliche AuBerung hat einen
~Mitteilungssinn”. Schliefllich nimmt
jede sprachliche Auflerung, auch wenn
sie noch so anonym und ohne aus-
driickliche Benennung eines Adres-
saten formuliert ist, ihren Horer bezie-
hungsweise Leser in je spezifischer
Weise in Anspruch; sie hat einen ,An-
redesinn”. Dabei ist es wichtig, zu be-
tonen, daf , Ausdruckssinn”, ,Mittei-
lungssinn” und ,Anredesinn” der
sprachlichen Auflerung nicht auf ver-
schiedene Formen der Rede verteilt
sind; obgleich bald die eine, bald die
andere dieser Bedeutungsarten des
Gesagten vorherrschen kann, ist jeder
dieser ,Sinne” an jedem sprachlichen
Ausdruck zu beobachten, oder, mit
Biihler gesprochen: ,Das Sprachge-
schehen ereignet sich nicht in den
Ecken des Kommunikativen Dreiecks,
sondern in seinem Felde”.

' Karl Biihler, Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache. 2., unverianderte Aufl. Stuttgart

1965 (Erstaufl. 1934).
2 Vgl. Aristoteles, Rhetorik a 1358 b 38.



Schaeffler /Bedingungen einer Kultur des Dialogs

341

2. Folgerungen fiir die Bedingungen
gelingenden Dialogs

Aus der Biihlerschen Beschreibung
sind Folgerungen zu ziehen, die die Be-
dingungen betreffen, von denen es ab-
hangt, ob ein Dialog gelingt. Weil Be-
dingungen immer zugleich Grenzen
bezeichnen, jenseits derer das Bedingte
nicht eintreten kann, sollen diese Be-
dingungen im Folgenden in der Form
von Abgrenzungen deutlich gemacht
werden.

a) Folgerungen fiir den Sprecher

Niemand kann verstindlich machen,
,wie ihm zumute ist”, und also sich
ausdriicken, wenn er nicht zugleich
angibt, welche Sache es ist, die ihn
begliickt, bedriickt oder auf sonst eine
Weise bewegt. Es gibt keinen isolierten
,reinen Ausdruck”, der nicht zugleich
eine Mitteilung enthielte. Niemand
kann auf verstindliche Weise sagen,
wovon er spricht, also etwas mitteilen,
wenn er nicht zugleich angibt, was die
Sache, von der er spricht, ,fiir ihn” ist,
aber auch in welcher Weise sie den
Horer betrifft oder betreffen soll. Es
gibt keine isolierte ,reine Mitteilung”,
die nicht einen Ausdruck und eine
Anrede enthielte. Niemand kann ver-
stindlich machen, in welches Verhilt-
nis zu seinem Adressaten er eintreten
will, wenn er nicht zugleich sagt, auf
welche Weise die in Rede stehende
Sache ihm wichtig ist und dem Hoérer
wichtig werden soll. Es gibt keine iso-
lierte ,reine Anrede”, die nicht zu-
gleich Ausdruck und Mitteilung wire.

b) Folgerungen fiir den Horer

Aus diesen schlichten Feststellungen
ergeben sich Konsequenzen fiir den
Horer. Niemand erfafit, ,wie es dem
Anderen zumute ist”, niemand ver-
steht also seinen ,, Ausdruck”, wenn er

ihn nicht ,in seiner Sache” versteht
und nicht bereit ist, sich dem Anspruch
der so bezeugten Sache zu stellen.
Diese Bedingung in Erinnerung zu
rufen, bedeutet zugleich, auf eine Ge-
fahr fiir das Zustandekommen des Dia-
logs hinzuweisen. Der vermeintlich so
verstandnisvolle Satz: ,Ich kann Sie
gut verstehen” kann zur Verweigerung
des Dialogs werden, wenn der Horer
das Gesagte ausschliefSlich als Aus-
druck der subjektiven Befindlichkeit
der Sprechers begreift und sich wei-
gert, das, was der Sprecher sagt, als
Antwort auf den Anspruch der Sache
zu begreifen. Der Sprecher wollte mit
seinem Wort diesem Anspruch der
Sache entsprechen und ihn auch fiir
den Horer vernehmbar machen. Er
wird miSverstanden, wenn der Horer
sich diesem Anspruch der Sache nicht
stellt.

Niemand erfaflt, wovon der Sprechen-
de spricht, niemand versteht also den
~Mitteilungssinn” des Gesagten, wenn
er die Sache, von der die Rede ist, nicht
zur ,gemeinsamen Sache” macht, die
auch ihn zur Antwort herausfordert.
Der Mitteilungssinn des Gesagten wird
erst verstanden, wenn die Partner des
Dialogs in Wort und Antwort je auf
ihre Weise dem Anspruch der Sache zu
entsprechen versuchen. Erinnern wir
uns an diese Bedingung, dann werden
wir auf eine weitere Gefahr aufmerk-
sam, die das Zustandekommen des
Dialogs verhindern kann. Die ver-
meintlich so dialogférdernde Auffor-
derung ,Wir wollen doch ganz sach-
lich bleiben” kann zur Verweigerung
des Dialogs werden, wenn der Hoérer
dem Gesagten ausschliefSlich eine ,,In-
formation” entnehmen mochte, die
emotionsfrei weitergegeben werden
soll, und sich weigert, wahrzunehmen,
auf welche Weise die Sache den Spre-
cher ,bewegt” und auch den Horer



342

Schaeffler/Bedingungen einer Kultur des Dialogs

+bewegen” soll. Solches ,Bewegtwer-
den” durch die Sache aber ist das
Wesen der ,Emotion” (lateinisch: Be-
wegung). ,Emotionsfreie Sachlichkeit”
wird daher gerade der Sache, iiber die
gesprochen werden soll, nicht gerecht.
Niemand erfafit, ,was der Sprechende
eigentlich von ihm will”, niemand
versteht also den ,Anredesinn” des
Gesagten, wenn er die vernommene
Anrede nicht zugleich als Angebot be-
greift, sich auch seinerseits unter den
bezeugten Anspruch der Sache zu stel-
len, von der der Sprechende spricht.
Oder wiederum in Form einer War-
nung ausgedriickt: Der scheinbar so
solidarisch klingende Ausdruck ,Ich
bin bereit, mit dir deine Freude und
Hoffnung, Trauer und Furcht zu tei-
len”, kann zum Ausdruck einer Dia-
logverweigerung werden, wenn der
Horer dem Sprechenden lediglich eine
Gemeinsamkeit der Gemiitsverfassung
anbietet, also bereit ist, mit ihm zu
lachen oder zu weinen, aber sich wei-
gert, gemeinsam mit ihm herauszufin-
den, was die Sache von beiden fordert
und was fiir beide auf dem Spiele steht,
wenn sie sich diesem Anspruch 6ffnen
oder verweigern.

c) Folgerungen fiir den Dialog

Der Dialog unter Menschen ist einge-
bunden in jenen Dialog, in welchem
Sprecher und Horer einander den
Anspruch einer Sache bezeugen, die
jeden von ihnen zur Antwort ruft. Mit
anderen Worten: Der Dialog unter
Menschen ist dazu bestimmt, jenen
Dialog mit dem Wirklichen und seinem
Anspruch méglich zu machen, der ,Er-
fahrung” heiffit. Darum setzt eine an-
gemessene Theorie des Dialogs eine
Theorie der Erfahrung voraus, die auf
folgende Kurzformeln gebracht wer-
den kann:

Wir kennen den Anspruch der Sache
stets nur im Echo der eigenen und der
fremden Antwort. Aber diese Antwort
darf nicht zum inneren Selbstgespréach
werden. Wir verstehen das Wort des
Anderen nur, wenn wir uns unter den
Anspruch der Wirklichkeit stellen, den
er bezeugt. Aber wir erfassen diesen
Anspruch des Wirklichen nur, wenn
wir auf das Zeugnis des Anderen ho-
ren, der uns sagt, was wir uns nicht sel-
ber sagen konnten. Nur im Horen auf
dieses Zeugnis bleiben wir fahig, unse-
re Antwort selbstkritisch an einem An-
spruch zu messen, der stets grofler ist
als die Weise, wie wir ihn vernehmen
und antwortend zur Sprache bringen.
Der Dialog mit dem Wirklichen wird
nur durch den Dialog mit dem An-
deren vor Selbst-AbschlieSung be-
wahrt.

Um das Gesagte deutlicher zu machen,
soll sogleich der Versuch einer Anwen-
dung unternommen werden. Dafiir
wird ein Beispiel gewahlt, das fiir den
innerkirchlichen Dialog besonders
wichtig ist: das Wort der Predigt und
die Antwort, die die Gemeinde gibt,
indem sie sich durch ihr ,Amen” das
Gehorte zu eigen macht. Dabei ist die
Intention klar, in der dieser Dialog
gefiihrt wird: Der Horer der Predigt
soll zum eigenverantwortlichen Zeu-
gen werden, der zwar den Anspruch
der gottlichen Wirklichkeit im Héren
auf die Predigt vernimmt, aber auf
seine Weise antwortend bezeugt (denn
das ist der Sinn des ,Amen”). Im
Horen des Wortes (nicht im Selbst-
gesprich!) wird der Horer der Predigt
fahig, seine eigenen Erfahrungen im
Licht des Gehorten neu zu verstehen
und im Licht seiner eigenen Erfah-
rungen das Gehorte neu auszulegen.
Darum kann sein Zeugnis auch den
Prediger iiberraschen. Aber dies ge-
lingt nicht, wenn der antwortende



Schaeffler/Bedingungen einer Kultur des Dialogs

343

Hérer dem gehorten Wort nur das ent-
nimmt, ,was er immer schon gedacht
und gesagt hat”, sondern nur wenn er
sich durch dieses Wort ,,zur Neuheit
des Denkens umgestalten” 143t und so
erst seine neue Urteilsfahigkeit ge-
winnt. In diesem Sinne hat Paulus der
Gemeinde von Rom zugerufen: , Lasset
euch umgestalten zur Neuheit des
Denkens, so werdet ihr fahig, zu be-
urteilen, was der Wille Gottes ist”
(Rom 12,2).

3. Die Frage nach dem ,,Rollenspiel”
der Partner im Dialog

Aus dem gemeinsamen Bemiihen, den
Anspruch des Wirklichen, von dem die
Rede ist, angemessen zu verstehen und
in Wort und Antwort zur Sprache zu
bringen, ergibt sich auch die Weise, wie
Sprecher und Horer sich im Dialog
zueinander verhalten. Und die erste
und entscheidende Antwort lautet: Das
+Rollenspiel” der Dialogpartner ergibt
sich aus dem Anspruch des Wirklichen,
unter dem beide stehen und der in der
Vielstimmigkeit ihrer Antwort erst ver-
nehmbar wird.

Daraus ist eine wichtige Folgerung zu
ziehen, die den Sachbezug und den
Geltungsanspruch des Gesagten be-
trifft: Wort und Antwort beziehen sich
auf die Sache, von der die Rede ist,
indem sie deren Anspruch zur Geltung
bringen. Darauf beruht ihr Anspruch
auf ,objektive Geltung” im Gegensatz
zur blolen Subjektivitit der Meinun-
gen und Absichten derer, die den Dia-
log fiihren. Gerade dieser Anspruch
auf Objektivitat wird jedoch leicht so
miflverstanden, als diirfe dabei die
Differenz der Personen, die am Dialog
beteiligt sind, keine Rolle spielen.
Demgegeniiber muf$ festgehalten wer-
den: Die ,Objektivitat” des Gehorten

und Gesagten ergibt sich nur in Grenz-
féllen daraus, daf3 alle Sprecher und
Horer in ihrer Rolle vertretbar sind
(das ist das besondere Ideal der Wis-
senschaft), in der Mehrheit der Fille
jedoch daraus, daf8 jeder in seiner je
besonderen Rolle unersetzbar ist.
Diese allgemeine Regel soll sogleich
auf den Spezialfall des religiosen Dia-
logs angewendet werden: Die objektive
Geltung der auf religiose Weise be-
zeugten Wahrheit beruht weder auf der
Austauschbarkeit der Glieder der reli-
giosen Kommunikationsgemeinschaft,
noch darauf, daf8 die Horer nur nach-
sagen, was die Verkiinder ihnen vorge-
sagt haben, sondern darauf, daf8 sie
sich wechselseitig unter den Anspruch
der von ihnen bezeugten Wahrheit stel-
len. Daraus ergibt sich ein wichtiger
Hinweis fiur die Rolle des religiosen
Verkiindigers: In der Ermichtigung
der Horer zum eigenverantwortlichen
Zeugnis liegt auch fiir den Verkiindi-
ger die Bewédhrungsprobe, an der deut-
lich wird, ob er nur seine personliche
Meinung iiber religiose Dinge ausge-
driickt oder Gottes Anruf an seine
Horer weitergegeben hat. Das besagt
nicht, dal der Verkiindiger den Wahr-
heitsanspruch seiner Verkiindigung
einer Mehrheitsentscheidung seiner
Horer unterwirft, sondern daf} das wir-
kende Wort, das er weitergeben will,
sich am Horer in der ,Umgestaltung
zur Neuheit des Denkens” bewéhren
mus.

Um dieses ,Rollenspiel” der Dialog-
partner zu beschreiben, reicht das
Aristotelisch-Biihlersche Modell, das
sogenannte ,Kommunikative Drei-
eck”, nicht aus. Es bedarf der Differen-
zierung durch eine Analyse der je be-
sonderen Formen geregelten intersub-
jektiven Sprachverhaltens. Der Disput
unter Gelehrten ist nur eine unter die-
sen Weisen.



344

Schaeffler/Bedingungen einer Kultur des Dialogs

Wiederum soll diese Regel sogleich auf
den Dialog der Glaubenden angewen-
det werden: Nicht jeder Dialog ,in
Sachen des Glaubens” lafit sich be-
deutungsgleich in einen Disput theolo-
gischer Experten verwandeln. Eine
Predigt ist nicht der Vortrag einer theo-
logischen Hypothese, die den Horern
zur fachlichen Priifung vorgelegt wird.
Ein im Gottesdienst von Vorsidngern
gesungener Hymnus, in den die Ge-
meinde mit der Wiederholung einer
Antiphon einstimmt, ist keine ,Kate-
chese mit anderen Mitteln”. Eine Fiir-
bitte, die die Gemeinde sich durch
einen Gebets-Ausruf zueigen macht,
(,Wir bitten dich, erhdre uns” oder
,Herr, erbarme dich”) ist keine in Ge-
betsform verkleidete Ermahnung -
oder sollte es nicht sein. Gerade in die-
sem Zusammenhang ist ein warnender
Hinweis am Platze: Unreine Sprach-
spiele sind soziale Versteckspiele, die
die Adressaten iiber ihre Rolle tdu-
schen und dadurch den Dialog verder-
ben.

Weil es verschiedene Formen des gere-
gelten intersubjektiven Sprachverhal-
tens gibt, und weil jede dieser Formen
den Anspruch des Wirklichen auf eine
je besondere Weise zur Sprache bringt,
darum verlangt das Rollenspiel, das
die Partner im Dialog tibernehmen sol-
len, eine je besondere Weise der Ein-
iibung. Erst durch diese Einiibung
gewinnt das Anschauen und Denken
der Beteiligten diejenige Gestalt, die es
ihnen moéglich macht, im Sprechen,
Horen und Antworten die je besondere
Weise, wie sie gemeinsam von der in
Rede stehenden Wirklichkeit in An-
spruch genommen werden, zu erfas-
sen. Die Einiibung in die unterschied-
lichen Sprachformen, in denen solche

Dialoge gefiihrt werden, dient jener
»formatio mentis”, die notwendig ist,
wenn es gelingen soll, diesen Anspruch
des Wirklichen zu beantworten und in
dieser Antwort vernehmbar zu ma-
chen. ,Dialogische Kompetenz” ver-
langt deshalb die Einiibung in die
Sprache unterschiedlicher Dialogfor-
men, zum Beispiel des wissenschaft-
lichen Disputs, der politischen Debatte
oder auch des Gebets®. Deshalb erfor-
dert die Fahigkeit, die eigene ,Rolle”
im Dialog angemessen zu spielen, eine
~Kultur des Dialogs”, die in der ,Kul-
tur der Sprache” ihren wirksamsten
Ausdruck findet.

II. Bemerkungen zur Kultur des
Dialogs

An diejenigen Personen, die Dialoge
fiihren wollen, werden gewohnlich mit
Recht vier Forderungen gestellt: Der
Dialog verlangt von ihnen Sachlichkeit,
Zukunftsoffenheit und zugleich ein
Bewuftsein von der Uberlieferung, in
der sie stehen. Und er verlangt Klarheit
iber ihr Verhiltnis zueinander und
darum tber die Rollen, die sie im Dia-
log spielen. All das sind Haltungen, die
eingeiibt werden miissen und deshalb
eine ,Kultur des Dialogs” erfordern.
Doch muf$ genauer angegeben werden,
was mit diesen vier Stichworten ,Sach-
lichkeit”, ,,Zukunftsoffenheit”, , Uber-
lieferungsbewufStsein” und ,Rollen-
klarheit” gemeint ist.

1. Die Einiibung in eine dialog-
gemiifie Sachlichkeit

Hier ist zunidchst, um Miflverstand-
nisse auszuschlieflen, eine Vorbemer-
kung nétig: Die erstrebte Sachlichkeit

*  Vgl. R. Schaeffler, Kleine Sprachlehre des Gebets, Einsiedeln und Trier 1988, sowie ders., Das Gebet

und das Argument, Diisseldorf 1989.



Schaeffler / Bedingungen einer Kultur des Dialogs

345

steht nicht im Gegensatz zum perso-
nalen Engagement; sie dient vielmehr
dazu, zu kldren, worum es den Dialog-
partnern gemeinsam geht. (peri auto to
pragma) Diese ,gemeinsame Sache”
aber ist weder identisch mit unseren
Meinungen noch auch mit unseren
Programmen, sondern bildet den Maf-
stab, an dem wir unsere Meinungen
wie unsere Programme iiberpriifen.
Sodann sind Folgerungen aus denjeni-
gen Uberlegungen zu ziehen, die so-
eben zu dem Verhiltnis zwischen dem
Dialog unter Menschen und dem
Dialog mit der Wirklichkeit und ihrem
Anspruch angestellt worden sind: Die
~gemeinsame Sache”, liber die gespro-
chen wird, ist nicht anders zu finden
als dadurch, dafl sie bezeugt wird,
gerade dort, wo wir bemerken, daf8 wir
ihren Anspruch noch nicht angemessen
auf den Begriff gebracht haben. Wenn
der Dialog gelingen soll, kommt es des-
wegen darauf an, daf8 die Partner des
Dialogs aus dem Wort, das sie horen,
und aus der Antwort, die sie geben,
dieses Zeugnis fiir die , Veritas semper
maior” heraushéren und sich von ihr
zu einer Erneuerung ihrer Antwort
rufen lassen.

Wiederum soll diese allgemeine Regel
dadurch verdeutlicht werden, daf§ sie
auf denjenigen Dialog angewandt
wird, der in der Gemeinde der Glau-
benden gefiihrt werden soll. Denn das
soeben Gesagte gilt fiir alle Dialog-
formen, auch fiir den wissenschaft-
lichen Disput, aber speziell fiir das Ge-
sprach ,in Glaubenssachen”. Darum
erschopft sich beispielsweise religiose
Belehrung nicht in der Vermittlung von
Kenntnissen, in denen ein Dialogpart-
ner vor dem Anderen einen Vorsprung
hat — so notwendig es auch ist, diese
Ungleichheit der Partner anzuerken-
nen. Religiose Belehrung (nur eine
wenn auch charakteristische Form des

religiosen Dialogs!) ist primar das
Wachhalten bezeugter Wahrheit im
Dienst der Befdhigung der Horer zu
neuen Weisen ihrer Bezeugung, freilich
auch Befdhigung von Horern, ihr eige-
nes Zeugnis von der bloflen Bekréf-
tigung ihrer ,immer schon” vertrete-
nen Meinungen und Planungen zu
unterscheiden.

2. Die Einiibung in verantwortete
Zukunftsoffenheit

Wiederum ist eine abgrenzende Vor-
bemerkung nétig: ,, Zukunftsoffenheit”
besagt nicht, alle bisher gewonnenen
Uberzeugungen und Werthaltungen
zur Disposition zu stellen. Sie beruht
vielmehr auf der Freilegung der voran-
treibenden Kraft jenes Anspruchs, der
in allen bisher gewonnenen Einsichten
und allen bisher entdeckten Hand-
lungs-Verpflichtungen zur Sprache ge-
kommen ist.

Das bedeutet fiir den Begriff der , ver-
antworteten Zukunftsoffenheit”: Wenn
der Dialog gelingen soll, kommt es dar-
auf an, in Wort und Antwort der Dia-
logpartner eine Gewiflheit bezeugt zu
finden, die zugleich eine Hoffnung
begriindet: die GewiBheit, nicht nur
subjektive Uberzeugungen entwickelt
zu haben, die verantwortet werden
konnen, sondern in dér Begegnung mit
der Wirklichkeit einen Anspruch ver-
nommen zu haben, der nicht mehr ver-
gessen werden darf, weil er den Weg
zu einer fortschreitenden Erneuerung
des Denkens gewiesen hat. Das gilt,
wie fiir die Gemeinschaft der Forschen-
den und Lehrenden, so auch fiir die
Gemeinschaft der Glaubenden. Der
Fortschritt” der Wissenschaften ist be-
griindet in ,zukunftser6ffnender Er-
innerung” an bisher gelungene Ent-
deckungen, durchlaufene Wege und
Irrwege der Forschung und vor allem



346

Schaeffler /Bedingungen einer Kultur des Dialogs

an das Ringen mit der Notwendigkeit
eines Sprechens, das die Grenzen des
bisher Sagbaren immer neu durch-
bricht. Entsprechend ist der Glaube als
~Feststehen in der Hoffnung” (Hebr
11,1) ein Voranschreiten aus der Kraft
des Gedenkens: an das in der Vergan-
genheit mafsgeblich bezeugte Gottes-
wort, an die gelingenden und schei-
ternden Versuche, es zu verstehen, und
an seine Kraft, die Gestalt unseres
Denkens zu verwandeln.

Die Eigenart einer solchen ,zukunfts-
eroéffnenden Erinnerung” kommt auf
exemplarische Weise in jenem friih-
christlichen Hymnus zum Ausdruck,
den der Verfasser des Philipperbriefes
zitiert. Die Gemeinde antwortet dort
auf das Zeugnis von Jesu Auferwek-
kung, indem sie singt: ,Erkennen wol-
len wir jhn und die Kraft seiner Auf-
erstehung und die Gemeinschaft mit
seinem Leiden: gleichgestaltet zu wer-
den mit seinem Tode, entgegenzueilen
der Auferstehung von den Toten. Denn
er wird umgestalten den Leib unserer
Niedrigkeit, gleichgestaltet dem Leib
seiner Herrlichkeit, gemaf3 seinem Wir-
ken, das Kraft hat, sich zu unterwerfen
das All” (Phil 3, 10f.21). Erinnerung ist
fiir sie zur Erdffnung einer Zukunft
geworden; und gerade deswegen
bleibt sie fiir diese Gemeinde unver-
geflich.

3. Die Einiibung in einen dialog-
gemifien Umgang mit der
Uberlieferung

Eine kldrende Vorbemerkung versteht
sich nach dem Gesagten beinahe schon
von selbst: Recht verstandene Treue
zur Uberlieferung steht nicht im
Gegensatz zur Zukunftsoffenheit, son-
dern verschafft dem Weg in die Zu-
kunft Kontinuitdt und Klarheit der
Richtung. Das deutlichste, wenn auch

keineswegs das einzige Beispiel da-
fiir ist die Aneignung und Weiter-
bildung einer (iiberlieferten Sprache
durch immer neue Generationen einer
Sprachgemeinschaft. Denn die Dialog-
gemeinschaft umfafit zugleich die
Generationen derer, die sich bemiiht
haben, unter dem Anspruch des Wirk-
lichen diejenige Sprache erst auszu-
bilden, in der allein dieser Anspruch
angemessen zur Sprache gebracht wer-
den kann.

Freilich ist dem Gesagten hinzuzu-
fiigen: Die blofle Wiederholung des
Uberlieferten garantiert nicht, daf das,
wovon in einer iiberlieferten Sprache
gesprochen wurde, auch verstanden
wird. Denn einen sprachlichen Aus-
druck ,verstehen”, heifit stets zugleich:
den Anspruch des Wirklichen erfassen,
der immer neu iiber die iiberlieferte
Form hinausdrangt, in der von ihm
gesprochen worden ist. Gerade um die-
ses Anspruchs willen wird jede neue
Generation einer Uberlieferungsge-
meinschaft genoétigt, die Sprache, in
der sie zu sprechen gelernt hat, weiter-
zuentwickeln. Aber eine solche Weiter-
entwicklung setzt voraus, dafi die je-
weils gegenwirtigen Sprecher und
Hoérer sich zunédchst in die tiberlieferte
Sprache eingeiibt haben. Denn in der
Form dieser tiberlieferten Sprache sind
die Erfahrungen hinterlegt, die friihere
Generationen mit der jeweils in Rede
stehenden Sache und ihrem Anspruch
gemacht haben und hinter die auch
kommende Generationen nicht zu-
riickfallen diirfen.

Daraus ergibt sich fiir den dialogge-
miBen Umgang mit der Uberlieferung:
Wenn der Dialog gelingen soll, kommt
es darauf an, im Horen auf die Zeug-
nisse der Uberlieferung jene ,aktive
Sprachkompetenz” zu erwerben, die
notig ist, um den Anspruch des Wirk-
lichen angemessen zu beantworten.



Schaeffler /Bedingungen einer Kultur des Dialogs

347

Dabei ist ,aktive Sprachkompetenz”
die Fahigkeit, in einer diiberlieferten
Sprache nicht nur nachzusprechen,
was vorgesagt worden ist, sondern
auch neu zu sagen, was noch keiner
vorgesagt hat. Deshalb haben Dialog-
gemeinschaften, gerade um der ,je
grofieren Wahrheit” willen, institutio-
nellen, das heifit auf Nachfolge ange-
legten Charakter.

Das Gesagte lafst sich wiederum auf
die unterschiedlichsten Kommunika-
tionsgemeinschaften anwenden, auch
auf die Kirche als die Gemeinde der
Glaubenden. So hat sich die Sprache,
in der gegenwiértige wissenschaftliche
Diskussionen gefiihrt werden, im
Laufe der Wissenschaftsgeschichte erst
herausgebildet. Sie enthilt den Nieder-
schlag eines generationenlangen Rin-
gens um die angemessene Sprachform
wissenschaftlicher Phanomenbeschrei-
bung und Theoriebildung, der Erinne-
rung an gelungene und mifiratene
Formen der Fragestellung und der
Losungsversuche. Thr Gebrauch lafit
deshalb die aktuell Sprechenden und
Hoérenden in die Generationenfolge der
L,community of investigators and inter-
preters” eintreten. Geschichtsverlust
und voreilige Verachtung der ,Fach-
sprache” wiirde Riickfall in iiberwun-
dene Formen unsachgeméafien Redens
bedeuten.

Ebenso hat sich die Sprache, in der
heute iiber das rechte Verstindnis der
Glaubensbotschaft und iiber ihre Be-
deutung fiir die Praxis der Christen
gesprochen wird, im Laufe der Ge-
schichte der Christenheit erst heraus-
gebildet, und zwar in einer Vielfalt der
Sprachformen in Liturgie, Predigt und
theologischer  Lehrtradition. ~Auch
diese Sprachformen enthalten den Nie-
derschlag eines generationenlangen
Ringens um die angemessene Sprach-
form, in der das Bekenntnis zur Wahr-

heit der Glaubensbotschaft angemes-
sen formuliert und weitergegeben wer-
den kann, aber auch den Niederschlag
der Erinnerung an gelungene und an
mifiratene Versuche, dem Anspruch
dieser Wahrheit zu entsprechen. Durch
den Gebrauch der so entwickelten
Sprache treten die heute Sprechenden
und Horenden in die Generationen-
folge der ,Communio Fidelium” ein.
Geschichtsverlust und voreilige Ge-
ringschidtzung der tberlieferten Glau-
benssprache wiirde einen Riickfall in
tiberwundene Formen unsachgemafien
Redens iiber die Wahrheit des Glau-
bens zur Folge haben. Auf dieser An-
eignung der iiberlieferten Sprache be-
ruht die Moglichkeit, die Sprache der
Uberlieferungsgemeinschaft — sei es
die Wissenschaftssprache, sei es die
Sprache des Glaubens — ohne Riickfall
in liberwundene Primitivismen weiter-
zuentwickeln.

4. Die Einiibung in eine dialog-
gemdifle Rollenklarheit

Auch hier scheint eine Vorbemerkung
niitzlich zu sein: ,Rollenklarheit” ist
ein Gebot der Redlichkeit. Aber sie er-
schopft sich nicht in der Abgrenzung
und Zuordnung von Zustandigkeiten —
so notwendig diese auch sind. Rol-
lenklarheit ergibt sich vielmehr aus der
Aufgabe, diejenige Dialoggemein-
schaft aufzubauen, innerhalb derer der
Anspruch des Wirklichen angemessen
zur Sprache gebracht werden kann.

Daraus ist die Folgerung zu ziehen:
Wenn der Dialog gelingen soll, ist es
notig, tiber Eigenart und Funktion der
jeweils konkreten Dialoggemeinschaft
Klarheit zu gewinnen. Derartige Dia-
loggemeinschaften sind keine Selbst-
zwecke, auch nicht ihre Erhaltung un-
ter widrigen Umstdnden oder jenes
Mafl an Anerkennung seitens ihrer



348

Schaeffler/Bedingungen einer Kultur des Dialogs

Umwelt, ohne die sie nicht iiberleben
konnen. Sie sind das Mittel, freilich
das unerlaBliche Mittel, ohne das die
Wabhrheit, die sie bezeugen, nicht zur
Sprache gebracht werden kann. An
diesem MaSstab bemift sich auch die-
jenige ,Rollenverteilung”, die fiir den
Aufbau der jeweiligen Dialoggemein-
schaft notwendig ist.

Wiederum soll diese allgemeine Regel
sogleich dadurch erldutert werden, daf$
sie auf die Kirche als Dialoggemein-
schaft angewandt wird. Die verschie-
denen Weisen der religiosen Rede und
die diesen Redeweisen entsprechenden
Funktionen der Sprecher und Horer
dienen der ,Auferbauung” (oikodomé)
der Glaubensgemeinde als eines , Hau-
ses aus lebendigen Steinen”. Dieses
»~Haus” ist nicht um seiner selbst wil-
len da, sondern soll der Tempel des
Neuen Bundes sein: Ort der Gegenwart
Gottes inmitten der Welt. Mafistab
glaubigen Sprechens ist darum nicht
die Optimierung der Selbsterhaltung
der Kirche (so notwendig sie um des
Evangeliums willen ist), auch nicht die
Werbung um Zustimmung der , Welt”
- (so sehr sie sich darum bemdiihen soll,
ihre Botschaft zustimmungswiirdig er-
scheinen zu lassen), sondern der Dienst
an der gottlichen Gegenwart, ,thro-
nend auf Israels Lobgesédngen” (Ps
22,4). Die Doxologia, jene gottesdienst-
liche Rede, in der Menschen auf das
Aufleuchten der gottlichen Herrlich-
keit antworten und damit zugleich
diese gottliche Doxa bezeugen und
durch ihr Zeugnis zur Sprache bringen,
ist daher der Prototyp allen innerkirch-
lichen Dialogs. Und sein primaéres
Thema ist das Heilswirken Gottes,
durch das er seine Herrlichkeit auf-

leuchten 148t. Deshalb ist die Vielstim-
migkeit des liturgischen Sprechens die
Schule allen angemessenen Redens
von Gott. Ganz zutreffend nennt des-
halb die jidische Glaubensgemeinde
ihr Gebetbuch die , Anordnung der
Sprache zur Wahrheit” (Siddur Sphat
Emet)*.

Von daher freilich ergibt sich fiir den
innerkirchlichen Dialog ein zweites
Thema: Wie muf8 die Gemeinde der
Glaubenden leben, wenn ihre aufler-
gottesdienstliche Praxis ihrem gottes-
dienstlichen Auftrag zum Gotteslob
entsprechen soll? Dazu sind alle For-
men der Rede nétig, von der bevoll-
michtigten Ansage der gottlichen
Heilsgegenwart tiber die Belehrung
und Ermahnung bis zum Glaubens-
zeugnis aller einzelnen Gemeindemit-
glieder. Das Rollenspiel im innerkirch-
lichen Dialog ist immer neu daran zu
tiberpriifen, ob es diesem Auftrag der
Glaubensgemeinde entspricht und der
Erfiillung dieses Auftrags dienlich ist.
Nur dann erreichen alle Debatten iiber
die ,Strukturen der Kirche” ihren spe-
zifischen Sachbezug: den Aufbau des
Tempels fiir Gottes Gegenwart in der
Welt.

Ist aber Klarheit dariiber erzielt, dann
gilt auch fiir die Glaubensgemeinde
und fiir die Vielstimmigkeit ihrer
Worte und Antworten jenes Wort, das
mir als véterliche Mahnung im Ge-
dédchtnis geblieben ist: ,Freu dich, da8
nicht alle das Gleiche zu sagen haben.
Rede nur, wenn du etwas zu sagen
hast, was die anderen sich nicht selber
sagen konnten; und freue dich, wenn
andere dir etwas sagen, was du dir
nicht selber sagen konntest”.

*  Zweisprachige Ausgabe von S. Bamberger, Basel 1978.



