414

Das aktuelle theologische Buch

Das aktuelle theologische Buch

FURST GERHARD (Hg.), Dialog als Selbst-
vollzug der Kirche? (Quaestiones disputatae;
166). Herder, Freiburg 1997. (343).

Das Dialog-Thema ist in der Kirche von un-
gebrochener Aktualitit, seit Johannes XXIIL
dieses Stichwort in die Skumenische De-
batte des 2. Vatikanischen Konzils einge-
bracht und Paul VI. seine erste Enzyklika
(Ecclesiam suam, 1964) dem Dialog gewid-
met hat. Wo immer Begriffe ,gute Worte’
werden und in Mode kommen, steigt ihr
Marktwert als Pradikat, zugleich aber auch
die Gefahr einer solchen Zerdehnung, dafl
sie fiir jede ,Ware’ passen. Sie konnen dann
so abstumpfen, daB sie den fiir eine Diskus-
sion (dis-cutere) erforderlichen Schliff verlie-
ren, wie dies auch dem Konzil zum Beispiel
mit den Begriffen Apostolat, Mission, Ge-
meinde und Spiritualitdt geschehen ist.

M. Ebertz, der den wohl wichtigsten Bei-
trag in dem vorliegenden Sammelband zur
Dialog-Thematik geschrieben hat, 1aft
schon im ersten Satz erkennen, wie sehr er
sich dieser Problematik bewufit ist: ,Der
Begriff des Dialogs wird gegenwartig nicht
nur inflationir, sondern auch aufSerordent-
lich vielfaltig gebraucht” (284). Er nennt ihn
einen ,Wortfavoriten” und weist darauf
hin, daB die Dialog-Postulate inner- wie
auflerkirchlich angeschwollen sind. Aus
einer Analyse der gegenwiértigen Prozesse
in Gesellschaft und Kirche ergibt sich die
Frage, ob nicht mit der ,,wachsenden Plura-
litit, Heterogenitat und Komplexitit das
dialogische Prinzip selbst {iberfordert ist”
(301). Dazu kommt, daff mit dem Dialog-
postulat hdufig eine einseitige Erwartung
verbunden wird, wer Lernender und wer
Lehrender sein soll. Ein Beispiel dafiir sei
das Dialog-Papier des Zentralkomitees der
deutschen Katholiken (1994): ,Offensicht-
lich sollen die Hierarchen — die Hierokraten
- lernen. Und die Reflexionselite der deut-
schen Theologen erganzt, wenn nicht alles
tduscht: Die Hierokraten sollen lernen von
den Theologen” (302). Der ,Dialog fiir
Osterreich” (1998) verrit schon durch das
ungewohnliche fiir’ die Absicht zur Ver-
marktung des ,guten Wortes’ Dialog: Hier

sollen vor allem die Unterschreiber des
Kirchenvolks-Begehrens (1995) lernen.

Das Symposion, das im Mérz 1996 an der
Akademie der Ditzese Rottenburg-Stutt-
gart stattgefunden hat und dessen Vortra-
ge in diesem Buch dokumentiert werden,
wollte ,im Interesse der Verwirklichung
einer dialogischen Kirche einen Beitrag lei-
sten zur Ausarbeitung einer umfassenden,
systematischen, theologischen Theorie des
Dialogs als Selbstvollzug der Kirche” (Vor-
wort 7-8). Ebertz warnt davor, ,den Dialog
zum Passepartout, zum Dialogismus hoch-
zustilisieren. Doch der Alltag der Kirche
selbst wird vor solchen Idealisierungen
bewahren und zeigen, daB auch andere
Formen des Lernens und Kommunizierens
(zum Beispiel Gebet und Ritus) ebenso wie
Kompromisse, Interessenausgleich, aber
auch Macht und Dienst, Kampf und Kon-
templation notig und die Regel bleiben
werden” (308). B.]. Hilberath weist auch
darauf hin, daB sich die dogmatische Spe-
kulation iiber den innertrinitarischen oder
heilsgeschichtlichen Dialog nicht naiv als
kirchlicher Dialog weiterfiihren 148t (93,
105).

Nach so niichternen Feststellungen liest
man mit Gewinn die kurze und prézise
Information von W. Stegmaier iiber ,Das
Dialogische in der Philosophie des 20. Jahr-
hunderts”. Sie dampft vorschnelle Hoff-
nungen auf den Dialog als Wunderwaffe
der Konfliktregelung und Verséhnung. Der
Dialog hat Voraussetzungen und Grenzen,
auch als Weg zur Wahrheit. ,Fiir Platons
Sokrates war die sprachlich-logische Erér-
terung einer Sache nur die ,zweitbeste
Fahrt’. Besser wire die unmittelbare ,Ein-
sicht’ in die Wahrheit oder wenigstens die
durch einen Lehrer, der sie selbst gehabt
hat, vermittelte Einsicht”, referiert J. Simon
(30). Also kann ,eine kritische Philosophie
des Dialogs...den Dialog nicht unbedingt
als den Wahrheitsweg voraussetzen” (35).

Wahrend der Begriff Dialog in der Philoso-
phie eine lange Tradition hat, ist die Theo-
logie des Dialogs jungen Datums. P. Neuner
weist darauf hin, daf selbst das Lexikon fiir
Theologie und Kirche erst ab der dritten
Auflage einen selbstindigen Artikel iiber
den Dialog enthilt, weil eben dieses Stich-



Das aktuelle theologische Buch

415

wort erst in der Zeit des Konzils ins Be-
wufltsein getreten ist. Was man heute dar-
unter versteht, wurde jedoch schon in der
Alten Kirche praktiziert. In der Patristik ist
der Dialog ein héufig gebrauchtes literari-
sches Mittel (zum Beispiel Justins Dialog
mit dem Juden Tryphon). Er steht zunéachst
im Dienst der Apologetik, wird aber auch
fiir dogmatische und asketische Abhand-
lungen verwendet. In der Begegnung mit
den Juden und haéretischen christlichen
Gruppen spielt er eine grofie Rolle, jedoch
kaum in der Auseinandersetzung mit den
Heiden und ihrer Philosophie, weil man in
diesem Fall die Bedingungen fiir den Dia-
log nicht als gegeben erachtete (49).

In der mittelalterlichen Universitat wird
der Dialog als Disputation nach strengen
Regeln verstanden und vor allem von Tho-
mas v.A. zur klassischen Darstellungs- und
Lehrmethode entwickelt. ,Die Disputation
war geprdgt von dem Wissen, daff die
Suche nach rechter Erkenntnis nicht allein
eine Angelegenheit der lectio und der medi-
tatio ist, sondern auch des Streitgesprachs,
des Dialogs” (52). Die Universitit entstand
ja aus der Erkenntnis, daf man sich der
Wahrheit nur in gemeinsamer Anstrengung
der Lehrenden und Lernenden néhern
kann. In der Auseinandersetzung mit den
Reformatoren des 16. Jahrhunderts ging
jedoch die Voraussetzung fiir die scholasti-
gg:he Disputation verloren, namlich die
Uberzeugung, trotz aller Differenzen auf
dem Boden des gemeinsamen Glaubens
und innerhalb der einen Kirche zu stehen.
Damit riickte das Autoritdtsargument in
den Vordergrund. ,Innerkirchlich wurde
Wahrheit nicht durch den Dialog, sondern
durch ein unfehlbares Lehramt gewihrlei-
stet; ihm konnte man nur gehorchen, nicht
mit ihm disputieren” (55). Erst durch das
2. Vatikanische Konzil und durch die Enzy-
klika Ecclesiam suam wurde der Dialog wie-
der ein kirchenamtliches Thema und eine
erstrebenswerte Praxis, deren Bedeutung
auch durch die Einrichtung dreier , Dialog-
Sekretariate” (fiir die Einheit der Christen,
fiir die Nichtchristen und fiir die Nicht-
glaubenden) unterstrichen wurde.

Bald aber ist diese Entwicklung wieder
riicklaufig. Im CIC 1983 erscheint der Dia-

log nur einmal am Rande (Can. 787 §1),
im Register des Weltkatechismus gar nicht.
In der nachkonziliaren kirchenamtlichen
Lehre kommt ein innerkirchlicher Dia-
log kaum in den Blick, weder zwischen
Lehramt und Theologie noch zur Beschrei-
bung des innerkirchlichen Zusammenle-
bens (68—-69). Die Lektiire des Beitrags von
W. Geerlings macht deutlich, wieviele Kon-
flikte in der heutigen Kirche allein dadurch
entstanden sind, daff die dialogischen
Strukturen der Alten Kirche weithin ver-
lorengegangen sind (Bischofswahl, syno-
dale Praxis; vgl. dazu auch den Beitrag von
R. Puza). H.-]. Pottmeyer spricht jedoch auch
von einer Gefahr der Ubertragung friih-
kirchlicher Strukturen auf heute: ,Eine
dialogische Kirche heute kann nicht einfach
die Kopie der frithen Kirche sein” (122).
Man wird auf diesem Hintergrund mit
N. Mette nachdenklich fragen, ob das Kir-
chenvolks-Begehren wirklich ,kein geeig-
neter Beitrag zum innerkirchlichen Dialog”
sein konne. Manches Reizthema wie die
Frage nach einer Demokratisierung der Kir-
che konnte bei Beachtung der von H. Heine-
mann angegebenen Unterscheidungen ge-
lassener behandelt werden.

Dialog als Selbstvollzug von Kirche? K.
Rahner verwendet (im Band I des Hand-
buchs der Pastoraltheologie) den Ausdruck
Selbstvollzug’ (die etwas schwerfillige
Wortbildung hat sich nicht recht eingebiir-
gert) in seinem Vorschlag zu einer Neufas-
sung des Begriffs ,Pastoral’. Er versteht dar-
unter jedweden Selbstvollzug von Kirche
auf allen Ebenen’. Was alles Rahner damit
meint, kann das Pradikat ,dialogisch’ nur
um den Preis einer solchen Ausweitung
erhalten, daf8 der Begriff unscharf und un-
brauchbar wird.

Dialog kann sicher nicht die einzige Kate-
gorie eines ,Selbstvollzug der Kirche” sein.
Die vielen Warnungen vor einem Dialog
als Zauberstab fiir die Losung kirchlicher
Probleme, vor blaudugigen Erwartungen
und vereinfachenden Ideologisierungen
machen aber das einmiitige Eintreten aller
Autoren fiir den Dialog und begriffliche
Klarheit erst recht glaubwiirdig.

Linz Wilhelm Zauner



