
414 Das aktuelle theologische Buch

Das ktuelle theologische Buch sollen VOIL em die Unterschreiber des
Kirchenvolks-Begehrens (1995) lernen.
Das 5Symposion, das 1m März 1996 der

FÜURS GERHARD (Hg.), Dialog als Selbst- ademıe der Diözese Rottenburg-Stutt-
gart stattgefunden hat und dessen Vorträ-vollzugz der Kırche? (Quaestiones disputatae;
SC ın diesem Buch dokumentiert werden,166) Herder, reiburg 1997

Das Dialog-Thema ist in der ICVO:  = u1l- wollte „Im eresse der Verwirklichung
gebrocheneralıtät, se1lit Johannes X XII ıner dialogischen Kirche einen Beitrag lei-
dieses tichwort die ökumenische De- sten ZUrTr Ausarbeitung eiıner umfassenden,

systematischen, theologischen Theorie desbatte des atikanischen ONZ: einge-
bracht und Paul VL SEeINeEe Enzyklika Dialogs als Selbstvollzug der rche  44 Vor-
(Ecclesiam SUUAM, 1964) dem 0g gewild- WOTFrT 7-8) Ebertz warnt davor, „den Dialog

ZU: Passepartout, ZUuUmm Dialogismus hoch-met hat. Wo iImmer Begriffe ‚gute orte' zustilisieren. Doch der Alltag der ICwerden und ode kommen, steigt
Marktwert als rädikat, zugleic aber auch selbst wird VOTL olchen Idealisierungen
die efahr einer solchen erdehnung, da{fs bewahren und zeigen, da{fßs auch andere

Formen des Lernens und KommunizierensS1e für jede ‚Ware‘ PaASSeN. Sie können dann (zum eispie. und tus) ebenso wl1ıeS  pfen, da{fs S1ie den für eiıne Diskus-
S10N (dis-cutere erforderlichen Schliff verlie- Kompromisse, Interessenausgleich, aber
ren, w1e 1es auch dem Konzıil Zn eispie‘ auch aCcC und ienst, amp und Kon-

templation nötig und die ege bleibenmıiıt den egriffen Apostolat, Miıssıon, Ge- werden“ Hılberath WEeIS) auchmeinde und Spiriıtualitä geschehen ist.
Ebertz, der den wohl wichtigsten Bei- darauf hin, da{fß sich die dogmatische Spe-

kulation ber den innertrinitarıschen odertrag dem vorliegenden ammelbanı Z.UT heilsgeschichtlichen Dialog nicht alV alsDialog-Themati geschrieben hat, äflst
schon ersten Satz erkennen, wI1e sehr er

kirchlicher Dialog weiterführen äßt (93,
sich dieser Problematik bewußt ist: „Der 105)

ach nüchternen Feststellungen liestegr des Dialogs wird gegenwärtig nicht
1LUFr inflationär, sondern auch außerordent- 11an mit Gewinn die kurze und präazise
lich vielfältig gebrauc) Er ennt Information VOIl Stegmater ber „Das
einen „Wortfavoriten“” und welst darauf Dialogische der Philosophie des Jahr-

hunderts“. Sje dämpft vorschnelle off-hin, dafß die Dialog-Postulate inner- WI1e
außerkirchlich angeschwollen sSind. Aus auf den Dialog als Wunderwaftfe
einer Analyse der gegenwärtigen TOZEeSSE der Konfliktregelung und ersöhnung Der

Gesellscha: und TC| ergi| sich die Dialog hat Voraussetzungen und Grenzen,
auch als Weg ZUT Wahrheit. „Für PlatonsFrage, ob nicht mıiıt der „wachsenden Plura-

lıtät, Heterogenität und Komplexität das Sokrates WäaTr die sprachlich-logische TOTF-
dialogische Prinzip selbst überfordert ist“ eiıner Sache L1IUFr die ‚zweitbeste

Dazu kommt, da{fß mıiıt dem Dialog- ahrt‘ Besser ware die unmittelbare ‚Ein-
sicht‘ die Aahrheit oder wenigstens diepostulat häufig eiıINe einselitige Erwartung

verbunden wird, WerTr Lernender un! wWer UrC. einen Lehrer, der S1e selbst gehabt
Lehrender sSe1ın soll kın eispie. dafür sSe1 hat, vermittelte Einsicht”, referiert S1mMOon
das Dialog-Papier des Zentralkomitees der (30) Iso kann „eine kritische Philosophie

des Dialogs...den alog nicht unbedingtdeutschen Katholiken (1994) „Offensicht-
iıch sollen die Hierarchen die Hierokraten als den Wahrheitsweg voraussetzen“ 35)

lernen. Und die Reflexionselite der deut- Während der Begriff alog der Philoso-
schen eologen ergäanzt, W e Ses phie eine lange Iradition hat, ist die Theo-
täuscht: Die Hierokraten sollen lernen VOIN ogie des Dialogs jJungen Datums Neuner
den eologen“ Der „Dialog für weIls darauf hin, daß selbst das Lexikon für
Österreich“ (1998) verrat schon durch das eologie und Kirche erst ab der dritten
ungewö  iche ‚für‘ die Absicht ZUT Ver- Auflage eiınen selbständigen Artikel ber
marktung des/ Wortes’‘ Dialog: Hier den Dialog enthält, weil eben dieses Stich-

414 

Das aktuelle theologische Buch 

FÜRST GERHARD (Hg.), Dialog als Selbst­
vollzug der Kirche? (Quaestiones disputataej 
166). Herder, Freiburg 1997. (343). 
Das Dialog-Thema ist in der Kirche von un­
gebrochener Aktualität, seit Johannes XXIn. 
dieses Stichwort in die ökumenische De­
batte des 2. Vatikanischen Konzils einge­
bracht und Paul VI. seine erste Enzyklika 
(Ecclesiam suam, 1964) dem Dialog gewid­
met hat. Wo immer Begriffe ,gute Worte' 
werden und in Mode kommen, steigt ihr 
Marktwert als Prädikat, zugleich aber auch 
die Gefahr einer sqlchen Zerdehnung, daß 
sie für jede ,Ware' passen. Sie können dann 
so abstumpfen, daß sie den für eine Diskus­
sion (dis-cutere) erforderlichen Schliff verlie­
ren, wie dies auch dem Konzil zum Beispiel 
mit den Begriffen Apostolat, Mission, Ge­
meinde und Spiritualität geschehen ist. 
M. Ebertz, der den wohl wichtigsten Bei­
trag in dem vorliegenden Sammelband zur 
Dialog-Thematik geschrieben hat, läßt 
schon im ersten Satz erkennen, wie sehr er 
sich dieser Problematik bewußt ist: "Der 
Begriff des Dialogs wird gegenwärtig nicht 
nur inflationär, sondern auch außerordent­
lich vielfältig gebraucht" (284). Er nennt ihn 
einen "Wortfavoriten" und weist darauf 
hin, daß die Dialog-Postulate inner- wie 
außerkirchlich angeschwollen sind. Aus 
einer Analyse der gegenwärtigen Prozesse 
in Gesellschaft und Kirche ergibt sich die 
Frage, ob nicht mit der "wachsenden Plura­
lität, Heterogenität und Komplexität das 
dialogische Prinzip selbst überfordert ist" 
(301). Dazu kommt, daß mit dem Dialog­
postulat häufig eine einseitige Erwartung 
verbunden wird, wer Lernender und wer 
Lehrender sein soll. Ein Beispiel dafür sei 
das Dialog-Papier des Zentralkomitees der 
deutschen Katholiken (1994): "Offensicht­
lich sollen die Hierarchen - die Hierokraten 
- lernen. Und die Reflexionselite der deut­
schen Theologen ergänzt, wenn nicht alles 
täuscht: Die Hierokraten sollen lernen von 
~en Theologen" (302). Der "Dialog für 
Osterreich" (1998) verrät schon durch das 
ungewöhnliche ,für' die Absicht zur Ver­
marktung des ,guten Wortes' Dialog: Hier 

Das aktuelle theologische Buch 

sollen vor allem die Unterschreiber des 
Kirchenvolks-Begehrens (1995) lernen. 
Das Symposion, das im März 1996 an der 
Akademie der Diözese Rottenburg-Stutt­
gart stattgefunden hat und dessen Vorträ­
ge in diesem Buch dokumentiert werden, 
wollte "im Interesse der Verwirklichung 
einer dialogischen Kirche einen Beitrag lei­
sten zur Ausarbeitung einer umfassenden, 
systematischen, theologischen Theorie des 
Dialogs als Selbstvollzug der Kirche" (Vor­
wort 7-8). Ebertz warnt davor, "den Dialog 
zum Passepartout, zum Dialogismus hoch­
zustilisieren. Doch der Alltag der Kirche 
selbst wird vor solchen Idealisierungen 
bewahren und zeigen, daß auch andere 
Formen des Lernens und Kommunizierens 
(zum Beispiel Gebet und Ritus) ebenso wie 
Kompromisse, Interessenausgleich, aber 
auch Macht und Dienst, Kampf und Kon­
templation nötig und die Regel bleiben 
werden" (308). B. J. Hilberath weist auch 
darauf hin, daß sich die dogmatische Spe­
kulation über den innertrinitarischen oder 
heilsgeschichtlichen Dialog nicht naiv als 
kirchlicher Dialog weiterführen läßt (93, 
105). 

Nach so nüchternen Feststellungen liest 
man mit Gewinn die kurze und präzise 
Information von W. Stegmaier über "Das 
Dialogische in der Philosophie des 20. Jahr­
hunderts" . Sie dämpft vorschnelle Hoff­
nungen auf den Dialog als Wunderwaffe 
der Konfliktregelung und Versöhnung. Der 
Dialog hat Voraussetzungen und Grenzen, 
auch als Weg zur Wahrheit. "Für Platons 
Sokrates war die sprachlich-logische Erör­
terung einer Sache nur die ,zweitbeste 
Fahrt'. Besser wäre die unmittelbare ,Ein­
sicht' in die Wahrheit oder wenigstens die 
durch einen Lehrer, der sie selbst gehabt 
hat, vermittelte Einsicht", referiert ,. Simon 
(30). Also kann "eine kritische Philosophie 
des Dialogs ... den Dialog nicht unbedingt 
als den Wahrheitsweg voraussetzen" (35). 
Während der Begriff Dialog in der Philoso­
phie eine lange Tradition hat, ist die Theo­
logie des Dialogs jungen Datums. P. Neuner 
weist darauf hin, daß selbst das Lexikon für 
Theologie und Kirche erst ab der dritten 
Auflage einen selbständigen Artikel über 
den Dialog enthält, weil eben dieses Stich-



Das aktuelle theologische Buch 415

WOTFTIT erst der eit des Konzils 1ns Be- log LLUr einmal n Rande (Can. 787 81),
wußtsein getreten ist. Was N heute dar- 1M Register des Weltkatechismus gar nicht.

der nachkonziliaren kirchenamtlichenunter versteht, wurde jedoch schon der
Alten Kirche praktiziert. der Patristik ist Lehre kommt eın innerkirchlicher Dia-
der alog eın häufig gebrauchtes literari- log kaum den Blick, weder zwischen
sches (zum eispie! Justins Dialog Lehramt und Theologie och ZUT Beschrei-
muit dem en Iryphon) Er steht zunächst bung des innerkirchlichen Zusammenle-
im Dienst der Apologetik, wird aber auch bens (68—69) Die Lektüre des Beitrags VO  5
für dogmatische und asketische Abhand- Geerlings macht eutlich, wieviele Kon-
Jungen verwendet. der egegnung mıt der heutigen Kirche allein dadurch
den en und häretischen christlichen entstanden sind, da{fs die dialogischen
Gruppen spielt er eine große Rolle, jedoch trukturen der Alten Kirche weithin VOeI-
kaum in der Auseinandersetzung mıit den lorengegangen sind (Bischofswahl, 5SYNO-
Heiden und ihrer Philosophie, weiıl INan dale Praxıs vgl azu auch den Beitrag VO'  5
diesem Fall die Bedingungen für den Dia- UZa H.-J. Pottmeyer s:pricht jedoch auch
log nicht als gegeben erachtete 49) VOon einer efahr der ertragung früh-
In der müittelalterlichen Universıität wird kirchlicher Strukturen auf heute „Eine

dialogische TC. heute kann nicht einfachder Dialog als Disputation ach strengen
ege. verstanden und VOT em VO'  . Tho- die opile der en IC sSeın  s

vA ZUrTr klassıschen Darstellungs- und Man wird auf diesem intergrun muıt
Mette nachdenklich agen, ob das Kir-Le) entwickelt. „Die Disputation chenvolks-Begehren wirklich „kein gee1lg-War geprägt VOINl dem Wıiıssen, dafß die

uc. ach rechter Erkenntnis nicht allein Beıtrag Z.U innerkirchlichen Dialog”
eiıne Angelegenheit der lectio und der medi- sSeın könne. Manches Reizthema w1e die

rage ach einer Demokratisierung der Kir-'At10 ist, sondern auch des Streitgesprächs, che könnte bel eaCc  ng der VO'  5 €e1INE-des Dialog:  4 52) Die Universität entstand
Ja aus der Erkenntnis, da{( INa sich der Mannn angegebenen Unterscheidungen gC-
ahnrhne1 LLIUT gemeinsamer Anstrengung lassener behandelt werden.
der Lehrenden und Lernenden nähern Dialog als Selbstvollzug VO'  - Kirche?
kann der Auseinandersetzung muıit den Rahner verwendet (im Band des and-
Reformatoren des 16 Jahrhunderts ging ucC der Pastoraltheologie) den Ausdruck

‚Selbstvollzug‘ die etwas schwerfälligejedoch die Voraussetzung für die scholasti-
sche Disputation verloren, nämlich die Wortbildung hat sich nicht recht ingebür-
erzeugung, 'otz er Differenzen auf ger‘ ın seinem Vorschlag einer Neufas-
dem Boden des gemeınsamen aubens Sung des Begriffs ‚Pastoral/’. Er versteht dar-
und erhalb der eiınen IC stehen. unter Jedweden Selbstvollzug VO:  - Kirche

auf en Ebenen Was es Rahner damitDamiut rückte das Autoritätsargument
den Vordergrund. „Innerkirchlich wurde meınt, kann das Tradıka ‚dialogisch‘ LUr

Ahrheit nıicht UrC den Dialog, sondern den Preis eiıner olchen Ausweitung
erhalten, da{fs der Begriff unscharf und ul-Urc eın unfehlbares Lehramt gewährlei- brauchbar wird.stet; ihm konnte 1Nan 1U gehorchen, nicht

mıiıt ihm disputieren” (55) kbrst Urc. das Dialog kann sicher nicht die einziıge Kate-
Va  arısche Konzil und UrcC die ENZY- gorie eiInes „Selbstvollzug der Kirche“ sSeın

Ecclesiam UÜam wurde der Dialog wIle-
der eın kirchenamtliches Thema un ıne

Die vielen Warnungen VOTLFr einem Dialog
als Zauberstab für die Ösung kirchlicher

erstrebenswerte Praxis, deren edeutung Probleme, VOTr blauäugigen Erwartungen
auch UrC. die Einrichtung drelier „Dialog- un vereinfachenden Ideologisierungen
Sekretariate“” (für die el der Christen,
für die Nichtchristen un! für die 1icht-

machen aber das einmütige FEintreten er
Autoren für den Dialog un: begriffliche

glaubenden unterstrichen wurde. arheı erst recht glaubwürdig.
Bald aber ist diese Entwicklung wleder
rückläufig. Im CIC 1983 erscheint der Dia- Linz Wıilhelm LZauner

Das aktuelle theologische Buch 

wort erst in der Zeit des Konzils ins Be­
wußtsein getreten ist. Was man heute dar­
unter versteht, wurde jedoch schon in der 
Alten Kirche praktiziert. In der Patristik ist 
der Dialog ein häufig gebrauchtes literari­
sches Mittel (zum Beispiel Justins Dialog 
mit dem Juden Tryphon). Er steht zunächst 
im Dienst der Apologetik, wird aber auch 
für dogmatische und asketische Abhand­
lungen verwendet. In der Begegnung mit 
den Juden und häretischen christlichen 
Gruppen spielt er eine große Rolle, jedoch 
kaum in der Auseinandersetzung mit den 
Heiden und ihrer Philosophie, weil man in 
diesem Fall die Bedingungen für den Dia­
log nicht als gegeben erachtete (49). 

In der mittelalterlichen Universität wird 
der Dialog als Disputation nach strengen 
Regeln verstanden und vor allem von Tho­
mas v. A. zur klassischen Darstellungs- und 
Lehrmethode entwickelt. "Die Disputation 
war geprägt von dem Wissen, daß die 
Suche nach rechter Erkenntnis nicht allein 
eine Angelegenheit der lectio und der medi­
tatio ist, sondern auch des Streitgesprächs, 
des Dialogs" (52). Die Universität entstand 
ja aus der Erkenntnis, daß man sich der 
Wahrheit nur in gemeinsamer Anstrengung 
der Lehrenden und Lernenden nähern 
kann. In der Auseinandersetzung mit den 
Reformatoren des 16. Jahrhunderts ging 
jedoch die Voraussetzung für die scholasti­
sche Disputation verloren, nämlich die 
Überzeugung, trotz aller Differenzen auf 
dem Boden des gemeinsamen Glaubens 
und innerhalb der einen Kirche zu stehen. 
Damit rückte das Autoritätsargument in 
den Vordergrund. "Innerkirchlich wurde 
Wahrheit nicht durch den Dialog, sondern 
durch ein unfehlbares Lehramt gewährlei­
stet; ihm konnte man nur gehorchen, nicht 
mit ihm disputieren" (55). Erst durch das 
2. Vatikanische Konzil und durch die Enzy­
klika Ecclesiam suam wurde der Dialog wie­
der ein kirchenamtliches Thema und eine 
erstrebenswerte Praxis, deren Bedeutung 
auch durch die Einrichtung dreier "Dialog­
Sekretariate" (für die Einheit der Christen, 
für die Nichtchristen und für die Nicht­
glaubenden) unterstrichen wurde. 

415 

log nur einmal am Rande (Can. 787 § 1), 
im Register des Weltkatechismus gar nicht. 
In der nachkonziliaren kirchenamtlichen 
Lehre kommt ein innerkirchlicher Dia­
log kaum in den Blick, weder zwischen 
Lehramt und Theologie noch zur Beschrei­
bung des innerkirchlichen Zusammenle­
bens (68-69). Die Lektüre des Beitrags von 
W. Geerlings macht deutlich, wieviele Kon­
flikte in der heutigen Kirche allein dadurch 
entstanden sind, daß die dialogischen 
Strukturen der Alten Kirche weithin ver­
lorengegangen sind (Bischofswahl, syno­
dale Praxis; vgl. dazu auch den Beitrag von 
R. Puza). H.-J. Pottmeyer ~pricht jedoch auch 
von einer Gefahr der Ubertragung früh­
kirchlicher Strukturen auf heute: "Eine 
dialogische Kirche heute kann nicht einfach 
die Kopie der frühen Kirche sein" (122). 
Man wird auf diesem Hintergrund mit 
N. Mette nachdenklich fragen, ob das Kir­
chenvolks-Begehren wirklich "kein geeig­
neter Beitrag zum innerkirchlichen Dialog" 
sein könne. Manches Reizthema wie die 
Frage nach einer Demokratisierung der Kir­
che könnte bei Beachtung der von H. Heine­
mann angegebenen Unterscheidungen ge­
lassener behandelt werden. 
Dialog als Selbstvollzug von Kirche? K. 
Rahner verwendet (im Band I des Hand­
buchs der Pastoraltheologie) den Ausdruck 
,Selbstvollzug' (die etwas schwerfällige 
Wortbildung hat sich nicht recht eingebür­
gert) in seinem Vorschlag zu einer Neufas­
sung des Begriffs ,Pastoral'. Er versteht dar­
unter ,jedweden Selbstvollzug von Kirche 
auf allen Ebenen'. Was alles Rahner damit 
meint, kann das Prädikat ,dialogisch' nur 
um den Preis einer solchen Ausweitung 
erhalten, daß der Begriff unscharf und un­
brauchbar wird. 
Dialog kann sicher nicht die einzige Kate­
gorie eines "Selbstvollzug der Kirche" sein. 
Die vielen Warnungen vor einem Dialog 
als Zauberstab für die Lösung kirchlicher 
Probleme, vor blauäugigen Erwartungen 
und vereinfachenden Ideologisierungen 
machen aber das einmütige Eintreten aller 
Autoren für den Dialog und begriffliche 
Klarheit erst recht glaubwürdig. 

Bald aber ist diese Entwicklung wieder 
rückläufig. Im CIC 1983 erscheint der Dia- Linz Willle/m Zauner 


