416

Aktuelle Fragen

Besprechungen

Der Eingang der Rezensionen kann nicht gesondert
betitigt werden. Die Korrekturen werden von der
Redaktion besorgt. Bei Uberschreitung des Umfanges
ist mit Kiirzungen zu rechnen. Nach Erscheinen der
Besprechungen erhalten die Rezensenten einen, die
Verlage zwei Belege.

AKTUELLE FRAGEN

B BOGENSBERGER HUGO/FERSCHL FRANZ/
KOGERLER REINHART/ZAUNER WILHELM
(Hg.), Erkenntniswege in der Theologie. (Forum
St.Stephan. Gespréache zwischen Wissenschaft,
Kultur und Kirche Bd. 10) Styria, Graz 998. (264).
Brosch.

Die Aussage K. Rahners, wonach es eine Theolo-
gische Erkenntnis- und Methodenlehre ,thema-
tisch ausgebildet [...] noch nicht gibt” (Sacramen-
tum Mundi 4 [1969], 887), gehort inzwischen
zum klassischen Bestandteil einer theologischen
Zitatensammlung. Nun sind drei8ig Jahre ver-
gangen, und die Klassizitit der Feststellung
Rahners resultiert wohl auch aus seiner bislang
bleibenden Giiltigkeit. Seine Anregung wurde
sehr wohl aufgenommen, man denke an den
vierten Band des ,Handbuchs der Fundamen-
taltheologie” (1988), der die Theologische Er-
kenntnislehre zum eigenen Traktat aufwertet;
trotzdem ist diese Aufgabe, wie von Ferschl im
Vorwort unseres Bandes bekréftigt wird, nicht
erledigt: Sowohl angesichts der Betriebsamkeit,
die einem aus der Methodendiskussion und Wis-
senschaftstheorie entgegentritt und eine neuer-
liche Positionierung der Theologie verlangt, als
auch in Anbetracht des theologischen bezie-
hungsweise weltanschaulichen Pluralismus, der
nicht nur innerhalb des Christentums Wirkung
zeigt, sondern dieses mit Wahrheitsbehauptun-
gen unterschiedlichster (eben religioser und
weltanschaulicher) Herkunft konfrontiert, ist
eine Theorie der Theologie auch weiterhin kein
miifliges Unterfangen. Die derzeitigen Diskus-
sionen iiber den wissenschaftstheoretischen und
gesellschaftlichen Stellenwert christlicher Theo-
logie im Zuge der Reorganisation der osterreichi-
schen Universititen vermogen dies eindrucks-
voll zu belegen.

Die Herausgeber der verdienten Reihe ,Forum
St. Stephan” haben diese Herausforderung ange-
nommen: Entsprechend ihrer Arbeitsweise wur-
den im Rahmen eines Symposions Referenten
aus unterschiedlichen Wissenschaften bezie-
hungsweise theologischen Disziplinen eingela-

den, um sich mittels Grundlagenreflexion iiber
ein Thema zu verstandigen. So bekommt die oft
zu einem Schlagwort oder zu blofer Routine ver-
kommene Rede von ,Interdisziplinaritat’ wieder
ihren guten Sinn.

Die Beitrage der Naturwissenschafter, beide leh-
rende Physiker, lassen sich hierzu anfiihren.
Kdgerler (Bielefeld) liefert eine knappe Beschrei-
bung naturwissenschaftlicher Methodik, in der
es ihm um den Aufweis hermeneutischer Ele-
mente geht (zum Beispiel theoretische Terme
[Kraft, Energie...] als Elemente jeder naturwis-
senschaftlichen Theorie; Verstehenserwartungen,
die jede Theorie mitbestimmen), die sich nicht
der bloBen Beobachtung von Naturvorgingen
verdanken und deshalb auch nur , partiell empi-
risch verankert” (63) sind. Damit ist die strenge
Alternative hie Theologie, hie exakte Wissen-
schaft unterlaufen, weshalb Kogerler auch fiir
eine ,gewisse Gelassenheit der Theologie” (74)
pladiert. Eder (Wien) zielt auf eine ,Revitalisie-
rung biblischer Problemfelder” (Auferstehung,
Erlosung, Eucharistie), indem er Begriffe heu-
tiger Wissenschaften (Genetik, elektronische
Datenverarbeitung [vgl. 80], Physik und Chemie
[vgl. 88]) als Verstehenshilfe heranzieht.

Beide Autoren fordern, ausgehend von der Tat-
sache, da8 Theologie im Laufe ihrer Geschichte
immer wieder Begriffe aus anderen Wissenschaf-
ten entlehnt hat, eine semantische Reflexion: in
solch einer begriffsgeschichtlichen Vergewisse-
rung der Bedeutung eines Begriffs soll eruiert
werden, ob sich diese in den Einzelwissenschaf-
ten nicht weiterentwickelt hat und so erneut auf
die Theologie mit Gewinn iibertragen werden
konnte. Wird hier die Begriffsgeschichte als
fugenlos im Sinne fortschreitender Klarung insi-
nuiert? Weiters diirfte dies auch Probleme des
Verhiltnisses von Theologie (und Philosophie)
gegeniiber den ,Einzelwissenschaften” (75) und
deren methodischen Abstraktionen aufwerfen.
Umso mehr verdient dieser Vorschlag Beach-
tung.

Niewiadomski, Professor fiir Dogmatik in Inns-
bruck, arbeitet in seinem Beitrag eine geheime
Ubereinkunft zwischen Fundamentalisten und
mechanistischen, positivistisch gesinnten Auf-
klarern heraus, um dieser Allianz Theologie als
Aufkldrung entgegenzusetzen, der er das an-
hand der Siindenbock-Theorie R. Girards und
deren theologischer Rezeption durch R. Schwa-
ger am wirkungsvollsten zutraut.

Ein Grofiteil der weiteren Beitrdge ist kommu-
nikations- beziehungsweise handlungstheo-
retischen Ansétzen verpflichtet. Gruber, Linzer
Dozent fiir Dogmatik, geht dem Verhéltnis von
,Glaubenswahrheit und Kommunikation” (11)
als ,Strukturprinzip” christlichen Glaubens, wie



Aktuelle Fragen

417

er es in , Botschaft und Praxis Jesu von Nazareth”
(28) angelegt sieht, und als ,Strukturproblem”
(11), das er an der Neubewertung der Rede vom
,sensus fidelium’ (vgl. 20) festmacht, nach.
Daran anschliefend widmet sich Ferschl, Emeri-
tus fiir Statistik in Miinchen, der Frage, wie die
jeweilige in einem ,Streitgesprach” (29) vertrete-
ne Position strukturiert sein miisse, damit die
Wahrheitsanspriiche auch mitteilbar und vom
Gespréchspartner verstehbar sind.

Muck, emeritierter Professor fiir Philosophie in
Innsbruck, bringt in seinem Beitrag Analysen zur
Struktur des Dialogs und von Glauben als ,,Kon-
kretisierung von Weltanschauung” (139). Daraus
versucht er rationale Strukturen des Dialogs {iber
Glaubensfragen zu destillieren, die Dialogfahig-
keit nicht als ,,Gabe, sondern eine Aufgabe” (137)
erkennen lassen.

In Ergénzung dazu prasentiert Schmid (Wien),
Pastoralpsychologe, ,Authentizitdt’, ,bedin-
gungslose Wertschatzung’ und einfiihlendes
Verstehen’ als anthropologische und psycho-
logische Voraussetzungen des Zwiegesprachs,
die er durch Orientierung am Personalismus
(M. Buber) und C. Rogers (Gesprachstherapie)
gewinnt und inhaltlich konturiert.

Fiir die Bewaltigung seines Themas rekurriert
Gruber auf Diskussionen der Kommunikations-
und Handlungstheorie, die in den letzten
25 Jahren nicht nur erheblichen Raum in philo-
sophischen Diskussionen eingenommen haben,
sondern auch in der Theologie verstarkt Beriick-
sichtigung finden. Nach Gruber hat sich in dieser
Disziplin ein , Transformationsproze3” von einer
,ontologischen’ Zugangsweise hin zu einer
franszendentalen’ vollzogen, der ,heute bei
einer handlungs- und kommunikationstheoreti-
schen Sicht angelangt ist” (21). Im Hintergrund
stehe eine Perspektivenverschiebung, woher
man die ,Gottes- und Heilsfrage” stellen konne;
dies verlaufe nun nicht mehr ,,iiber eine Refle-
xion auf die Erkenntnisbedingungen eines auf
Transzendenz gedffneten menschlichen Geist-
vermogens [...], sondern iiber die Reflexion auf
die Moglichkeitsbedingungen humaner, Freiheit
verbiirgender Praxis” (22). Dieser auch mit den
Namen von Rahner zu Peukert belegbare Uber-
gang beschiftigt noch weitere Autoren (Lesch,
Arens), die in der Bedeutsamkeit und Leistungs-
fahigkeit dieses Ansatzes iibereinzukommen
scheinen und dem Band damit auch einen
Akzent in diese Richtung geben.

Damit ist der von den Herausgebern gespannte
Bogen zur vierten Sektion, die mit ,Handeln als
theologische Erkenntnisquelle” iiberschrieben
ist, nachvollzogen. Als Auftakt findet sich dort
eine knapp gehaltene, pragnante Arbeit Riedls,
Professor fiir Moraltheologie in Linz, worin er

die géngige Frage theologischer Ethik: Wie wirkt
sich der Glaube auf Handeln aus?, nicht blof3
umgekehrt zu stellen fordert, also: inwiefern das
sittliche Handeln aufschlieBend wirkt fiir das
Verstandnis Gottes, sondern auch zusammenzu-
denken versucht.

Lesch (Fribourg) zeichnet die Rezeption der
Handlungstheorie in der Theologie nach. Bei der
grundsatzlichen Sympathie, die Lesch fiir diesen
Zugang erkennen laft, legt er Wert auf die Kenn-
zeichnung seiner Position als ,distanziertere”
(220) - im Vergleich zu Arens und Gruber, indem
er andere Zugénge, er fiihrt Transzendentaltheo-
logie und eine Phinomenologie der Erfahrung
(vgl. 219) an, nicht ausblenden will. Liee sich
demnach der oben von Gruber zitierte , Transfor-
mationsprozef3’ eher als ein Prozefl der Erweite-
rung der Ansitze, weniger der Verdnderung an-
sehen?

Hier erhebt sich die Frage nach der erfolgten
Gewichtung zugunsten kommunikations- und
handlungstheoretischer Zugange. Stellen diese
fiir die Herausgeber den favorisierten Weg dar?
Eine Konfrontation mit anderen Ansatzen hitte
unter diesen Vorzeichen umso pointierter und
gewinnbringender ausfallen kénnen: zum Bei-
spiel mit einer Theorie des Absoluten, um die
sich eine ,philosophische Theologie’ bemiiht.
Arens, Fundamentaltheologe in Luzern, tritt
ebenfalls, wie Gruber, firr die Auffassung von
»Theologie als Reflexion auf christliche Glau-
benspraxis” (221) ein. Einerseits stellt er in einer
biblisch-systematischen = Rekonstruktion Jesu
Leben als Inbegriff kommunikativen Handelns
heraus, andrerseits expliziert er das von Peukert
herausgearbeitete ,Paradox anamnetischer Soli-
daritat’, wonach kommunikatives Handeln, auf
universale Kommunikationsgemeinschaft zie-
lend, oft genug in den Tod fiihrt, soda8 sich die
Frage nach den Opfern erhebt und die theologi-
sche Handlungstheorie die Unterstellung der
Existenz Gottes, der rettenden Wirklichkeit, als
notwendig einklagt. In der Konzentration auf
handlungstheoretische Perspektiven vergessen
die beiden Autoren jedoch nicht zu betonen, daf8
religiose Rede damit nicht auf blo8 ,,expressive”
(vgl. 259, Gefithlen Ausdruck verleihend) oder
,performative” (26, eine bestimmte Praxis aus-
16send) reduziert werden darf.

Gegen eine vorschnelle Identifikation dieses
Sachgehaltes religioser Rede tritt Venetz, Profes-
sor fiir Neues Testament in Fribourg, ein: Eine
Ermittlung desselben durch das schlichte Pochen
etwa auf die Bibel als Wort Gottes, unterliuft er
durch eine Hermeneutik dessen, was als Wort
Gottes aufzufassen sei. Ist das Wort Gottes iden-
tisch mit den Sétzen, die Paulus zum Beispiel an
die Korinther schreibt, und im Verlesen dersel-



418

Aktuelle Fragen

ben die Antwort zu finden auf die Frage, was uns
Gott durch Paulus sagen will? Da Paulus an die
Korinther schreibt, sagt er uns vorderhand ein-
mal gar nichts. Als Wort Gottes ist, gleichsam
satzpositivistisch beziehungsweise fundamen-
talistisch, nicht die konkrete abgedruckte Wort-
folge in ihrer Bedeutung zu nehmen, sondern als
Wort Gottes hat die ganze Gesprichssituation,
daB ndmlich Paulus bestimmte Sitze an die
Gemeinde in Korinth schreibt, zu gelten. Durch
diese distanzierende Hermeneutik 148t sich Ab-
stand zum Text gewinnen, in der Folge in syste-
matischer Perspektive der dialogische Charakter
von Offenbarung unterstreichen, und ist man zu
einem dialogischen, gesprachshaften und dann
durchaus auch adaptierenden Umgang mit der
Bibel ermutigt.

Dieser Band bietet eine akzentuierte, niveauvolle
Materialsammlung zu derzeit géngigen ,Er-
kenntniswegen in der Theologie’. Wer der Dis-
ziplin fremd oder, zwar entfremdet, wieder
Anschluf an gegenwirtige theologische Diskus-
sionen sucht, fiir den bietet das Buch ,Erkennt-
niswege in die Theologie’.

Linz Michael Hofer

B RICHTER KLEMENS/SCHMALZLE UDO F.
(Hg.), Fiir eine Kirche des Dialogs. Franz Kardinal
Konig - Hanna-Renate Laurien Ehrendoktoren
der Katholisch-Theologischen Fakultét der West-
falischen Wilhelms-Universitat Miinster. (MThA
44). Oros, Altenberge 1996. (131). Kart. DM 28,—.

Die katholisch-theologische Fakultidt von Miin-
ster hat 1994 Kardinal Franz Koénig und 1996
Hanna-Renate Laurien die Ehrendoktorwiirde
verliehen. Der Band dokumentiert die bei den
beiden Anlassen gehaltenen Ansprachen und
von Kardinal Kénig noch die Erinnerungen an
,seinen’ Konzilstheologen Karl Rahner, die er bei
diesem Anlaff im Rahmen einer Gastvorlesung
dargelegt hat.

In den Antworten auf die Laudationes, die fiir
Kardinal Koénig H. Vorgrimmler und fiir Frau
Laurien E. Zenger gehalten hat, geht Kardinal
Konig auf den Weg der katholischen Christenheit
ins 3. Jahrtausend ein, wobei er vor allem die
Weichenstellungen im Auge hat, die im letzten
Konzil vorgenommen wurden. H.-R. Laurien
setzt sich in ihrem Vortrag fiir eine Kirche des
Dialogs ein. Sie sieht die Kirche in der Spannung,
daf einerseits alles Wesentliche ein fiir allemal
gesagt ist und daf8 es doch ein Fortschreiten gibt,
bei dem sich der Dialog zwischen den vorhande-
nen Gegenpositionen manchmal wie ein politi-

scher Kompromif3 ausnimmt, der eingegangen
wird, damit etwas weitergeht. Dialog bedeutet
aber auch, da8 beim jeweils anderen das Gefiihl
der Ohnmacht reduziert wird, was mit der Frage
des Rechtsschutzes zusammenhéngt.

Der Vorteil von kurzen Beitridgen, wie sie der
Band enthilt, liegt darin, daf8 bestimmte Positio-
nen akzentuierter und griffiger zu Ausdruck
kommen, als dies bei lingeren Abhandlungen
normalerweise der Fall ist.

Linz Josef Janda

MW BEINERT WOLFGANG, Amt — Tradition —
Gehorsam. Spannungsfelder kirchlichen Lebens.
Horen, was der Geist den Gemeinden sagt.
(150). Friedrich Pustet, Regensburg 1998. Kart.
DM 32,-/S 235,~/sFr 30,—.

Im Blick auf die bevorstehende Jahrtausend-
wende hat Papst Johannes Paul II. das zweite
Jahr der Vorbereitung (1998) in besonderer Weise
dem Heiligen Geist gewidmet und dabei die
Notwendigkeit und Dringlichkeit der ,Wieder-
entdeckung der Anwesenheit und Wirksamkeit des
Geistes, der in der Kirche wirkt” (145, zit. auch 7)
herausgestellt. Der emeritierte Regensburger
Dogmatiker Wolfgang Beinert greift mit dem
vorliegenden Biichlein (und den diesem zugrun-
deliegenden Vortragen) die péapstliche Anregung
auf und zeigt dabei, da8 die weitgehende Geist-
vergessenheit in Vergangenheit und Gegenwart
Konsequenzen fiir das kirchliche Selbstverstand-
nis und den kirchlichen Alltag hat. Denn die
wichtigen und durch das Lehramt zu Recht in
Erinnerung gebrachten Begriffe des Amtes, der
Tradition und des Gehorsams stehen nicht allein.
Beachtung verdienen daneben jene Wirklichkei-
ten, deren Wahrheit und Notwendigkeit sich
schon darin andeutet, da8 die Kirche in unseren
Symbola im pneumatologischen Teil thematisiert
wird. Begriffe wie Charisma, Wandel und Dialog
sind deshalb komplementr zu jenen Worten, die
den Haupttitel des Buches ausmachen. Daraus
aber ergibt sich die grundlegende Einsicht: ,Die
ekklesiale Wirklichkeit ist wesentlich dialektisch
und spannungsgeladen.” (32)

Beinert zeigt in seinem Buch, da88 grundlegende
ekklesiologische Uberlegungen in einer Bezie-
hung zu aktuellen Fragen und Sorgen in der
Kirche stehen und daf8 umgekehrt die aktuellen
Schwierigkeiten nicht unwesentlich von meist
unhinterfragten theologischen Grundentschei-
dungen verursacht werden. Wer vor allem nach
Sicherheit in einer sich wandelnden Welt sucht,
neigt eher zu einem christomonistischen Kir-
chenmodell, das die dynamische Kraft des Gei-



