
438 Religionswissenschaft

atsache sichtbar, da{fs das Nicht-anhaften das anschauung‘ ist eın vorphilosophisches Paradig-
Irdische bei Franziskus zugunsten ınes ‚An- bestimmt durch ıne eihe VONMN kulturellen,
haftens eıne vertiraut gewordene Person ozio-ökonomischen un!5klimatologischen
geschieht un! nicht als Verlöschen ın eın Na- aktore!  DA ‚stermann, 78) Entscheide: ist
menloses un! Unbenennbares Z.Uu verstehen ıst. demnach eiIne zweifache Einsicht: Westliche und
Janzen weißf natürlich diese Unterschiede indianische Religiosität unterscheiden sich durch
un! welist uch darauf hin, ber bleibt der Eıin- ihre jeweilige „Weltsicht”, die bestimmte kultu-
druck, dafs S1IEe Laufe der Untersuchung {[was relle enk- und Lebensmuster impliziert; aller-

Vergessenheit geraten. dings und das ist theologisch zentral chlie-
Linz en unterschiedliche „KOosmovısıonen“ nicht0SE) anda

notwendig den Glauben eın und denselben
‚ott (vgl 5l, 61) Wenn dies der Fall ist, dann
ergibt sich dieser reziprok gültigen Zugangs-a FORNET-B  "ANCOUR RAUL (Hg.), Mystik
welse ZU Geheimnis Gottes eiıne radikale An-der Frde. emente iıner indianischen Theologie

(Theologie der Dritten Welt, 23) Herder, Frei- frage die klassische Offenbarungstheologie:
burg 1997 Kart. 39,80/5 291 ,—/ Haben die indianischen Religionen nur) el.

n der christlichen ahrheit, der tellen S1e eineHr 38,—.
Dieses Werk versucht, die Vielfalt der Religionen ursprüngliche, autochthone Offenbarung Gottes
un| Kulturen Amerikas wahrzunehmen, eın dar? „Mys der Erde“ ware demgemäß keine

unverbindliche spirituelle Formel, sondern Aus-Stück weiıt nachzuvollziehen und theologisch zu

reflektieren. on 1m OrWOo: weist der Heraus- druck ines fundamentaltheologischen st-
geber darauf hin, dafs clie indianischen Kulturen verständnisses (vgl 5 A 116, 201), das sich ZU

Beispiel das okumen); VOon Santo omingoals gegenwärtige Gesprächspartner sehen sind,
(1992) noch nicht eigen machen onnte (vgl.die ureigene Denkstrukturen ausgebildet haben

amıt ist die entscheidende hermeneutische Per- 118, Anm. 15) In dieser rage nach der offenba-
spektive angegeben: nicht eiıne SU! oloniali- rungstheologischen Relevanz indigener Religio0-

nen dürfte die eigentliche Brisanz des vorliegen-stische „Inkulturation” ist gefragt, die etztlich
Von der Evidenz 1nes en Kerns „der‘  ‚44 Philo- den Werkes liegen. Es c@e1 ber uch auf die
sophie ausgeht, der dann andere Kulturen eliın- fundierte religionswissenschaftliche uselinan-

dersetzung (vgl. bes. die Aufsätze VOIN Enriquezupflanzen sel, sondern der Satz der „Inter-
Kosner 42-75| und Josef Estermann 76-—106]|kulturalität“ (14), der Philosophie und Theologie

durch den konsequenten Einbezug in ınen soli- verwlesen SOWIle auf die ausdrückliche Berück-
darischen kulturellen Austausch reKons:|  lert. sichtigung der sozlalen/ politischen / wirtschaft-

lichen Dimension des Verhältnisses zwischenMiıt anderen en Hür eıne eCc| Begegnung
mıiıt indianischer Religiosität genugt 6S NC} VO  - indianischen Religionen und westlichem hri-
ıner für „selbstverständlic gehaltenen Ba- stentum (vgl aulo Suess |.  —' u.a.) Zwel-

fellos berühren die eiträge dieses Buches ınen615 europäischen Denkens aQus andere Kulturen
Lebensnerv gegenwärtiger eologie und gebenun:! Religionen würdigen; vielmehr hat sich

die europäische unı: nordamerikanische Lebens- uch denen, S1e sich bisher den Anliegen kontex-
welt ihrer eigenen Partikularität un Exotik tueller Theologie weniger gewidmet aben, viel

denken.bewußt Zu werden, Z.U entdecken, daf(s ihre
vermeintlich „universale” Logik SCeNAUSO rela- Corrigenda: 1 ' / Zeile: Menschen; 52, 11
tiv i1st WI1e die ıner jeden anderen ultur dieser ‚eıle V, ansprechen; 6 'J Zeile: sSe1n; 9 /
Erde. Anm. 3 ' ‚e1le‘: bestimmten; 102, Zeile:
Die Überzeugung der unableitbaren Alterität säkularer; 117, Zeile: gepräagt ist. P 119
indianischer Religiosität ezug auf das west- die Anmerkung mufß auf die na e1te und
1C| en ist grundlegend das vorliegende die Nummer ,16” erhalten sta „0*”); 124,

Zeile wahr:; 145, Göttern:;Werk. Enrique Kosner hält fest: „Das indigene
en und das okzidentale en sind wel 166, 4./5. Zeile: OffenDar eın falscher Absatz
gegensätzliche, unterschiedliche, sich 'em\! eingefügt; 182, 11 Zeile Zersplitterung;
Welten”“” 42) Ebenso betont OSse: Estermann: 1 Zeile: fehlt eın Wort [Satz ist unvVer-

ständlich]; 212, Zeile friedliebenden; 217,„Das abendländische und andıne Denken sind
vielen Punkten wel diamentral entgegengesetZ- e11le unı Zeile: 'orte wurden ITT-

Weltdeutungen“ Was allerdings diesen mlich getrennt; 241, Zeile: unNns; 248,
Zeile eine; zudem fielen mehrmals dieGegensatz ausmacht, Afst sich vorbehaltlich

Umlautzeichen I5 148, 11 Zeile; 148, Anm.der ständigen Gefahr ıner Vereinnahmung
durch westliche Kategorien mit dem Begriff der 6 ' Zeile; 149, eile; 150, Zeile v.u. ]
„Kosmoviısıon“ andeuten: „Jede derartige ‚Welt- 1NZ Franz Gmaiiner-Pranz!

438 

Tatsache sichtbar, daß das Nicht-anhaften an das 
Irdische bei Franziskus zugunsten eines ,An­
haftens' an eine ihm vertraut gewordene Person 
geschieht und nicht als Verlöschen in ein Na­
menloses und Unbenennbares zu verstehen ist. 
Janzen weiß natürlich um diese Unterschiede 
und weist auch darauf hin, aber es bleibt der Ein­
druck, daß sie im Laufe der Untersuchung etwas 
in Vergessenheit geraten. 
Linz Josef Janda 

• FORNET-BETANCOURT RAUL (Hg.), Mystik 
der Erde. Elemente einer indianischen Theologie 
(Theologie der Dritten Welt, 23). Herder, Frei­
burg 1997. (260). Kart. DM 39,80/S 291,-/ 
sFr38,-. 
Dieses Werk versucht, die Vielfalt der Religionen 
und Kulturen Amerikas wahrzunehmen, ein 
Stück weit nachzuvollziehen und theologisch zu 
reflektieren. Schon im Vorwort weist der Heraus­
geber darauf hin, daß die indianischen Kulturen 
als gegenwärtige Gesprächspartner zu sehen sind, 
die ureigene Denkstrukturen ausgebildet haben. 
Damit ist die entscheidende hermeneutische Per­
spektive angegeben: nicht eine - subtil koloniali­
stische - "Inkulturation" ist gefragt, die letztlich 
von der Evidenz eines harten Kerns "der" Philo­
sophie ausgeht, der dann in andere Kulturen ein­
zupflanzen sei, sondern der Ansatz der "Inter­
kulturalität" (14), der Philosophie und Theologie 
durch den konsequenten Einbezug in einen soli­
darischen kulturellen Austausch rekonstruiert. 
Mit anderen Worten: Für eine echte Begegnung 
mit indianischer Religiosität genügt es nicht, von 
einer - für "selbstverständlich" gehaltenen - Ba­
sis europäischen Denkens aus andere Kulturen 
und Religionen zu würdigen; vielmehr hat sich 
die europäische und nordamerikanische Lebens­
weit ihrer eigenen Partikularität und Exotik 
bewußt zu werden, um zu entdecken, daß ihre -
vermeintlich "universale" - Logik genauso rela­
tiv ist wie die einer jeden anderen Kultur dieser 
Erde. 
Die Überzeugung der unableitbaren Alterität 
indianischer Religiosität in bezug auf das west­
liche Leben ist grundlegend für das vorliegende 
Werk. Enrique Rosner hält fest: "Das indigene 
Denken und das okzidentale Denken sind zwei 
gegensätzliche, unterschiedliche, sich fremde 
Welten" (42). Ebenso betont Josef Estermann: 
"Das abendländische und andine Denken sind in 
vielen Punkten zwei diamentral entgegengesetz­
te Weltdeutungen" (105). Was allerdings diesen 
Gegensatz ausmacht, läßt sich - vorbehaltlich 
der ständigen Gefahr einer Vereinnahmung 
durch westliche Kategorien - mit dem Begriff der 
"Kosmovision" andeuten: "Jede derartige ,Welt-

Religionswissenschaft 

anschauung' ist ein vorphilosophisches Paradig­
ma, bestimmt durch eine Reihe von kulturellen, 
sozio-ökonomischen und sogar klimatologischen 
Faktoren" (Estermann, 78). Entscheidend ist 
demnach eine zweifache Einsicht: Westliche und 
indianische Religiosität unterscheiden sich durch 
ihre jeweilige "Weitsicht", die bestimmte kultu­
relle Denk- und Lebensmuster impliziert; aller­
dings - und das ist theologisch zentral - schlie­
ßen unterschiedliche "Kosmovisionen" nicht 
notwendig den Glauben an ein und denselben 
Gott aus (vgl. 51, 61). Wenn dies der Fall ist, dann 
ergibt sich aus dieser reziprok gültigen Zugangs­
weise zum Geheimnis Gottes eine radikale An­
frage an die klassische Offenbarungs theologie: 
Haben die indianischen Religionen (nur) Anteil 
an der christlichen Wahrheit, oder stellen sie eine 
ursprüngliche, autochthone Offenbarung Gottes 
dar? "Mystik der Erde" wäre demgemäß keine 
unverbindliche spirituelle Formel, sondern Aus­
druck eines fundamentaltheologischen Selbst­
verständnisses (vgl. 54, 116, 201), das sich zum 
Beispiel das Dokument von Santo Domingo 
(1992) noch nicht zu eigen machen konnte (vgl. 
118, Anm. 15). In dieser Frage nach der offenba­
rungstheologischen Relevanz indigener Religio­
nen dürfte die eigentliche Brisanz des vorliegen­
den Werkes liegen. Es sei aber auch auf die 
fundierte religionswissenschaftliche Auseinan­
dersetzung (vgl. bes. die Aufsätze von Enrique 
Rosner [42-75) und Josef Estermann [76-106) 
verwiesen sowie auf die ausdrückliche Berück­
sichtigung der sozialen/politischen/wirtschaft­
lichen Dimension des Verhältnisses zwischen 
indianischen Religionen und westlichem Chri­
stentum (vgl. Paulo Suess [216-229) u.a.). Zwei­
fellos'berühren die Beiträge dieses Buches einen 
Lebensnerv gegenwärtiger Theologie und geben 
auch denen, sie sich bisher den Anliegen kontex­
tueller Theologie weniger gewidmet haben, viel 
zudenken. 
Corrigenda: S. 16, 17. Zeile: Menschen; S. 52, 11. 
Zeile v.u.: ansprgchen; S. 68, 18. Zeile: Sgin; S. 93, 
Anm. 33, 1. Zeile: bgstimmten; S. 102, 2. Zeile: 
säkularer; S. 117, 19. Zeile: geprägt ist •... ; S. 119: 
die Anmerkung muß auf die nächste Seite und 
die Nummer ,,16" erhalten (statt ,,0"); S. 124, 
8. Zeile v.u.: wahr; S. 145, Anm. 55: Göttern; 
S. 166, 4./5. Zeile: offenbar ein falscher Absatz 
eingefügt; S. 182, 11. Zeile v.u.: Zerliplitterung; 
S. 184, 6. Zeile: es fehlt ein Wort [Satz ist unver­
ständlich); S. 212, 9. Zeile: friedljgbenden; S. 217, 
4. Zeile und S. 225, 1. Zeile: Worte wurden irr­
tümlich getrennt; S. 241, 13. Zeile: ~ s. 248, 
1. Zeile v. u.: ein!:; zudem fielen mehrmals die 
Umlautzeichen aus [So 148, 11. Zeile; S. 148, Anm. 
68,6. Zeile; S. 149,5. Zeile; S. 150, 1. Zeile v.u.). 
Linz Franz Gmainer-Pranzl 


