438

" Religionswissenschaft

Tatsache sichtbar, daf8 das Nicht-anhaften an das
Irdische bei Franziskus zugunsten eines ,An-
haftens’ an eine ihm vertraut gewordene Person
geschieht und nicht als Verléschen in ein Na-
menloses und Unbenennbares zu verstehen ist.
Janzen weifl natiirlich um diese Unterschiede
und weist auch darauf hin, aber es bleibt der Ein-
druck, daB sie im Laufe der Untersuchung etwas
in Vergessenheit geraten.

Linz Josef Janda

B FORNET-BETANCOURT RAUL (Hg.), Mystik
der Erde. Elemente einer indianischen Theologie
(Theologie der Dritten Welt, 23). Herder, Frei-
burg 1997. (260). Kart. DM 39,80/S 291,-/
sFr 38,-.

Dieses Werk versucht, die Vielfalt der Religionen
und Kulturen Amerikas wahrzunehmen, ein
Stiick weit nachzuvollziehen und theologisch zu
reflektieren. Schon im Vorwort weist der Heraus-
geber darauf hin, daf8 die indianischen Kulturen
als gegenwiirtige Gesprachspartner zu sehen sind,
die ureigene Denkstrukturen ausgebildet haben.
Damit ist die entscheidende hermeneutische Per-
spektive angegeben: nicht eine — subtil koloniali-
stische — , Inkulturation” ist gefragt, die letztlich
von der Evidenz eines harten Kerns , der” Philo-
sophie ausgeht, der dann in andere Kulturen ein-
zupflanzen sei, sondern der Ansatz der ,Inter-
kulturalitét” (14), der Philosophie und Theologie
durch den konsequenten Einbezug in einen soli-
darischen kulturellen Austausch rekonstruiert.
Mit anderen Worten: Fiir eine echte Begegnung
mit indianischer Religiositat geniigt es nicht, von
einer - fiir ,selbstverstandlich” gehaltenen - Ba-
sis europdischen Denkens aus andere Kulturen
und Religionen zu wiirdigen; vielmehr hat sich
die europédische und nordamerikanische Lebens-
welt ihrer eigenen Partikularitdit und Exotik
bewuft zu werden, um zu entdecken, daf8 ihre —
vermeintlich ,universale” — Logik genauso rela-
tiv ist wie die einer jeden anderen Kultur dieser
Erde.

Die Uberzeugung der unableitbaren Alteritit
indianischer Religiositét in bezug auf das west-
liche Leben ist grundlegend fiir das vorliegende
Werk. Enrique Rosner hélt fest: ,Das indigene
Denken und das okzidentale Denken sind zwei
gegensitzliche, unterschiedliche, sich fremde
Welten” (42). Ebenso betont Josef Estermann:
,Das abendldndische und andine Denken sind in
vielen Punkten zwei diamentral entgegengesetz-
te Weltdeutungen” (105). Was allerdings diesen
Gegensatz ausmacht, 148t sich — vorbehaltlich
der stindigen Gefahr einer Vereinnahmung
durch westliche Kategorien — mit dem Begriff der
+Kosmovision” andeuten: ,Jede derartige ,Welt-

anschauung’ ist ein vorphilosophisches Paradig-
ma, bestimmt durch eine Reihe von kulturellen,
sozio-6konomischen und sogar klimatologischen
Faktoren” (Estermann, 78). Entscheidend ist
demnach eine zweifache Einsicht: Westliche und
indianische Religiositat unterscheiden sich durch
ihre jeweilige ,,Weltsicht”, die bestimmte kultu-
relle Denk- und Lebensmuster impliziert; aller-
dings - und das ist theologisch zentral — schlie-
Ben unterschiedliche ,Kosmovisionen” nicht
notwendig den Glauben an ein und denselben
Gott aus (vgl. 51, 61). Wenn dies der Fall ist, dann
ergibt sich aus dieser reziprok giiltigen Zugangs-
weise zum Geheimnis Gottes eine radikale An-
frage an die klassische Offenbarungstheologie:
Haben die indianischen Religionen (nur) Anteil
an der christlichen Wahrheit, oder stellen sie eine
urspriingliche, autochthone Offenbarung Gottes
dar? ,Mystik der Erde” wire demgemaf keine
unverbindliche spirituelle Formel, sondern Aus-
druck eines fundamentaltheologischen Selbst-
verstandnisses (vgl. 54, 116, 201), das sich zum
Beispiel das Dokument von Santo Domingo
(1992) noch nicht zu eigen machen konnte (vgl.
118, Anm. 15). In dieser Frage nach der offenba-
rungstheologischen Relevanz indigener Religio-
nen diirfte die eigentliche Brisanz des vorliegen-
den Werkes liegen. Es sei aber auch auf die
fundierte religionswissenschaftliche Auseinan-
dersetzung (vgl. bes. die Aufsitze von Enrique
Rosner [42-75] und Josef Estermann [76-106]
verwiesen sowie auf die ausdriickliche Beriick-
sichtigung der sozialen/politischen/wirtschaft-
lichen Dimension des Verhilinisses zwischen
indianischen Religionen und westlichem Chri-
stentum (vgl. Paulo Suess [216-229] u.a.). Zwei-
fellos beriihren die Beitrége dieses Buches einen
Lebensnerv gegenwirtiger Theologie und geben
auch denen, sie sich bisher den Anliegen kontex-
tueller Theologie weniger gewidmet haben, viel
zu denken.

Corrigenda: S. 16, 17. Zeile: Menschen; S. 52, 11.
Zeile v.u.: ansprechen; S. 68, 18. Zeile: sein; S. 93,
Anm. 33, 1. Zeile: bestimmten; S. 102, 2. Zeile:
sakularer; S. 117, 19. Zeile: gepragt ist. ...; S. 119:
die Anmerkung muf$ auf die néchste Seite und
die Nummer ,,16” erhalten (statt ,0“); S. 124,
8. Zeile v.u.: wahr; S. 145, Anm. 55: Gottern;
S. 166, 4./5. Zeile: offenbar ein falscher Absatz
eingefiigt; S. 182, 11. Zeile v.u.: Zersplitterung;
S. 184, 6. Zeile: es fehlt ein Wort [Satz ist unver-
stindlich]; S. 212, 9. Zeile: friedliebenden; S. 217,
4. Zeile und S. 225, 1. Zeile: Worte wurden irr-
tiimlich getrennt; S. 241, 13. Zeile: uns; s. 248,
1. Zeile v.u.: eing; zudem fielen mehrmals die
Umlautzeichen aus [S. 148, 11. Zeile; S. 148, Anm.
68, 6. Zeile; S. 149, 5. Zeile; S. 150, 1. Zeile v.u.].
Linz Franz Gmainer-Pranzl



