78

Lederhilger — Kalb/Rémische Erlasse

SEVERIN LEDERHILGER/HERBERT KALB

Romische Erldsse und Entscheidungen

Pipstlicher Rat zur Férderung
der Einheit der Christen:

Die Okumenische Dimension in
der Ausbildung derer, die in

der Seelsorge arbeiten

Bereits im Marz 1998 stellte der Papst-
liche Rat zur Forderung der Einheit der
Christen das bislang nicht in Deutsch
ver6ffentlichte Dokument The Ecumeni-
cal Dimension in the Formation of Those
Engaged in Pastoral Work vor, wonach
das 6kumenische Bemiihen zur Wie-
dergewinnung der Einheit der christ-
lichen Kirchen verstérkt in die Ausbil-
dungsprogramme der in der Pastoral
tatigen Personen miteinbezogen wer-
den soll. Dabei griff man ein dran-
gendes Anliegen von Papst Johannes
Paul II. auf, das bereits im iiberarbeite-
ten Okumenischen Direktorium (1993)
sowie in der Enzyklika Ut unum sint
(25.5.1995) einen vorrangigen Stellen-
wert erhalten hat. Diese Texte bilden
ausdriicklich den Kontext des vorlie-
genden Studiendokumentes.

Der Piapstliche Rat verweist darauf,
dafs zwar alle Glaubigen an der Forde-
rung der Einheit der Christen interes-
siert sein sollen, daf$ aber vor allem die
Seelsorger/innen im Rahmen ihrer
Ausbildung umfassend iiber die Er-
gebnisse des theologischen Dialoges
informiert werden miissen. Zudem
sollen sie die Mdglichkeiten zu prakti-
scher Zusammenarbeit wahrnehmen
und die Gelegenheiten zu Begegnungs-
erfahrungen in vielféltiger Weise niit-
zen, um auch den spirituellen und
liturgischen Reichtum nichtkatholi-

scher Christen besser kennenzulernen.
Generell stellt ,Okumenismus’ ein alle
Facher tibergreifendes Lern- und For-
schungsprinzip dar und ist deshalb
in je spezifischer Weise zu beriicksich-
tigen. Insbesondere jene, die kurz vor
ihrem Praxiseinsatz stehen, sollen mit
den konkreten Fragen der Sakramen-
tenpastoral vertraut sein (zum Beispiel
Taufe, Patenschaft, 6kumenische Got-
tesdienste, Trauungen konfessionsver-
schiedener Paare). Detaillierte Vor-
schlige zu Schliisselbegriffen der Oku-
mene, zur Methodologie und zur prak-
tischen Durchfiihrung dieses Lehr-
bereiches verdeutlichen die Themen-
vielfalt in der Aus- und Weiterbildung
der in der Seelsorge Tatigen. Zudem
wird ein eigener Studiengang »Oku-
menismus« angeregt, wofiir summa-
risch ein thematischer Verlaufsplan
erstellt wurde. (Sekretariat der Dt.
Bischofskonferenz [Hg.], Verlautbarun-
gen des Apostolischen Stuhls, Nr. 134)

Johannes Paul II., Apostolisches
Schreiben MP Ad tuendam fidem
vom 18. Mai 1998. Kongregation fiir
die Glaubenslehre, Lehrmdfiger
Kommentar zur Schlufiformel der
Professio fidei vom 29. Juni 1998

Obwohl es schon bisher immer wie-
der Korrekturen und Klarstellungen
beziiglich einzelner Bestimmungen
des CIC/1983 beziehungsweise des
CCEO/1990 (zumeist durch Authen-
tische Interpretationen) gegeben hat,
wurde erstmals in dem Apostolischen
Schreiben (motu proprio) Ad tuendam



Lederhilger — Kalb/Rémische Erlasse

79

fidem von Papst Johannes Paul II. eine
umfassendere Einfiigung zum besse-
ren ,Schutz des Glaubens” vorgenom-
men. Dabei richtet sich das Dokument
gegen Irrtiimer, die ,insbesondere bei
denen (aufgetreten sind), die sich mit
den Disziplinen der Theologie beschif-
tigen”, und soll nunmehr ausdriicklich
die sanktionsbewehrte Pflicht aufer-
legen, auch ,die vom Lehramt der
Kirche in endgiiltiger Weise vorgeleg-
ten Wahrheiten (entsprechend) zu be-
achten” (Einleitung).

Bereits 1989 wurde seitens der Kongre-
gation fiir die Glaubenslehre fiir alle,
die ,ein Amt iibernehmen, das sich
direkt oder indirekt auf die vertieftere
Forschung im Bereich der Wahrheiten
tiber Glaube und Sitten bezieht oder
mit einer besonderen Vollmacht in der
Leitung der Kirche verbunden ist” (vgl.
can. 833 CIC), der Zusatz einer Uber-
nahmeverpflichtung hinsichtlich aller
Lehraussagen entsprechend deren
dogmatisch gestufter Verbindlichkeit
in die offizielle Formel bei der Able-
gung des Glaubensbekenntnisses ein-
gefiigt, wobei man drei Kategorien von
Wahrheiten unterscheidet. Die Professio
fidei, der das Nizanokonstantinopolita-
nische Symbolum vorangestellt ist,
lautet in der amtlichen Ubersetzung
fiir Osterreich (Abl. d. OBK Nr. 5 vom
30.4.1991, S. 5): ,(1) Mit Festigkeit
glaube ich auch alles, was im geschrie-
benen oder {iberlieferten Gotteswort
enthalten ist und was von der Kirche -
sei es durch feierliches Urteil, sei es
durch das ordentliche und allgemeine
Lehramt — als von Gott geoffenbart zu
glauben vorgelegt wird. (2) Mit Festig-
keit nehme ich weiters an und halte an
allem und jedem einzelnen fest, was
beziiglich der Glaubens- und Sitten-
lehre von der Kirche definitiv vorgelegt
wird. (3) Ferner hange ich mit religios
gegrindetem Gehorsam des Willens

und des Verstandes den Lehren an,
welche der Romische Bischof oder das
Kollegium der Bischofe verkiinden,
wenn sie das authentische Lehramt
austiiben, auch wenn sie dieselben nicht
in endgiiltiger Weise auszusprechen
beabsichtigen”.

Wahrend der erste und dritte Absatz in
der Rechtsordnung der katholischen
Kirche des lateinischen Ritus (cc. 750,
752 CIC/1983) wie der orientalischen
Rituskirchen (cc. 598, 599 CCEO/1990)
berticksichtigt wurden, mangelte es
hinsichtlich des zweiten Abschnittes an
einer adédquaten juridischen, diszipli-
ndren und strafrechtlichen Umsetzung.
Gerade dieser Bereich aber ist nach
Ansicht des Papstes ,,von grofiter Be-
deutung, da er sich auf die mit der
gottlichen Offenbarung notwendiger-
weise verkniipften Wahrheiten bezieht.
Diese Wahrheiten, die bei der Erfor-
schung der katholischen Glaubens-
lehre eine besondere Inspiration des
Heiligen Geistes fiir das tiefere Ver-
stindnis einer bestimmten Wahrheit
tiber Glaube oder Sitten durch die
Kirche zum Ausdruck bringen, sind
aus historischen Griinden oder als logi-
sche Folge mit der Offenbarung ver-
kniipft”. Daher wird can. 750 CIC
(= can. 598 CCEO) in zwei Paragra-
phen unterteilt, wovon §2 lautet: ,Fest
anzuerkennen und zu halten ist auch
alles und jedes, was vom Lehramt der
Kirche beziiglich des Glaubens und der
Sitten endgiiltig vorgelegt wird, das
also, was zur unversehrten Bewahrung
und zur getreuen Darlegung des Glau-
bensgutes erforderlich ist; daher
widersetzt sich der Lehre der Kirche,
wer diese als endgiiltig zu haltenden
Sédtze ablehnt”. Wer trotzdem eine
derartige Lehre, ,wortiber can. 750 §2
oder can. 752 handelt, hartnickig ab-
lehnt und, nach Verwarnung durch
den Apostolischen Stuhl oder den



80

Lederhilger — Kalb/Rémische Erlasse

Ordinarius, nicht widerruft”, soll ,mit
einer gerechten Strafe” belegt werden
(can. 1371 CIC; vgl. can. 1436 CCEO).
Die Kongregation fiir die Glaubens-
lehre fiigte im Rahmen der Promulga-
tion einen mit 29. Juni 1998 datierten
~Lehrmapigen Kommentar zur Schluffor-
mel der Professio fidei” an. Darin werden
die einzelnen Aussagekategorien des
kirchlichen Lehramtes im Blick auf die
Ordnung der Wahrheiten, denen die
Glaubigen anzuhangen haben, beziig-
lich ihres dogmatischen Verbindlich-
keitscharakters verdeutlicht sowie an-
hand von Beispielen — insbesondere
der jiingeren Lehrverkiindigung — er-
lautert.

Demnach betrifft der erste Absatz in
der SchlufSformel der Professio fidei alle
jene Lehren gottlichen und katholi-
schen Glaubens, welche die Kirche
formell als von Gott geoffenbart vor-
legt, die als solche unabanderlich sind
und daher Glaubenszustimmung ver-
langen, wie etwa die christologischen
oder marianischen Dogmen, die Ein-
setzung der Sakramente durch Chri-
stus und ihre Gnadenwirksamkeit oder
der Primat des Papstes (vgl. Nr. 11).
»Diese Lehren sind im geschriebenen
oder {iberlieferten Wort Gottes enthal-
ten und werden durch ein feierliches
Urteil als von Gott geoffenbarte Wahr-
heiten definiert, sei es vom Papst,
wenn er »ex cathedra« spricht, sei es
durch das auf einem Konzil versam-
melte Bischofskollegium, oder sie wer-
den vom ordentlichen und allgemei-
nen Lehramt als unfehlbar zu glauben
vorgelegt” (Nr. 5). Wer diese Lehren
hartndckig bezweifelt oder leugnet,
zieht sich eine (von selbst eintretende)
Beugestrafe als Haretiker zu (can. 1364
CIC, can. 1436 §1 CCEO).

Die Formel des zweiten Absatzes der
Professio fidei umfafit demgegeniiber
alle jene Aussagen des kirchlichen

Lehramtes, ,die dem dogmatischen
und sittlichen Bereich angehdren und
notwendig sind, um das Glaubensgut
treu zu bewahren und auszulegen,
auch wenn sie vom Lehramt der Kirche
nicht als formell geoffenbart vorgelegt
werden”. Diese Lehren kénnen vom
auflerordentlichen Lehramt definiert
oder vom ordentlichen und allgemei-
nen Lehramt der Kirche als sententia
definitive tenenda (als endgiiltig zu hal-
ten) unfehlbar gelehrt werden, weshalb
auch ihnen von jedem Glaubigen die
~feste und endgiiltige Zustimmung zu
geben” ist (Nr. 6). Als Beispiele, die
zum Teil auch Verwunderung hervor-
gerufen haben, werden unter anderem
die Ungiiltigkeitserklarung anglikani-
scher Weihen durch Leo XIII., die Lehre
von der nur Minnern vorbehaltenen
Priesterweihe, die Unerlaubtheit der
Euthanasie sowie die Unrechtmafig-
keit der Prostitution genannt (Nr. 11).
~Wer (diese Lehren) leugnet, lehnt
Wahrheiten der katholischen Lehre ab
und steht deshalb nicht mehr in der
vollen Gemeinschaft mit der katholi-
schen Kirche” (Nr. 6; vgl. 9).

Dabei wird eingerdumt, daf8 die dies-
beziiglichen Wahrheiten ,verschieden
und in unterschiedlicher Weise mit der
Offenbarung verbunden sein kénnen”,
sei es, dafl sie ,aufgrund einer ge-
schichtlichen Beziehung notwendiger-
weise (mit ihr) verkniipft sind; andere
lassen einen logischen Zusammenhang
erkennen, der eine Etappe im Rei-
fungsprozef§ der Erkenninis der Offen-
barung zum Ausdruck bringt, den die
Kirche zu erfiillen gerufen ist” (Nr. 7).
Die fehlende formale Qualifikation als
ausdriicklich ,geoffenbarte Lehren’
schmilert demnach in keiner Weise
ihren Endgiltigkeitscharakter, noch
dazu, da ,nicht auszuschlieflen (ist),
dafl an einem bestimmten Punkt der
dogmatischen Entwicklung das Ver-



Lederhilger - Kalb/Rémische Erlasse

81

standnis des Inhalts und der Worte des
Glaubensgutes im Leben der Kirche
wachsen und das Lehramt dazu kom-
men kann, einige dieser Lehren auch
als Dogmen goéttlichen und katholi-
schen Glaubens zu verkiinden” (ebd.).
Die Kongregation betont schlieflich
eigens, daf8 es hinsichtlich ,des vollen
und unwiderruflichen Charakters der
Zustimmung”, die diese Wahrheiten
fordern, keinen Unterschied zu den
von der Kirche als von Gott geoffen-
barten gibt, allerdings beruht ,bei
Wahrheiten des ersten Absatzes ... die
Zustimmung direkt auf dem Glauben
an die Autoritit des Wortes Gottes
(de fide credenda)”, wahrend sie sich
,bei Wahrheiten des zweiten Absatzes
.. auf den Glauben an den Beistand,
den der Heilige Geist dem Lehramt
schenkt, und auf die katholische Lehre
von der Unfehlbarkeit des Lehramtes
(de fide tenenda)” stiitzt (Nr. 8).

Im dritten Absatz der Professio fidei
werden jene Lehren angesprochen,
,,die in Sachen des Glaubens und der
Sitten als wahr oder zumindest als
sicher vorgetragen werden, auch wenn
sie nicht durch ein feierliches Urteil
definiert und auch nicht vom ordent-
lichen und allgemeinen Lehramt als
endgiiltig vorgelegt worden sind”. Sie
sind ,authentischer Ausdruck des
ordentlichen Lehramtes des Papstes
oder des Bischofskollegiums und erfor-
dern deshalb religiosen Gehorsam des
Willens und des Verstandes”. Eine
Aussage, die gegen diese Lehren ver-
stofit, ist als irrig, bei Lehren, die Vor-
sichtsmafiregeln darstellen, als ver-
wegen oder gefdhrlich zu qualifizieren
und kann deshalb nicht als gesichert
gelehrt werden.

Nach dem lehrméifligen Kommentar
der Glaubenskongregation zéhlen also
die als ,definitiv’ erklarten Wahrheiten
zum Bereich der unfehlbaren Aussagen

und verlangen damit Glaubenszustim-
mung. Kirchenrechtlich wird jedoch
die Sanktionierung einer Verweige-
rung nur in Parallele zu der von jenen
lehramtlichen Aussagen gesetzt, die
gemdfl can. 1371, n. 1 CIC (lediglich)
Jreligiosen Verstandes- und Willensge-
horsam” erfordern. Verstoie gegen als
endgiiltig gelehrte Wahrheiten kénnen
somit disziplindr mit einer ,gerechten
Strafe’ geahndet werden, ohne daf ent-
schieden ist, ob es sich im vollen Sinn
bereits um die Verweigerung der Glau-
benszustimmung und damit um einen
haretischen Akt (cc. 750, 1364 CIC)
oder aber nur um eine Autoritéts- und
Gehorsamsverweigerung handelt. So
scheint weiterhin offen zu sein, wel-
ches ekklesiale Gewicht lehrméfligen
Irrtiimern dieser Art tatsdchlich zu-
kommt.

(L’Osservatore Romano [dt.] Nr. 29
vom 17. Juli 1998, 6, 7-8)

Johannes Paul I1., Apostolisches
Schreiben Dies Domini
vom 31. Mai 1998

Angesichts der Verdnderung der Feier-
tagskultur in den traditionell christ-
lich geprédgten Landern sah sich Papst
Johannes Paul II. veranlafit, in einem
in funf Kapitel gegliederten Apostoli-
schen Schreiben fiir ,die Heiligung des
Sonntags” einzutreten.

In der Einfiihrung (Nr. 1-7) wird der
Sonntag, der Tag der Auferstehung, als
,der Ur-Feiertag” (SC 106) fiir die
Christen herausgestellt, , der nicht nur
dazu bestimmt ist, der Abfolge der Zeit
einen festen Rhythmus zu geben, son-
dern ihren tiefen Sinn zu enthiillen”
(2). Der Sonntag ist wesentlich mehr
und anderes als ein blofies ,,Wochen-
ende”, das selbst in Liandern, die in
staatlichen Gesetzen den Feiertags-



82

Lederhilger - Kalb/Rémische Erlasse

charakter noch geschiitzt haben, prak-
tisch als ,wochentliche Zeit der Ent-
spannung ... moglichst weitab vom
standigen Wohnsitz” vor allem ,, durch
die Teilnahme an kulturellen, politi-
schen oder sportlichen Aktivitaten”
begangen wird. Gegeniiber diesem
durchaus als positiven Teilaspekt ge-
sehenen gesellschaftlichen Bediirfnis
nach Ruhe und Vergniigen wird die
Vielfalt einer echt christlichen Heili-
gung des Sonntags betont, denn wenn
dieser seinen urspriinglichen Sinn
zugunsten einer oberflachlichen Le-
bensweise verliert, ,kann es gesche-
hen, dal der Mensch nicht mehr den
,Himmel’ sehen kann, weil er in einem
so engen Horizont eingesperrt ist” (4).
Ausdriicklich werden daher vom Papst
alle ortskirchlichen Initiativen begrifit,
die diesem Anliegen dienen (vgl. etwa
die vom Linzer Di6zesanbischof Dr.
Maximilian Aichern wesentlich mitge-
tragene {iiberparteiliche ,Allianz fiir
den Sonntag”). Andererseits wird auch
realistisch wahrgenommen, dafi ,im
Bewufltsein vieler Glaubigen ... nicht
nur der Sinn fiir den zentralen Cha-
rakter der Eucharistie abzunehmen
(scheint), sondern sogar die Pflicht,
dem Herrn dankzusagen durch das
gemeinsame Gebet mit den anderen
innerhalb der kirchlichen Gemeinde”
(5). Darin ist das Anliegen begriindet,

durch die Darlegung der vielen Aspek-

te des Herrentages, die weit tiber eine
Pflichteinmahnung hinausgeht, den
Sonntag fiir die Christen wieder als
yihren Tag” ins Bewufitsein zu rufen:
.die Christus geschenkte Zeit ist nie-
mals verlorene Zeit, sondern eine
gewonnene Zeit fir die tiefe Ver-
menschlichung unserer Beziehungen
und unseres Lebens” (7).

Im I. Kap. »Dies Domini« {iber ,die
Feier des Schopfungswerkes Gottes”
(8-18) verweist Johannes Paul II. ,zur

Einfiihrung in das volle Verstindnis
des Sonntags” auf eine Relecture der
Schopfungserzahlung mit ihrer Span-
nung von Arbeit und ,froher Ruhe’
(jenseits bloer Untatigkeit) sowie auf
eine vertiefte Beschaftigung mit der
Theologie des Sabbats. Als ,unver-
zichtbarer Ausdruck der Beziehung zu
Gott” gegeniiber einer reinen Vor-
schrift religioser Gemeinschaftsdiszi-
plin wird der , Tag der Ruhe” als ,der
von Gott gesegnete und geheiligte Tag”
erlautert (13f). Mit dem Ostergesche-
hen wird der Dies Domini zum »Dies
Christi«, dem das II. Kap. gewidmet ist:
»~der Tag des auferstandenen Herrn
und des Geschenkes des Geistes”
(19-30). Schon bald festigt sich in der
Kirchengeschichte ,die Unterschei-
dung des Sonntags vom jlidischen
Sabbat”. Dies geht einher mit der Beto-
nung der ,Taufdimension des Sonn-
tags” als dem , Tag der Neuschopfung”
(24), weshalb er sich besonders fiir
Tauffeiern eignet und im Missale auch
die Besprengung mit Weihwasser als
Bufiritus vorgesehen ist. Andererseits
aber ist der Sonntag ,nicht nur der
erste Tag, er ist auch der ,achte Tag’,
das heifit, er nimmt im Vergleich zur
Abfolge der sieben Tage eine einzigar-
tige und transzendente Stellung ein,
die nicht nur den Beginn der Zeit, son-
dern auch ihr Ende in der ,zukiinftigen
Ewigkeit’ beschwort” (26). So wird der
Sonntag als ,,unverzichtbarer Tag” (30)
deutlich, an dem die Geistbegabung
auch im gemeinsamen Credo zum
Ausdruck kommt und ihn zum ,Tag
des Glaubens” macht (29).

Das III. Kap. »Dies Ecclesiae« thema-
tisiert die kirchliche Dimension des
Sonntags, insofern ,,die eucharistische
Versammlung das Herz des Sonntags
ist” (31-54). Die sonntégliche Feier des
Herrentages und der Eucharistie steht
im Mittelpunkt des Lebens der Kirche



Lederhilger — Kalb/Romische Erldsse

83

(vgl. KKK Nr. 2177), ist sie doch ,die
Feier der lebendigen Gegenwart des
Auferstandenen inmitten der Seinen”
(31). Insofern die Liturgie ,ihrem
Wesen nach eine Epiphanie der Kirche”
ist, 6ffnet sich die Gemeinde bei der
Eucharistiefeier auch ,, der communio
mit der Weltkirche” (34) und wird zum
vorziiglichen ,,Ort der Einheit” (36). In
diesem Zusammenhang wird daran
erinnert, daf8 es vor allem Aufgabe der
Eltern ist, ihre Kinder zur Teilnahme an
der Sonntagsmesse zu erziehen, wobei
sie hinsichtlich der Erkldrungen von
den Religionslehrer'/ inne/n unter-
stiitzt werden und die Gestaltung von
Kindermessen angeraten sein kann.
Andererseits soll man an diesem , Tag
der Versammlung des Gottesvolkes
die Messen der kleinen Gruppen nicht
fordern”, um das Leben und die Ein-
heit der kirchlichen Gemeinschaft auch
im bunten Bild der verschiedenen
Gruppen, Bewegungen, Vereinigungen
und Ordensgemeinschaften zu bewah-
ren (36). Es wird sodann an die konzi-
liare Aussage erinnert, daff , Wortgot-
tesdienst und Eucharistiefeier so eng
miteinander verbunden (sind), daf8 sie
einen einzigen Kultakt ausmachen”
(SC 56). In der liturgischen Verkiindi-
gung des Wortes Gottes, dem ,Ge-
spriach Gottes mit seinem Volk” (41),
und in der empfohlenen Teilnahme an
der Kommunion (44) werden die Glau-
bigen gestarkt und berufen, ,mit der
Kraft des Auferstandenen und seines
Geistes die Aufgaben anzupacken, die
in ihrem (alltdglichen) Leben auf sie
warten” (45). Deshalb soll der Gottes-
dienst auch gut vorbereitet und unter
Einbeziehung aller angemessen gestal-
tet werden (50f).

Erst nach diesen theologischen Aus-
fiihrungen kommt die normative Fest-
legung des Sonntagsgebotes zur Spra-
che, insofern es von der Kirche fiir

notwendig erachtet wurde, die Gewis-
senspflicht als Gebot geltendzumachen
und erstmals im CIC/1917 gesetzlich
zu positivieren. Can. 1247 CIC/1983
schreibt vor: ,Am Sonntag und an den
anderen gebotenen Feiertagen sind
die Glaubigen zur Teilnahme an der
Mefifeier verpflichtet”. Dies gilt gerade
auch angesichts einer Umwelt, die sich
dem Evangelium gegeniiber , manch-
mal ausgesprochen feindselig, biswei-
len - und das ist hdufiger der Fall -
gleichgiiltig und unempfanglich” ver-
hdlt (48). Andererseits — so Papst
Johannes Paul II. — ,stellt sich fiir die
Bischofe die entsprechende Verpflich-
tung, allen tatsdchlich die Moglichkeit
zur Erfiillung des Gebotes zu bieten”
(49). Daf8 dafiir allerdings die im Doku-
ment erwédhnten Befugnisse zur Mehr-
fachzelebration und zur Vorabend-
messe nicht iiberall ausreichen, zeigt
sich immer haufiger.

Es wire allerdings ,einschrankend”,
die Pflicht zur Heiligung des Sonntags
allein auf , die Teilnahme an der Eucha-
ristie ... zu reduzieren” (52). Vielmehr
soll der ganze Tagesverlauf — Familien-
leben, soziale Beziehungen, Gelegen-
heit zu Erholung und Zerstreuung — im
Lebensstil von dem Frieden und der
Freude des Auferstandenen gepragt
sein. In diesem Kontext wird die Pro-
blematik jener Pfarrgemeinden ange-
sprochen, in denen wegen Priester-
mangels keine Eucharistiefeier stattfin-
den kann. Unter diesen Umstinden
wird man zwar von der Mefverpflich-
tung entschuldigt, es entfillt aber nicht
die Pflicht der Sonntagsheiligung, wes-
halb die Kirche auch die Einberufung
sonntédglicher Versammlungen bei Ab-
wesenheit des Priesters in dieser Pfarr-
gemeinde ,empfiehlt”, die das Ziel,
namlich die Feier des Mefopfers, nie-
mals aus den Augen verliert (53). Die
Rundfunk- und Fernsehiibertragungen



84

Lederhilger — Kalb/Rémische Erlasse

stellen fiir die Kranken, Gebrechlichen
oder sonst aus einem schwerwiegen-
den Grund Verhinderten — und daher
von der Erfiillung des Gebotes Ent-
schuldigten — eine ,wertvolle Hilfe”
dar, bilden aber ,an sich keine befrie-
digende Erfiillung des Sonntagsgebo-
tes”, da dieses die Zusammenkunft an
einem konkreten Ort und die Méoglich-
keit zur eucharistischen Kommunion
verlangt (54).

Im IV. Kap. »Dies Hominis« wird der
Sonntag als , Tag der Freude, der Ruhe
und der Solidaritdt” behandelt (55-73).
Dabei wird die Wichtigkeit und Bedeu-
tung der zivilgesetzlichen Regelungen
hinsichtlich des sonntiglichen Ruhe-
tages herausgestrichen und die soziale
Verantwortung des Staates gegeniiber
der arbeitenden Bevolkerung einge-
mahnt.

Im V. Kap. »Dies Dierum« kommt er-
neut der Sonntag als ,der urspriing-
liche Feiertag, der den Sinn der Zeit
offenbart” in den Blick (74-80), wobei
insbesondere auf die Moglichkeiten
einer unterschiedlichen Gestaltung
und Zahl der Feiertage , mit Riicksicht
auf die soziale und wirtschaftliche
Situation” sowie die jeweilige Tradition
und zivile Gesetzgebung hingewiesen
wird (79). Zum Schlufl (81-87) ermutigt
der Papst alle, den Sonntag zu verste-
hen als ,.eine Einladung, nach vorne zu
schauen” (84), wobei ,die heutigen
Christen” angesichts einer pluralisti-
schen Freizeitgesellschaft den pasto-
ralen und spirituellen Reichtum des
Sonntags, wie er der Kirche von der
Uberlieferung anvertraut wurde, er-
kennen und ,in gewissem Mafle als
eine Zusammenfassung des christli-
chen Lebens” begehen sollen (81).

(Sekretariat der Deutschen Bischofs-
konferenz [Hg.], Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls, Nr. 133).

Johannes Paul II., Apostolisches
Schreiben MP Apostolos suos
vom 21. Mai 1998

Gemif can. 447 CIC ist die Bischofs-
konferenz der ,Zusammenschlufi der
Bischofe einer Nation oder eines be-
stimmten Gebietes, die gewisse pasto-
rale Aufgaben fiir die Glaubigen ihres
Gebietes nach Mafigabe des Rechts
gemeinsam ausiiben”. Die Bischofs-
konferenz erscheint als ein institutio-
neller Ausdruck der communio ecclesi-
arum, der synodalen Dimension der
sacra potestas. Im Hinblick auf die Dis-
kussion um die theologische und juri-
stische Verortung (vgl. zum Beispiel
Miiller, H.J. Pottmeyer [Hg.], Die
Bischofskonferenz. Theologischer und
juridischer Status, Diisseldorf 1989),
werden im vorliegenden Dokument
zentrale Leitlinien présentiert und
auch Festlegungen mit normativem
Gehalt getroffen.

Beziiglich des Stimmrechts — entschei-
dend oder beratend - der Auxiliar-
bischéfe und der iibrigen Titular-
bischofe, die der Bischofskonferenz
angehoren, ist die Proportion mit den
Di6zesanbischofen zu beachten, damit
deren pastorale Leitungsverantwor-
tung nicht beeintrachtigt wird. Ge-
wiinscht ist auch, daf$ die Statuten die
Anwesenheit der emeritierten Bischofe
mit beratendem Stimmrecht vorsehen.
Uberdies ist Sorge zu tragen, da8 sie
»an Studienkommissionen beteiligt
werden, die Themen behandeln, in
denen ein Altbischof fachlich beson-
ders bewandert ist”. Die Teilnahme der
Mitglieder an der Konferenz ist per-
sonlich wahrzunehmen, Delegation ist
demnach nun grundsitzlich ausge-
schlossen.

Zentrales Anliegen des Apostolischen
Schreibens ist eine Klarstellung und
exaktere Festlegung der Lehrautoritat



Lederhilger — Kalb/Rémische Erldsse

85

der Bischofskonferenzen. Die Bischofe
sind ,, authentische Kiinder und Lehrer
des Glaubens fiir die ihrer Sorge an-
vertrauten Glaubigen” (can. 753 CIC).
Eingebunden in die universalrechtliche
Lehrautoritit von Papst und Bischofs-
kollegium haben die Bischofskonfe-
renzen am authentischen Lehramt der
Kirche teil, dem die Glaubigen reli-
giosen Gehorsam entgegenzubringen
haben. Auf der Basis des kodikarischen
Rechts verfiigte die Bischofskonferenz
im Sinne von can. 753 bereits iiber die
Moglichkeit, lehramtliche Erklarungen
als Aussagen der Bischofskonferenz
herauszugeben, doch erforderte dies
gemafd can. 455 §4 CIC ein gemein-
schaftliches Handeln i.S. einer Ein-
miitigkeit der bischoéflichen Beschluf3-
fassung. Das Apostolische Schreiben
legt nun normativ verbindlich fest, daf3

Lehraussagen der Bischofskonferenz
als Verwirklichung des authentischen
Lehramtes im Namen der Konferenz
veroffentlicht werden, wenn diese ent-
weder ,von den bischoflichen Mitglie-
dern einmiitig gebilligt werden, oder
daf} sie, nachdem sie in der Vollver-
sammlung von einer wenigstens Zwei-
drittelmehrheit der Bischofe, die mit
entscheidender Stimme Mitglieder der
Konferenz sind, gebilligt werden,
(und) die recognitio des Apostolischen
Stuhls erhalten”.

Die jeweiligen Statuten der Bischofs-
konferenzen sind an die Klarstellungen
und rechtlich verbindlichen Festlegun-
gen anzupassen und dem Apostoli-
schen Stuhl zur Rekognition vorzu-
legen.

(L'Osservatore Romano [dt.], Nr. 31/32
vom 31. Juli 1998, 9-12)

Norbert Scholl

Ein Bestseller
entsteht:




