252

Weirer/Subjekte ihres Glaubens?

WOLFGANG WEIRER

Subjekte ihres Glaubens?

Zur Rolle von Kindern in der kirchlichen Pastoral

Spatestens seit den 70er Jahren (Wiirzburger Synode) ist es selbstverstandlich,
daf kirchliche Jugendarbeit nicht nur als Dienst der Kirche an der Jugend ver-
standen werden kann, sondern daf8 die Jugendlichen selbst hier Trager und
Subjekte sein miissen. Gilt dies entsprechend auch schon fiir Kinder? Unser
Autor, Assistent am Institut fiir Katechetik und Religionspadagogik der Uni-
versitat Graz, geht der Frage nach, inwieweit Kinderpastoral bereits Kinder
als Subjekte ansprechen muf und férdern kann. (Redaktion)

Spielen Kinder in kirchlicher Kinderar-
beit tatséchlich eine Rolle? Eine Rolle
zu spielen, ist etwas Aktives, das mit
eigener Kreativitit und mit Gestal-
tungsmoglichkeiten zu tun hat. Eine
Rolle zu spielen, ist Ausdruck der eige-
nen Identitit.

Wird Kindern von seiten der Kirche
eine eigene Identitdt zugestanden?

Mit anderen Worten formuliert: Sind
Kinder Subjekte kirchlicher Kinderar-
beit?

Die Frage, die sich in weiterer Konse-
quenz stellt: Wenn Kinder als Subjekte
ihres Glaubens gesehen werden: Was be-
deutet das fiir die Gestaltung des Um-
ganges mit Kindern im kirchlichen
Kontext?

Und aus der Perspektive der Kinder:
Ist es den Kindern bewufit, daf$ ihnen
nicht nur von anderen eine Rolle zuge-
dacht wird, sondern dag sie selber eine
Rolle spielen diirfen? Was bedeutet es
fur Kinder, Subjekte ihres Glaubens,
Subjekte im kirchlichen Kontext zu
sein? Diesen Fragen, die dhnlich auch
im Blick auf Jugendliche und Erwach-

sene gestellt werden kénnen, soll in
vier Schritten nachgegangen werden.

¢ Woher kommt die Forderung, Kin-
der als Subjekte ernst zu nehmen,
ihnen eine eigene Identitdt zuzuge-
stehen?

¢ Inwiefern ist es moglich, Kindern
»Subjekthaftigkeit” — auch in reli-
giosen Fragen — zuzugestehen?

® Was bedeutet es fiir das (kirchliche)
Zusammenleben mit Kindern, diese
als Subjekte ernst zu nehmen?

e Was konnte das Ziel einer kirch-
lichen Kinderarbeit sein, die Kinder
als Subjekte ernst nimmt und for-
dert?

1. Kinder als Subjekte?

Uber Jahrhunderte hatte die Mensch-
heit ein Bild von Kindern, das diese
lediglich als ,unfertige Erwachsene”
sah. Kindheit wurde als notwendiges
Zwischenstadium auf dem Weg zum



Weirer /Subjekte ihres Glaubens?

253

Erwachsensein eingeordnet, dem aber
keine eigene Dignitat zukam.' Kinder
wurden oft als ,leere GefiafSe” gesehen,
die erst mit allem, was fiir das Erwach-
sensein notwendig ist, gefiillt werden
miissen. Manche dieser Haltungen
haben deutliche Spuren hinterlassen
und wirken auch heute noch nach. So
trifft man sowohl in der Padagogik als
auch in der Religionspadagogik nach
wie vor auch eine Auffassung von
Erziehung an, geméafl der Kinder nahe-
zu ausschliefllich von den Erwachse-
nen mit Kenntnissen und Fertigkeiten
vertraut gemacht werden miissen, die
sie spéter als Erwachsene benétigen,
um sich in der , Welt der Grofien” zu-
rechtzufinden. Dabei wird tibersehen,
daf8 Kinder bereits viele Kompetenzen
mitbringen, die es zu férdern gilt. Dar-
iiber hinaus wird Kindern die Fahig-
keit, sich selber Kompetenzen anzu-
eignen, abgesprochen.

»Gerade fiir den Bereich der religiosen
Erziehung war und ist zum Teil noch
diese Vorstellung umso tiefer veran-
kert, als sie als ein Tradierungsprozef3
von geoffenbarten Wahrheiten ange-
sehen wurde und wird, zu denen die
jeweils neue Generation nur hingefiihrt
werden kann und in denen sie unter-
wiesen werden muf3.”?

Spidtestens seit Beginn dieses Jahr-
hunderts wurde jedoch durch Pada-
gog/inn/en wie Ellen Key (,Das Jahr-

hundert des Kindes”?) oder Maria Mon-
tessori® eine Reformbewegung aus-
gelost, die leidenschaftlich fiir die
Wiirde und die Rechte von Kindern
eintritt. Diese ermdglichte auch eine
neue Sicht von Kindheit als eigenstan-
dige Phase des Menschseins. ,Insbe-
sondere wurde deutlich, daf8 Kinder
von Anfang an aktiv an der Gestaltung
ihrer Entwicklung beteiligt und in die-
sem Sinne selbstgestaltende Subjekte
sind.”®

Sowohl in der Padagogik als auch in
der Entwicklungspsychologie ist damit
ein Perspektivenwechsel zu konstatieren:
Kinder werden nicht mehr ausschliefs-
lich als Produkte der Erziehung und
der Umwelt gesehen, sondern auch
als Mitgestalter/innen des Erziehungs-
prozesses.® Erziehung ist nicht mach-
bar und nur bedingt planbar. Bereits
J.]. Rousseau hielt es fiir ,fast unmog-
lich”, da88 Erziehung , gelingt””. Erzie-
herische Mafinahmen greifen bei dem
einen Kind ganz anders als bei einem
anderen.

»Wird ein Kind, weil es nicht gehorch-
te, bestraft, kann dies dazu fiihren, daf3
es kiinftig aus Einsicht Gehorsam lei-
stet. Ein anderes Kind hingegen, aus
dem gleichen Grund bestraft, kann sich
in seiner Annahme bestarkt fithlen, dafl
sich ihm seine Eltern nur dann zuwen-
den, wenn es jhnen zuwiderhandelt: Es
wird weiterhin trotzen!”®

' Vgl. Ph. Aries, Geschichte der Kindheit. Miinchen 1975. Ariés vermutet, daf die Menschen des
Mittelalters Kindheit und Jugend tiberhaupt nicht als eigene Lebensperioden wahrgenommen
haben — auch nicht als Stadium hin aufs Erwachsenwerden —, sondern Kinder einfach als kleine

Erwachsene betrachteten.

U e w N

N. Mette, Mit Kindern leben und glauben lernen, in: Concilium 32(1996)2, 177-184, hier: 177.

Vgl. E. Key, Das Jahrhundert des Kindes. Weinheim u.a. 1992.

Vgl. zum Beispiel M. Montessori, Die Entdeckung des Kindes. Freiburg-Basel-Wien 1969.

M. Junker-Kenny/N. Mette, Das Kind in der Mitte, in: Concilium 32(1996)2, 111-113, hier: 112.

Vgl. auch die Zusammenfassung padagogischer und entwicklungspsychologischer Erkennt-

nisse zur Sicht des Kindes als Subjekt seiner Entwicklung bei A. Bucher, Kinder als Subjekte, in:

Concilium 32(1996)2, 141-147.

7 ].]. Rousseau, Emile oder Von der Erziehung. Miinchen 1979, 11.

8 Bucher, a.a.O., 142.



254

Weirer /Subjekte ihres Glaubens?

Kinder sind also aus entwicklungs-
psychologischer Sicht durchaus auch
Subjekte ihrer Entwicklung und Erzie-
hung, allerdings nicht ausschliefllich.
Friedrich Schweitzer weist zu Recht dar-
auf hin, daf Kinder und Jugendliche,
ebenso wie Erwachsene, ,immer auch
Objekt von Erziehung und Gesellschaft
sind”°.

,Ihr Status als ihrer selbst machtigen
Subjekte ist bedroht und steht in
Frage.”"

Die religionspidagogische Aufgabe sieht
Schweitzer darin, Jugendliche (und
wohl auch Kinder) als Subjekte anzu-
erkennen und sie gleichzeitig dazu zu
befdhigen und zu bestidrken, Subjekte
zu werden."

2. Kinder — Subjekte ihres Glaubens?

Gerade der kirchliche Umgang mit
Kindern (und wohl nicht nur mit Kin-
dern, sondern auch mit Erwachsenen)
ist traditionell nicht durch ein Bild von
Menschen, die Subjekte ihrer eigenen
Glaubensgeschichte sind, geprégt.

Seit Jahren ist aus der einschldgigen
Diskussion ein Begriff nicht mehr weg-
zudenken: der Begriff der ,Glaubens-
weitergabe”. Ziel kirchlichen Handelns
mit Kindern sei die ,Weitergabe des
Glaubens an die nidchste Generation”.
Dieser Begriff legt eine Vorstellung
von ,Glaube” als ein ,Paket von Glau-
benssédtzen” nahe, das zu hiiten und
weiterzugeben ist — wenn auch in
adressatengemifler Form. Das wire

eine modernere Variante des klassi-
schen kirchlichen Bildungskonzeptes,
das von der Unveranderlichkeit von
Glaubensaussagen ausgeht und das
im Katechismusunterricht in der er-
sten Halfte dieses Jahrhunderts (und
danach) seine p&ddagogische Konkre-
tion erfahren hat.” ,Glaube” wird als
,Lernstoff” in der Kinderarbeit be-
trachtet.

In diesem Konzept werden Kinder als
diejenigen betrachtet, die dieses fein
verschniirte Paket ,Glaube” sorgfiltig
unter Anleitung ihrer Eltern und Er-
zieher/innen 6ffnen miissen, und da-
mit geschieht auch schon die eigent-
liche Glaubensaneignung.

Auch hier wire ein Perspektivenwech-
sel fallig:

Glaube kann nicht einfach ,weiterge-
geben” werden. Der Geschenkcharak-
ter des Glaubens wird bei einer solchen
Annahme aufler acht gelassen. Sinnvoll
ist es, moglichst gute Bedingungen zu
schaffen, daff Glaube entstehen und
wachsen kann: ,,Der Glaube wird nicht
von Lernprozessen erzeugt; aber er
ereignet sich im Kontext menschlicher
Lern- und Reifungsprozesse.”
Subjekt-Sein im Glauben heifit: Der
Glaube muf$ auf die je eigene Situation
hin konkretisiert und aktualisiert wer-
den, um lebendig zu sein. Lebendiger
Glaube ist also nicht ein Geriist aus
fertigen Antworten, sondern ereignet
sich vor allem im fragenden Unter-
wegssein in Gemeinschaft.

Auch Kinder haben die Fahigkeit,
ihren Glauben selber zu entwickeln

E Schweitzer, Die Suche nach eigenem Glauben. Einfithrung in die Religionspadagogik des Jugend-

alters. Giitersloh 21998, 158.
©  Ebd.
" Vgl ebd.

2 Vgl. M. Scharer, Begegnungen Raum geben. Kommunikatives Lernen als Dienst in Gemeinde,
Schule und Erwachsenenbildung. Mainz 1995, 60f.
W J. Werbick, Glaubenlernen aus Erfahrung. Grundbegriffe einer Didaktik des Glaubens. Miinchen

1989, 29.



Weirer/Subjekte ihres Glaubens?

255

und zu entfalten. Oft erstaunt der ganz
unvermittelte Zugang von Kindern zu
theologischen Fragen. Meine 4 '/>jahri-
ge Tochter philosophierte erst jlingst
dariiber, wie denn eigentlich das Welt-
all entstanden sei: , Irgendjemand muf3
das doch alles einmal gemacht haben —
aber Menschen kénnen das nicht!”
Kinder sind durchaus - auch - Pro-
phet/inn/en unseres Glaubens. Das ist
nicht mifizuverstehen als ein romanti-
sches Hochstilisieren von Kindern und
Kindsein. Kinder sind nicht die ,,besse-
ren Prophet/inn/en”, sondern sie sind
den Erwachsenen gleichwertig — auch
im Stellen religits bedeutsamer Fragen
und im Suchen nach existentiell rele-
vanten Antworten."

Ein solcher Perspektivenwechsel be-
deutet damit auch, Abschied zu neh-
men von einem Modell der , Ein-Weg-
Kommunikation” in Fragen religioser
Erziehung und Kommunikation.
,JFrontalunterricht” im Sinne eines
Flusses von Information, Erfahrung
und Glaubenswissen von einer/m
Erzieher/in hin zu den Kindern wird
abgelost von einer interaktiven”
Kommunikation. Kinder lernen von
Erwachsenen und Erwachsene lernen
von Kindern, indem sie gemeinsam
die existentiell bedeutsamen Lebens-
Fragen bedenken und ihren Glauben
feiern.

3. Kinder als Subjekte in der
kirchlichen Kinderarbeit

Tatsdchlich bedeutet es eine spannende
Herausforderung, dariiber nachzuden-

ken, wie Kinder konsequent in ihrem
Subjekt-Sein kirchlicherseits gefordert
und gefordert werden konnen.
Anhand einiger Stichworte will ich
Aspekte, die mir wesentlich erschei-
nen, festmachen:

— Kinder und Kindheit ohne pauschalieren-
de Vorurteile wahrnehmen:

Um Kindern in der kirchlichen Kinder-
arbeit gerecht zu werden und sie in
ihrem Subjekt-Sein zu fordern, er-
scheint es unabdingbar, sie und ihre
Bediirfnisse differenziert wahrzuneh-
men. Es braucht also zuallererst einen
genauen Blick auf die Situation von
Kindern und Kindheit in unseren heu-
tigen gesellschaftlichen Lebensbedin-
gungen. Dafiir kann einerseits ein-
schlagige Literatur eine Hilfe sein,
andererseits vor allem der direkte Kon-
takt mit den Kindern, denn:

Die ,heutige Kindheit” beziehungs-
weise die ,heutigen Kinder” gibt es
nicht. ,Kinder leben in sehr unter-
schiedlichen sozialen Kontexten, haben
sehr unterschiedliche Ressourcen zur
Verfiigung und gehen sehr unter-
schiedlich mit den Verdnderungen der
Gesellschaft um.”* Die gangige Lite-
ratur vermittelt teilweise die Gewif3-
heit, man wisse nach ihrem Studium,
was Kinder brauchen, wie sie leben
und wie es ihnen geht. Kinder leben
aber in einer stark pluralisierten Gesell-
schaft und wachsen daher in sehr
unterschiedlichen Lebenssituationen
auf. Wir haben es mit Kindern zu tun,
die in ganz unterschiedlichen Fami-
lienformen leben und die daher auch

" Vgl. R. Petrik-Schweifer/W. Weirer, Wie Kinderpastoral gelingen kann. Systematik und Rahmen-
bedingungen fiir kirchliche Arbeit mit Kindern; in: W. Krieger/B. Sieberer (Hg.), Zeitgeméfe Wege
der Kinderpastoral. Miinchen 1998, 100-110, hier: 103f.

L. Kromer/K. Novy, Vielfalt von Kindheit heute. ,Gewiflheiten” zum Kinderleben; in: W. Krieger/
B. Sieberer (Hg.), Zeitgemafle Wege der Kinderpastoral. Miinchen 1998, 1645, hier: 44. - Vgl. dazu

auch den Beitrag von I. Kromer in diesem Heft.



256

Weirer /Subjekte ihres Glaubens?

verschiedenste Bezugspersonen haben.
Es geht um Kinder, die materiell sehr
gut gestellt sind oder die unter der Ar-
mutsgrenze leben; um Kinder, die acht
Stunden am Tag fernsehen oder {iber-
haupt keinen Fernseher haben - es sind
Médchen und es sind Buben.* Diese
voneinander sehr verschiedenen Kin-
der kommen natiirlich auch mit stark
differierenden Wiinschen, Vorstellun-
gen und Bediirfnissen in Kontakt zur
Kirche. Fiir manche ist es wichtig, daf$
es in der Pfarre einen (kindgemaéflen)
Gottesdienst gibt. ,Andere Kinder ste-
hen moglicherweise ganz woanders
und brauchen zuallererst notwendig
die Erfahrung: Hier gibt es einen Ort,
an dem ich sein kann, wie ich bin -
ohne konkrete Leistungsanspriiche. Da
gibt es Menschen, die mir gegeniiber
wohlwollend sind.” "

— Fragen zulassen, ohne bereits fertige
Antworten haben zu miissen:

»Jedem Erziehungsprozefs, der die
Heranwachsenden zu ihrer Freiheit
freisetzen und sie nicht auf Vorgege-
benes determinieren will, wohnt eine
im weitesten Sinne religiése Dimension
inne, insofern unweigerlich Fragen
nach dem Sinn des Lebens und der
Welt aufgeworfen werden. Hier ist
darum auch der Bereich, wo bereits
religidse Erziehung anzusetzen hitte,
namlich indem sie dazu verhilft, daf8
solche Fragen zugelassen werden,
ohne sofort dann schon Antworten
finden zu miissen.”*®

Ich beobachte mich selbst im Umgang
mit Kindern — auch mit den eigenen:
Sobald eine Frage religioser Natur auf-
taucht, bin ich versucht, moglichst

schnell darauf eine Antwort zu geben
(das ist ja mein Metier ...). Damit ist
das Gesprich dann meistens auch
schon wieder beendet, da ich mit mei-
ner Antwort oft bereits so viel beant-
worte, was iiberhaupt nicht gefragt
war. Ein Gespriach iiber existentiell
bedeutsame Fragen scheint viel eher in
Gang zu kommen, wenn ich die Frage
zuriickgebe: ,Was meinst denn du?”
Natiirlich kommt dann auch einmal
der Punkt, an dem ich gefragt werde:
,Und wie siehst du das?” Dann geht
es allerdings nicht um eine ,objektiv
richtige” Antwort, sondern um meine
personliche Sicht der Dinge. Meine
eigene Zugangsweise ist gefragt, und
oft bleibt dann auch manche Frage
offen — auch das scheint mir fiir weitere
Gesprache durchaus hilfreich.

Damit ist bereits ein weiterer Aspekt
angedeutet:

— Kinder brauchen authentische Erwach-
sene:

Kindern das Subjekt-Sein auch in Fra-
gen des Glaubens zuzugestehen, darf
nicht bedeuten, sie dabei allein zu las-
sen. Kinder brauchen die Erfahrung
von erwachsenen ,, Vorbildern im Glau-
ben”, die sich selbst die Frage gefallen
lassen, wie sie es denn ,mit der Reli-
gion halten”".

~Anders gewendet bedeutet das, daf$
zuerst Erwachsene dazu gebracht und
befdhigt werden miissen, daf sie sich
mit sich selbst auseinandersetzen und
sich ihrer eigenen Einstellungen und
Haltungen vergewissern ..., und zwar
so, daf8 sie nicht ,von auflen’ belehrt
werden, sondern daf sie offen ihre
Fragen und Zweifel, Angste und Hoff-

' Vgl. R. Petrik-Schweifer/W. Weirer, a.a.O., 100.
7" Ebd., 102.

% N. Mette, a.a.O., 178.

¥ Vgl. ebd.



Weirer/Subjekte ihres Glaubens?

257

nungen etc. untereinander austauschen
konnen. Nicht was Religion, was Glaube
ist, ist das Thema, sondern wie sie — in der
eigenen Biographie — erlebt worden sind
und werden.”

— Kindgemiifie Sprache und kindgerechte
Ausdrucksmaoglichkeiten:*

Kirchliche Sprache ist zu einer Insider-
sprache geworden, die fiir viele Men-
schen einer kommunikativen Barriere
gleicht. In Bezug auf den kirchlichen
Umgang mit Kindern verscharft sich
dieses Problem. Denn es ist nicht nur
eine kirchliche Sprache, mit der die Kin-
der oft nichts anfangen konnen, es ist
zugleich eine Erwachsenen-Sprache, von
der sie vieles nicht verstehen. So kann
ein Kind nicht begreifen, warum Jesus
unter ,meinem Dach zusammen-
bricht”; denn es hort jeden Sonntag in
der Kirche: ,,Herr ich bin nicht wiirdig,
dafl du eingehst unter meinem Dach”.
Ein Grofteil der liturgischen Sprache
ist fur Kinder schwer bis iiberhaupt
nicht mitvollziehbar, dariiber hinaus
haben auch viele Formeln, mit denen
wir traditionell unseren Glauben zur
Sprache bringen, mit dem Denken von
Kindern nichts zu tun.

Es ist wohl ein Spezifikum des Redens
iiber den Glauben, daf wir oft nur
stammeln konnen, weil uns die Worte
fehlen. Dieses Stammeln darf den Kin-
dern gegeniiber jedoch nicht herunter-
gespielt werden, indem so getan wird,
als wiiiten wir auf alle Fragen auch
schon die addquaten Antworten. Ge-
rade die Erfahrung, daf8 wir gemein-
sam mit ihnen auf der Suche sind, kann
Kindern eine wertvolle Hilfe auf dem
Weg der Glaubensentfaltung sein.

Manchmal werden die Erwachsenen,
die Kinder auf diesem Weg begleiten,
Antworten auf die Fragen der Kinder
geben konnen, ein andermal werden es
die Kinder sein, die durch originelle
Gedankengénge weiterhelfen kénnen.
Und es wird ebenso vorkommen, daf3
keine Antwort gefunden werden kann.
Auch das ist eine wesentliche Erfah-
rung des Glaubens, die Kinder genau-
so machen sollen.

Wir brauchen keine Angst vor den
Zweifeln der Kinder zu haben. Nur
ernstgenommene Zweifel koénnen
einen konstruktiven Beitrag auf dem
gemeinsamen Weg leisten. Wer Kin-
dern ihre Zweifel ausreden will, der
versagt ihnen einen wesentlichen
Aspekt ihres Glaubens.

Wenn Kindern zugestanden wird, Sub-
jekte ihres Glaubens zu sein, so gehort
dazu auch, daf8 sie ihren Glauben in
ihrer Sprache, in ihren Symbolen und
Riten zum Ausdruck bringen kénnen.
Da mag Erwachsenen manches unge-
wohnt erscheinen. Moglicherweise
kann aber gerade die Sprache der
Kinder auch fiir viele Erwachsene zu
einem neuen Zugang werden.

— Kinder im Gottesdienst:*

Wie bereits oben erwidhnt, darf sich die
Perspektive kirchlichen Handelns mit
Kindern nicht auf das Einbeziehen in
den Gottesdienst beschrénken, da die
Kinder ganz unterschiedliche Voraus-
setzungen und Bediirfnisse haben.
Dennoch ist das Thema ,,Gottesdienst
mit Kindern” so etwas wie ein Dauer-
brenner, und das zu Recht.

Das II. Vatikanische Konzil spricht von
der Liturgie als ,, dem Gipfel, der Quel-

®»  Ebd. (Hervorhebungen W.W.).
2 Vgl. R. Petrik-Schweifer/W. Weirer a.a.O., 108f.
2 Vgl ebd.



258

Weirer/Subjekte ihres Glaubens?

le und dem Mittelpunkt“? christlichen
und gemeindlichen Lebens. Wenn Kin-
der als eigenstiandige Subjekte und Teil
lebendiger Pfarrgemeinden ernstge-
nommen werden, muf8 daher in die-
sem Zusammenhang unaufhérlich die
Frage gestellt werden: Welchen Stellen-
wert haben Kinder im Gottesdienst der
Pfarrgemeinde? Fiihlen sie sich ange-
nommen und dazugehorig? Koénnen
diese Kinder den Gottesdienst als
Quelle und Mittelpunkt ihres Lebens
erfahren?

Die Realitat zeigt, daf$ sich vielmehr oft
die Frage stellt, ob die Feier des Gottes-
dienstes iiberhaupt irgendetwas mit
der Lebensrealitit von Kindern (und
nicht nur von Kindern!) zu tun hat.
Diese Anfrage ist ernstzunehmen, will
man die Vorgabe der Liturgiekonsti-
tution des II. Vatikanums nur ansatz-
weise verwirklichen.

In vielen Pfarren ist es gutgemeinter
Brauch, Kinder in der Form in die
sonntigliche Gottesdienstfeier einzu-
beziehen, daf} einzelne Kinder ein Lied
vorsingen, ein Gedicht aufsagen, Fiir-
bitten vorlesen, eine vorher einstudier-
te Szene vorfiihren ..., die ihnen von
Erwachsenen vorgegeben und vorfor-
muliert werden.

Aber: Es geht nicht nur darum, daf
Kinder zeigen diirfen, was sie kénnen.
Wenn das Subjekt-Sein von Kindern im
Glauben radikal ernstgenommen wird,
dann miifiten die Kinder im Gottes-
dienst auch selber mit ihren eigenen
Gedanken und Ausdrucksformen zu
Wort kommen, dann wiren Kinder
nicht nur in einer ganz bestimmten
Situation gefordert, etwas von Erwach-
senen Vorgegebenes zu présentieren,
sondern dann nimmt der Gottesdienst

als solcher darauf Riicksicht, daf§ die
Kinder dabei sind. Einen solchen Got-
tesdienst konnten Kinder als wertvoll
fiir ihr Leben und als forderlich fiir das
Wachstum ihres Glaubens erleben.?

4. Ziele kirchlicher Kinderarbeit

Auf diesem Hintergrund miifite auch
die Zielperspektive kirchlichen Han-
delns und Lebens mit Kindern neu
reflektiert werden.

Es kann nicht erstrangiges Ziel der
Arbeit mit Kindern und des Bemiihens
um Kinder sein, Nachwuchs fiir unsere
Kirche zu rekrutieren unter dem Mot-
to: , Kinder sind die Zukunft der Kir-
che”. Die Sorge um die Zukunft der
Kirche ist zwar begriilenswert, doch
bei dieser Zielperspektive geht es nicht
vorrangig um Kinder und ihr Wachs-
tum im Glauben, nicht um das Ermog-
lichen von religioser Erfahrung.

Es kann auch nicht das vorrangige Ziel
kirchlicher Arbeit mit Kindern sein,
leere Kirchenbédnke aufzufiillen. Wenn
Kinder allerdings den Gottesdienst als
Ort erleben, an dem sie als Subjekte
ihres Glaubens ernstgenommen wer-
den und sich auch in ihrer Weise arti-
kulieren kénnen, werden die Kirchen-
banke nicht leer bleiben.

Nimmt man Kinder als Subjekte ihres
Glaubens radikal ernst, so mufl es
priméres Ziel kirchlichen Lebens mit
Kindern sein, ihnen den Raum zur Ver-
fligung zu stellen, der ihren Entwick-
lungsbediirfnissen Rechnung tragt®
und in dem sie ihre konkreten Fahig-
keiten entfalten konnen. Es muf3 ferner
Ziel sein, daf8 es fiir diese Kinder Men-
schen gibt, die fiir sie ,, Ansprechpart-

»  Vgl. Liturgiekonstitution ,Sacrosanctum Concilium®, Art. 10.
#  Zur Sache vgl. auch den Beitrag von B. Jeggle-Merz in diesem Heft.

* Vgl N. Mette, a.a.O., 179.



Weirer /Subjekte ihres Glaubens?

259

ner/innen” fiir ihre Fragen und Erleb-
nisse sein konnen.

Kirche miifite sich schlufiendlich ver-
stehen als ,Lobby” fiir Kinder in den
Bereichen ihres Lebens, in denen Kin-
der ihr Subjekt-Sein (noch) nicht ver-
wirklichen kénnen.

Die Frage nach dem Stellenwert der
Kinder in der Kirche (und nicht nur in

der kirchlichen Kinderarbeit) hat nam-
lich nicht nur mit der ,Zukunft der
Kirche” zu tun, sondern existentiell mit
ihrer Gegenwart, denn: ,, ... Er stellte ein
Kind in ihre Mitte, nahm es in seine Arme
und sagte zu ihnen: Wer ein solches Kind
um meinetwillen aufnimmt, der nimmt
mich auf; wer aber mich aufnimmt, der
nimmt nicht nur mich auf, sondern den,
der mich gesandt hat”. (Mk 9, 36f)*

% Zur religionspadagogischen Rezeption und Bedeutung des ,Kinderevangeliums” vgl. F. Schweit-
zer, a.a.0., 405ff. Vgl. zum gesamten Aufsatz neben der gesamten bereits zitierten Literatur auch:
B. Bettelheim, Ein Leben fiir die Kinder. Erziehung in unserer Zeit. Stuttgart °1990; U. Preuss-Lausitz,
Die Kinder des Jahrhunderts. Zur Padagogik der Vielfalt im Jahr 2000. Weinheim-Basel 1993;
H.-G. Rollf/P. Zimmermann, Kindheit im Wandel. Eine Einfithrung in die Sozialisation im Kindes-

alter. Weinheim-Basel *1997.



