Sauer/ ,Eigentlich geht es immer um das Reich Gottes...”

289

HANJO SAUER

,Eigentlich geht es immer um das Reich Gottes...”’

Piet Schoonenbergs hermeneutischer Auftrag an die Theologie

~
Die Erneuerungsbemithungen der niederldandischen Kirche nach dem II. Vati-
kanischen Konzil sind eng mit Piet Schoonenberg und seinem Werk verbun-
den. Doch auch im deutschen Sprachraum und in den Vereinigten Staaten
wurde seine Theologie rezipiert. Daran erinnert der Linzer Fundamentaltheo-
loge Hanjo Sauer und arbeitet dabei bleibende Anstéfse fiir das theologische

Denken heute heraus. (Redaktion)

Unter ,Hermeneutik” versteht man
bekanntlich die Kunst der Textausle-
gung, in einem allgemeineren Sinn
auch die Kunst, fremde Vorstellungen
und Denkweisen in die eigene Vorstel-
lungswelt zu iibertragen. Primédr geht
es der Theologie um die Auslegung des
Wortes Gottes selbst, das in der Heili-
gen Schrift seinen Niederschlag gefun-
den hat, doch dann auch um die Ver-
stehbarkeit jener Texte des kirchlichen
Lehramtes, die Verbindlichkeit bean-
spruchen und den Kern des Glaubens,
insbesondere die Heilige Schrift, vor
Mifideutungen abzuschirmen suchen.

Einen Text zu verstehen ist eine Sache,
aus diesem Verstindnis zu leben eine
andere, und doch héngt beides eng zu-
sammen. Denn nur im Licht des Glau-
bens erschliefit sich die Wahrheit der
Welt, und nur im Horizont der Welt

kann sich die Wahrheit des Glaubens in
ihrer Fruchtbarkeit erweisen. Darum
bindet die Offenbarungskonstitution
des II. Vatikanischen Konzils ,, Tat und
Wort” so eng aneinander?, daf$ sich die
Bedeutung des Wortes in der Tat er-
schlieffit und das Wort die Praxis des
Glaubens in seiner Eindeutigkeit fest-
halt.

Die Theologie des Jesuiten Piet Schoo-
nenberg kann als ein einziger grofSer
Versuch begriffen werden, die Wahr-
heit des Glaubens unter den Bedingun-
gen der Gegenwart zur Geltung zu
bringen. Um diesem Anliegen zu ent-
sprechen, hat er sich auf kreative und
kithne Gedankengédnge eingelassen
und in Kauf genommen, dafiir geschol-
ten und diskreditiert zu werden. Nie-
mals hat er seinen Ort in der Kirche
und im Orden grundsétzlich in Frage

' Dieses Originalzitat von Piet Schoonenberg findet sich im Rahmen einer Anekdote, die er in einem
Interview erzéhlt. Die Pointe liegt in der Fortsetzung: ,aber so weit waren wir damals noch
nicht”. Vgl. P. Schoonenberg, Auf Gott hin denken. Deutschsprachige Schriften zur Theologie, hg. v.
W. Zauner, Wien 1986, 18f: , In unserem Noviziat war der Novizenmeister ganz begeistert vom
Jesuitsein. Ich erinnere mich, daf8 er einmal zu uns sagte: ,Ihr eigener Name, der bedeutet nichts,
aber das S] hinter Ihrem Namen, das bedeutet alles.” (Er wird jetzt vor dem Angesicht Gottes dar-
iiber wohl ldcheln.) Nun, damit habe ich immer einige Miihe gehabt, und genau wihrend meines
philosophischen Studiums wurde ich sehr von dem Gedanken angeregt: Es geht im Orden schlie3-
lich um die Kirche. (Eigentlich geht es immer um das Reich Gottes, aber so weit waren wir damals
noch nicht.)”.

Vgl. DV 2.



290

Sauer/,Eigentlich geht es immer um das Reich Gottes...”

gestellt, auch wenn ihm diese unver-
briichliche Loyalitdt nicht immer leicht
gemacht wurde.

Sein Anliegen, die Wahrheit des Glau-
bens zur Sprache zu bringen, bekréftigt
er immer wieder: ,,Wir werden jedoch
dem Menschen von heute mit Gedan-
ken, die ihm blof8 zusagen, nicht wirk-
lich helfen: sie miissen zuerst und vor
allem wahr sein. Sie miissen, wenn sie
mit unserer Erlosung in Verbindung
stehen, mit der Offenbarung {iiberein-
stimmen, wie diese von der Kirche,
namentlich von ihrem Lehramt, fiir
unseren Glauben als verbindlich er-
klart wird.”® Entscheidend jedoch hat
sich die Theologie daran abzuarbeiten,
die Wahrheit des Glaubens in die
Gegenwart einzubringen. Dies ist ihr
Auftrag, und mit ihm steht oder fallt
sie. Schoonenberg ist sich bei dieser
Aufgabe stets der latenten traditionali-
stischen Versuchung bewuflt, im Zwei-
felsfall immer auf gewohnte Denkkate-
gorien zuriickzugreifen und lieber die
Fehler der Vergangenheit zu repetie-
ren, als sich auf den , Tutiorismus des
Wagnisses”* einzulassen. Im Folgen-
den sollen Person und Werk von Piet
Schoonenberg unter der Riicksicht des
hermeneutischen Auftrags, den er und
sein Werk an die Theologie stellen, in
Kiirze gesichtet und im Hinblick auf
die Relevanz fiir eine gegenwartige
Theologie bedacht werden.

1. Zur Biographie
Piet Schoonenberg wurde am 1. Okto-

ber 1911 in Amsterdam geboren, be-
suchte dort das Jesuitengymnasium

und trat 1930 in den Jesuitenorden ein.
Er selbst kommentierte diese Entschei-
dung: ,Den Jesuitenorden habe ich
sozusagen von meiner Geburt an ge-
kannt, denn ich wurde in einer Jesui-
tenpfarre getauft und habe dort bis zu
meinem 18. Jahr gelebt. Ich hatte auch
einen Onkel, der Jesuit und spéter auch
Missionar in Java war, und noch einen
Uronkel, der Jesuitenbruder war. Wir
hatten immer ein gutes Verhiltnis, so-
zusagen eine Freundschaft mit den
Jesuiten unserer Pfarre. Mein Vater
arbeitete im Biiro eines Effektenkom-
missionars in Amsterdam, meine Mut-
ter war vor der Ehe Lehrerin in einer
Volksschule. Sie waren sehr fromme
Leute, mein Vater empfing taglich die
hl. Kommunion. Ich denke, daf3 sie bei
ihrer Kritik, die sie den Geistlichen ge-
geniiber hatten, niemals innerlich die
Kirche und den Glauben aufgegeben
haben. Und ich meine, dafs das auch
mich spdter immer wieder gehalten
hat, daf8 auch ich bei allen meinen Fra-
gen und bei all meiner Kritik immer
die Uberzeugung hatte: Er ist doch viel
tiefer und schoner, als du vermutest.”®
Die philosophischen und theologi-
schen Studien absolvierte er im Rah-
men der Jesuitenausbildung in Nijme-
gen und Maastricht bis zum Jahr 1940.
Dann wurden die Ordenshduser von
den Nazis beschlagnahmt. Nach dem
Krieg bekam er vom Orden den Auf-
trag, zur Ausbildung an das Bibelinsti-
tut nach Rom zu gehen, bevor er sein
Studium 1948 mit dem Doktorat in
Maastricht abschof.

Seine theologische Ausbildung erhielt
er im dynamischen Neuthomismus,
wie er von dem franzdsischen Jesuiten

*  Erbsiinde und ,,Siinde der Welt”, in: Orientierung 26 (1962) 68.
*  So hat Karl Rahner jene innere Einstellung genannt, die sich aus der Kraft des Glaubens auf die

Zukunft bezieht. Vgl. Schriften VII, 185.
5 Auf Gott hin denken, 21.



Sauer/,, Eigentlich geht es immer um das Reich Gottes...”

291

Pierre Rousselot (1878-1915) vertreten
wurde. Im Umgang mit der Schola-
stik unternimmt er immer wieder den
Versuch, das , Distinguieren, die Unter-
scheidung, die gewissermafien ein
Charisma der Scholastik ist, doch wie-
der auf ein Wiederfinden der Einheit,
der Synthese zurtickzufiihren.”¢ In die-
sem Denken wird er von seinem Leh-
rer in der Fundamentaltheologie, dem
Jesuiten Felix Malmberg (1903-1970),
entscheidend gepragt. Eindruck macht
auf ihn auch das personalistische Den-
ken von Gabriel Marcel (1889-1973),
sodann beschaftigt er sich intensiv mit
exegetischen Studien, so daff sein
Ordenskollege Otto Semmelroth von
ihm als einer gegliickten Synthese als
+~Exeget vom Fach, zugleich aber als
Fachdogmatiker”” sprechen kann. Un-
verkennbar ist der Einflu8 von Karl
Rahner. Besonders fasziniert ihn des-
sen Formel: , Der unverédnderliche Gott
andert sich am andern”? Intensive
Kontakte hat er mit seinen holldn-
dischen Kollegen an der Universitat
von Nijmegen, Edward Schillebeeckx,
Frans Haarsma, dem Exegeten Bas van
Iersel ebenso wie mit Hendrik Berkhof
in Leiden. Wéhrend der Zeit seines
Studiums in Rom beeindruckte ihn
besonders das Denken von Stanislas
Lyonell. Zu seinen amerikanischen
Freunden zdhlen insbesondere die Exe-
geten Reginald Fuller, James Dunn und
Raymond Brown (verst. 1998).

Im Jahr 1949 erhielt Schoonenberg die
Professur fir Dogmatik in Maastricht,
ab 1954 in Nijmegen und wurde einer
der profiliertesten Vertreter der nach-
konziliaren Theologie in den Nieder-
landen und Mitglied des katecheti-

schen Instituts, das 1969 den ,Hol-
landischen Katechismus” herausgab.
Diese Veroffentlichung wurde damals
als bahnbrechend und wegweisend
empfunden. Schoonenberg beschreibt
die gesellschaftlichen Rahmenbedin-
gungen dieses Projekts folgender-
maflen: ,Der niederlandische Katholi-
zismus ist in den 60er Jahren ganz
schnell und vehement von der konser-
vativen zur progressiven Seite iiberge-
gangen. Wir haben einen Umbruch
erlebt, der in anderen europdischen
Landern, so meine ich, ein halbes Jahr-
hundert umfafite; wir haben das ganz
schnell eingeholt. Ein Faktor war, daf8
im niederldndischen Katholizismus
damals noch eine ziemlich grofie Zahl
von Intellektuellen, Priestern und na-
mentlich auch Laien, vorhanden war,
wahrend diese Leute in anderen euro-
péischen Landern die Kirche schon
lange verlassen hatten. So gab es da-
mals am Anfang der 60er Jahre einen
grofien Umbruch und eine grofie Hoff-
nung.”® Zu seiner eigenen Beteiligung
am Holldndischen Katechismus sagt
er: ,Ich wohnte damals in Nijmegen
bei einer Gruppe Jesuiten, die sich mit
katechetischen Projekten beschiftigte.
In dieser Gruppe, die ziemlich viel
Kontakt mit Deutschland und Frank-
reich hatte, ist der Gedanke eines
Erwachsenenkatechismus entstanden.
Ich war dabei, aber die Idee ist nicht
von mir. Ich habe wohl am ersten Ent-
wurf sehr viel mitgearbeitet, vieles
darin war von mir, aber spater ist der
Entwurf wieder kritisiert und ganz
umgearbeitet worden. Ich erinnere
mich, da$ noch ein Satz von mir im
definitiven Text erhalten ist, und der

Ebd., 17.

Auf Gott hin denken, 17.
Ebd., 19.

e ® N =

O. Semmelroth, Rezension in: ThPh 42 (1967) 123.



292

Sauer/ ,Eigentlich geht es immer um das Reich Gottes...”

Satz lautet: ,Der Heilige Geist hat kein
Antlitz, aber er zeigt uns das Antlitz
Christi.’ — Spéter war ich bei der Ver-
teidigung dabei, schriftlich und auch
beim Gespréach in Gazzada in Nord-
italien.” Und zur Bedeutung dieses
Projekts: ,Der Hollandische Katechis-
mus hat, so meine ich, ein neues genus
literarium eroffnet, das in anderen Lan-
dern - ich meine auch in Amerika —
fruchtbar ist und das, denke ich, einen
wesentlichen Beitrag zum Glaubens-
leben vieler Katholiken leisten wird.
Ein Weltkatechismus ist unmoglich,
aber wir streben immer nach dem
Unmoglichen. Ich denke, daf8 so etwas
wie eine Anndherung dazu fruchtbar
wire, und die sollte vielleicht darin
bestehen, daff man Themen aufzeigt,
die in keinem Land und keiner Kultur
und deshalb in keinem Katechismus
vergessen werden diirfen. Das ist viel-
leicht doch eine gute Frucht eines Stre-
bens nach einem unmoglichen Welt-
katechismus.”"

Zu den wichtigsten Veroffentlichungen
von P. Schoonenberg in deutscher
Sprache zdhlen: ,Gottes werdende
Welt” (1963), , Theologie der Siinde”
(1966), ,Ein Gott der Menschen”
(1969), ,Die Interpretation des Dog-
mas” (1969), ,Bund und Schopfung”
(1970), ,Wege nach Emmaus. Unser
Glaube an die Auferstehung Jesu”
(1974). Beziehungen und Freundschaf-

ten entstanden zur Theologischen Fa-
kultdt in Linz, wo Schoonenberg im
Sommersemester 1984 eine Gastvorle-
sung iiber Eschatologie hielt, dann aber
vor allem in den Vereinigten Staaten,
wo er in Boston zuerst 1963 und seit
1970 fast jedes Jahr Sommerkurse und
auch einige Semesterkurse hielt.” Im
Zusammenhang mit diesen Veroffent-
lichungen kam es zum Konflikt mit der
Glaubenskongregation und zeitweise
zu einem Publikationsverbot. Es gehort
zur menschlichen Gréfle von P. Schoo-
nenberg, daf er als Reaktion auf re-
striktive Mafinahmen keinen Weg ein-
schlug, der ihn aus dem Orden oder
gar aus der Kirche gefiihrt hatte.”

Wohl am wenigsten ist in der Fachof-
fentlichkeit sein Engagement als geist-
licher Fiihrer bekannt. Wilhelm Zauner
beschreibt dies: , Gerade als Exerzi-
tienleiter lief Schoonenberg am deut-
lichsten erkennen, in welcher Weise
er Theo-Loge ist: Als ein glaubiger
Mensch, der das Verstehbare an Gott
verstehen und verstdndlich machen
will, dem aber vor allem an der Lob-
preisung und Anbetung Gottes liegt.
Hier zeigte er sich in wunderbarer Ein-
heit als Gelehrter und Seelsorger, als
ehrfiirchtiger Leiter der Liturgie, als
frommer Beter, als behutsamer Mysta-
goge sowie als verstandnisvoller Mit-
christ. ,Wir sind auch zusammenge-
kommen, um die Wunden auszuheilen,

*  Ebd., 20.

Ebd., 20. Bekanntlich wurde bei der kritischen Wiirdigung des ,Hollandischen Katechismus” die
,Vollstindigkeit” und die Korrektheit der katholischen Lehrtradition vor allem in sieben Punkten
vermif}t. So war von den ,sieben Hauptsiinden” des Hollandischen Erwachsenenkatechismus die
Rede, namlich Defiziten im Hinblick auf: die Jungfraulichkeit Marias, die Erbsiindenlehre, die
Lehre von der Eucharistie, die eingeebneten Unterschiede zwischen katholischem und evangeli-
schem Kirchen- und Amtsverstindnis, die Geburtenregelung, die Unsterblichkeit der Seele und
die Lehre von den Engeln. Die so wichtige Lehre des II. Vatikanischen Konzils von der , Hierarchie
der Wahrheiten” blieb in der Gewichtung dieser Defizite weithin aufier Betracht.

Vgl. dazu: Auf Gott hin denken, 22.

Der genaue Vorgang ist noch nicht rekonstruiert. Die Quellen dazu liegen im Archiv der Glaubens-
kongregation unter Verschluf. Eine Rehabilitierung und offizielle Anerkennung der theologischen
Arbeit von P. Schoonenberg steht bis heute aus.



Sauer/,Eigentlich geht es immer um das Reich Gottes...”

293

die wir bei der Ausiibung unseres
Dienstes empfangen haben’, sagte er in
einem Einleitungsvortrag.”™

2. Die Vermittlungsarbeit der
Theologie

Die Absicht der Theologie nach Schoo-
nenberg ist es, ,,Gott zur Sprache zu
bringen, von Gott zu reden. Nach alter
Tradition ist der Inhalt, oder wie man
sagt, das Subjekt der Theologie Gott
und alles andere ist in bezug auf Gott.
Nun ist in unserer Zeit die Neigung da,
iiber alles andere zu sprechen, und die
Gefahr, den Bezug auf Gott zu verlie-
ren. Wenn aber dieser Bezug vergessen
wird, dann betreibt man nicht mehr
Theologie; dann dient man dem Glau-
ben nicht mehr durch theologisches
Denken.”* Die Theologie hat ihre
Grof3e und Grenze dort, wo es um die
Verstehbarkeit des Wortes , Gott” geht.
Wird dieses Wort in seiner urspriingli-
chen Kraft in die Sprachwelt einge-
bracht, dann verdandert sich diese als
ganze von Grund auf. Denn dieses
Wort, wo es sich ereignet, bringt das
Subjekt vor das Ganze der Wirklich-
keit; damit verandert sich die Wirklich-
keit im Bezug zum Ganzen, damit ver-
andert sich aber auch der Bezug der
Teile der Wirklichkeit zueinander. Im
Licht des Glaubens erscheint die Welt
in einem neuen Glanz. Welche Bedeu-
tung aber hat die Theologie fiir den
Glauben, welches ist ihr spezifischer
Dienst, den sie ihm leistet? ,,Was be-
deutet es, von Gott und seiner lieben-
den Erl6sung in Jesus Christus zu spre-
chen? Das hat Bedeutung fiir die Welt.
Und die Kirche ist da, um das der Welt

zu sagen und vorzuleben. Sie ist die
Welt, insoweit diese bewufst und voll,
sozusagen leiblich-sakramental, von
Gottes Erlosung ergriffen ist. Was be-
deutet darin Theologie? Ja, ich méchte
sagen, die Theologie ist das Laboratori-
um, in dem dieses Sprechen immer
wieder neu versucht wird. Das ist ihre
unaufhorliche Last und Aufgabe, und
das soll auch ihre Freude sein.”* Die
Theologie ist die Préasenz der Kirche in
der Wissenschaft und hat gleichzeitig
die Prdsenz der Wissenschaft in der
Kirche zu gewahrleisten. Mit der Me-
tapher des ,Laboratoriums” kniipft
Schoonenberg an das Selbstverstandnis
der modernen Wissenschaft an, mittels
Jtrial and error” neue Wege der Er-
kenntnis und des Zugangs zur Wirk-
lichkeit zu finden. Wo sich die Wissen-
schaft dieser Aufgabe nicht stellt,
sondern sich in der Perpetuierung des
Uberkommenen und in dessen Absi-
cherung erschopft, beziehungsweise
sich nur Zweck- und Niitzlichkeitser-
wégungen, aber nicht mehr der Suche
nach der Wahrheit verpflichtet fiihlt,
verfehlt sie ihre Aufgabe und ver-
kommt zu Ideologie und Funktiona-
lismus.

Das Sprechen der Theologie aber
geschieht in der Sprache der Welt: , Die
Kirche kann es nicht vermeiden, auch
die Sprache der Welt zu sprechen (sie
mufl im Gegenteil soviel wie méglich
vermeiden, eine eigene Sprache zu
sprechen, die fiir die Welt nicht ver-
standlich wiére). Auch wenn manche
Dogmen mit Recht eine kirchliche
Sprachregelung geben, wird ihre Spra-
che fiir den Auflenstehenden doch
immer wieder noch tiibersetzt werden
miissen. Auflerdem steht der Christ

4 Auf Gott hin denken. Vorwort von Wilhelm Zauner, 9f.

*  Ebd., 13.
'*  Ebd., 23.



294

Sauer/ ,Eigentlich geht es immer um das Reich Gottes...”

selbst in der Welt, und seine Sprache,
sein Denken und seine Erfahrungen
wandeln sich mit der Welt.””” Diese
Einsicht fithrt Schoonenberg im Postu-
lat des Geschichtsbezugs der Theologie
fort: ,In der Geschichte der theologi-
schen Reflexion gibt es eine Vorwarts-
bewegung, die neue Einsichten hervor-
bringt, aber auch andere im Schatten
liegen lafst. Die Theologie hat immer
und besonders heute den Auftrag, alle
diese Elemente, auch die ,vergessenen
Wahrheiten’ zur Sprache zu bringen
und moglichst zu synthetisieren. So
eroffnet die Theologie die Vergangen-
heit auf heute und morgen hin. Damit
hingt eine zweite Uberzeugung zu-
sammen, daf8 namlich die Theologie
immer Anschluff an die Fragen und
Einsichten dieser Vergangenheit su-
chen muf3, um eben denselben Glauben
heute auszusprechen. Das bedeutet
keine Wiederholung, noch auch eine
blole Ubersetzung in eine neuere Ter-
minologie, sondern eine Integration
des Vergangenen in einen Zusammen-
hang neuer Fragen und Einsichten.”*
Zu den grundlegenden Einsichten des
neuzeitlichen Denkens gehort jene der
Untrennbarkeit von Weg und Inhalt
des Denkens, Methode und Ergebnis.
So gibt sich Schoonenberg Rechen-
schaft iiber seine theologische Vorge-
hensweise: ,Innerhalb der systemati-
schen Theologie beabsichtige ich im-
mer, auf Gott hin zu denken, nicht von
Gott ausgehend, denn wir stehen ja
nicht auf Gottes Seite. Fiir den Prozef3
dieses Auf-Gott-hin-Denkens mochte
ich kurz einige Faustregeln formu-
lieren.

1. Sprich niemals iiber Gott ohne Got-
tes Werk, seine Schopfung, Erlésung,
Vollendung geniigend darin mitspre-
chen zu lassen. Die scholastischen
Traktate tiber Gottes Trinitit, die das
versdumen, haben einen gespensti-
schen Charakter bekommen.

2. Lafl auch die Symbole aus Schrift
und Tradition in der ihnen eigenen
Weise mitsprechen. Systematische
Theologen haben die Neigung, Sym-
bole entweder zu viel oder zu wenig
sagen zu lassen. [...]

3. Wenn du einen Begriff auf Gott hin
analogisierst, sorge dafiir, daf8 der Aus-
gangspunkt in der menschlichen Welt
in diesem Begriff geniigend angedeutet
ist. Ich meine zum Beispiel, daff man
Gott reale Beziehungen zum Geschopf
abspricht, weil man nicht geniigend
anerkennt, daf3 jede Realitdt in unserer
Welt mit Beziehungen (Relationen)
zusammenfallt.

4. Zum Schluf8 noch einmal tiber den
Ausgangspunkt, namentlich tber die
sich darin befindlichen reinen und
gemischten Vollkommenheiten, die in
ihrer Verwirklichung nicht beschrankt
sind, und keine gemischten Vollkom-
menheiten, die nicht eine reine Voll-
kommenheit als ihre Wurzel haben.
Jedes Sein ist ein Sein im Werden, und
jedes Werden ist werdendes Sein. Das
fithrt zur Frage —ich sage ausdriicklich:
zur Frage —, ob Gott nicht ist im
Werden auf uns hin, und ob sein Wer-
den nicht rein aus seinem Sein sich
ereignet.”?

7 Geschichtlichkeit und Interpretation des Dogmas, in: P. Schoonenberg (Hg.), Interpretation des

Dogmas, Diisseldorf 1969, 70.
8 Auf Gott hin denken, 15.
¥ Ebd., 16.



Sauer/ ,Eigentlich geht es immer um das Reich Gottes...”

295

Dieses ,Sein im Werden” begreift
Schoonenberg im Hinblick auf den
Gottesbegriff selbst, insbesondere aber
auch im Hinblick auf seine Gegenwart
und Antreffbarkeit in der Welt. Aus-
gehend von Rahners Formel ,Der
unverdnderliche Gott dndert sich am
andern”?® sucht Schoonenberg die Be-
ziehung von Welt und Gott, Zeit und
Ewigkeit im Horizont der Erfahr-
barkeit abzubilden. Beziiglich des ge-
sellschaftlichen und geschichtlichen
Raumes, der diese Erfahrbarkeit er-
moglicht, spricht er sehr konkret von
dem Prozefl einer dauernden neuen
Auferbauung von Kirche, die um ihren
Glauben ringt und diesen in die Zeit
und in die zukiinftige Generation
hinein weitervermittelt.? Ahnlich wie
beim Ziel einer Katechese, Handlungs-
perspektiven, gegebenenfalls auch
Handlungsalternativen aufzuzeigen,
darf auch das theologische Vermitt-
lungsgeschehen nicht nur unter dem
Aspekt normativer Inhalte gesehen
werden. Denn das Aneignungsge-
schehen 143t sich als ein methodisch-
geleitetes begreifen. Die Struktur eines
normativ aufgebauten Inhalts allein
wirkt bis heute als negativ besetzte
Vorurteilsstruktur nach. Es geht um
Kenntnisnahme, Zustimmung und
Vertrauensbildung im Hinblick auf
die Einstimmung in das Bekenntnis
einer Gemeinde und die Teilnahme
am Vollzug ihres Kultes. So versteht
Schoonenberg den Bereich der prakti-
schen Handlungsvollziige als Verifika-
tionserweis der dargestellten Inhalte.
Denn der Inhalt steht nicht abgelost fiir
sich; er ist eingebettet (,inkarniert”) in

einen Kontext. Von ihm her kann und
muf$ er verstanden werden. So bedarf
es einer verdnderten partnerschaftli-
chen Rollenbestimmung von Lehren-
dem und Lernendem sowie der ge-
sellschaftlichen Anerkennung eines
Bildungssystems (in der Kirche und
auflerhalb), das ein lebenslanges Ler-
nen umfaft. Die Gemeinde wird damit
als sozialer Ort der Lernbereitschaft
und -fahigkeit wahrgenommen.

Diesen Vollzug der Vermittlung ihrer
Botschaft in den Kontext eines gesell-
schaftlichen und geschichtlichen Rau-
mes hinein hat die Theologie mitzu-
reflektieren. Diese Aufgabe betrifft
nicht nur die sogenannte ,praktische
Theologie”, sondern die Theologie als
ganze, denn Schoonenberg versteht in
diesem Sinn die ganze Theologie als
praktisch, namlich bezogen auf die
Lebensorientierung der konkreten
Menschen. Diesem Ziel hat insbe-
sondere die Dogmatik in der Weise zu
dienen, wie sie den Inhalt des Glau-
bens in die Gegenwart hinein vermit-
telt. Zur Interpretation der Dogmen
stellt Schoonenberg drei hermeneuti-
sche Grundsiatze auf: ,Der erste
Grundsatz lautet: Ein Text gibt keine
direkte Antwort auf Fragen, die bei der
Entstehung des Textes nicht gestellt
waren.”? Dieser Grundsatz erscheint
banal; dennoch wird mit ihm ein diffe-
renziertes geschichtliches Denken ein-
gefordert, an dem es theologischen
Entwiirfen nicht selten gebricht. ,Der
zweite Grundsatz lautet: Texte miissen
nach dem interpretiert werden, was sie
in erster Linie zu bejahen beabsichti-
gen, also nach der Frage, auf die sie

20

K. Rahner, Schriften IX, 321.

21

Mit dieser Formulierung sucht Schoonenberg einen Gedanken Rahners zu prizisieren. Vgl.

Vgl. dazu: Rickkehr zur Vergangenheit: Weg in die Zukunft? Prolegomena zu einem Entwurf der

Theologie, in: ]. B. Bauer (Hg.), Entwiirfe der Theologie, Graz-Wien-KéIn 1985, 291-307.

WuW 22/2 (1967) 742.

P. Schoonenberg, Theologie und Lehramt. Hermeneutik am Beispiel der Erbsiinden-Diskussion, in:



296

Sauer/ ,Eigentlich geht es immer um das Reich Gottes...

"

eine Antwort geben wollen.”? Mit
anderen Worten: es geht um die Ana-
lyse der erkenntnisleitenden Interessen
und Absichten einer Aussage. ,Der
dritte Grundsatz lautet: Wenn eine
Lehrduflerung gegen eine bestimmte
Meinung gerichtet ist, so wird man
auch dasjenige, was darin positiv aus-
gesagt wird, in erster Linie als eine
Ablehnung einer verurteilten Meinung
interpretieren miissen und nicht not-
wendigerweise als eine mogliche Um-
schreibung des Glaubensgeheimnisses,
das gegen die verurteilte Meinung
geschiitzt wird.”*

Die Texte des kirchlichen Lehramts
sind also in einem miihsamen herme-
neutischen Prozef8 der Gegenwart zu
erschlieSen, denn die Theologie hat
ihren Ansatz bei der gegenwirtigen
Situation des Menschen mit seinen
aktuellen Fragen und Problemen. Sie
beginnt mit dem Menschen und seiner
Suche nach Gott und endet mit Gott
und seiner Suche nach dem Men-
schen.” Die Welt des Glaubens und die
Welt des Alltags ist eine unteilbare
Welt,® denn durch die Inkarnation
Gottes ist die eine umgreifende Einheit
beider gegeben.

In den fiinf theologischen Essays
,Gottes werdende Welt”? handelt
Schoonenberg von einer Welt, die fiir
ihn eine ,Welt im Werden ist, aber
dann genau als Gottes Welt, als die

Welt, die Er in und auf Christus hin
geschaffen hat”.*® Die glaubige Theo-
logie konne keine fertigen Antworten
parat haben, sondern habe das ,Zeug-
nis eines suchenden Glaubens zu ge-
ben”?, der sich im Gesprach mit dem
heutigen Menschen auf seinen eigenen
Inhalt besinnt. Schoonenberg sucht
dabei einen zu engen Begriff der
Schopfung zu iiberwinden: ,Gott
schafft eine sich entwickelnde Welt,
nicht nur den Anfang derselben, son-
dern auch ihre ganze Fiille. Gott ver-
wirklicht stets diese Welt als eine sich
entwickelnde Welt“.* Die Transzen-
dentalitdt des Schopferwirkens Gottes
wird ihm zur Basis fiir den Gedanken
der Individualitit. Unumgénglich
erscheint ihm die Korrektur ,,der duali-
stischen Redeweisen und Vorstellun-
gen” vom Menschen; die Erschaffung
der Seele eines Menschen bedeutet fiir
ihn ,nicht mehr, aber auch nicht we-
niger als das Entstehen einer neuen
Person im Ganzen der Welt”.*

Evolution und Heilsgeschichte sind
einander zugeordnet. Im Anschluf$
an Pierre Teilhard de Chardin wird
Geschichte als hominisierte Weise
der Evolution verstanden,® denn das
humane Spezifikum der Geschichte
sei die Freiheit.* Die Heilsgeschichte
transzendiere die Geschichte, gehe
,uber sie hinaus, ist iibernatiirlich” >
Zusammenfassend konstatiert er: ,Ent-

»  Ebd., 742f.
#  Ebd., 743.

*  Zu vermitteln, daf8 dieser Gott kein unpersonliches Prinzip darstellt, sondern gleichsam in Jesus
Christus ein menschliches Antlitz tragt, ist eines seiner Grundanliegen. Vgl. dazu: Gott als Person
/ als personliches Wesen, in: Concilium 13 (1977) 172-179.

% Vgl. dazu GS 43.

¥ Gottes werdende Welt: fiinf theologische Essays, Limburg 1963.

»  Ebd.7.
»  Ebd.9.

* Ebd. 41. Vgl. dazu auch: Ich glaube an das ewige Leben, in: Concilium 5 (1969) 43-49.

3 Ebd. 66f.
2 Ebd. 81.
»  Ebd. 83.
*  Ebd. 9%.



Sauer/ ,Eigentlich geht es immer um das Reich Gottes...”

297

wicklung und Geschichte kennen glei-
tende Aufstiege aber auch explosive
Spriinge. Dem grolen Sprung der
Hominisation folgen auf menschlicher
Ebene die grofien Kulturwenden [...]
In der Heilsgeschichte war der {iiber-
nattirliche Kontakt zwischen Gott und
Mensch stets da. Aber auch darin gab
es die gewaltigen Spriinge der Beru-
fung Israels und der Menschwerdung
und Verherrlichung des Sohnes Gottes.
Der jlingste Tag 1dfit uns den grofiten
Sprung auf menschlicher Ebene sehen,
denn aus der Entwicklung und Ge-
schichte treten wir in das Endgiiltige
der Ewigkeit.”*

3. Grofie und Grenze der theologischen
Aufgabenstellung

Bezeichnend fiir die wirklichkeits-
erschlieBende Kraft der Theologie
Schoonenbergs scheint mir die Ein-
schidtzung junger Theologen und Theo-
loginnen zu sein. In einer 1992 im Fach
Dogmatik bei Walter Raberger einge-
reichten Linzer Diplomarbeit iiber die
Erbsiindentheologie =~ Schoonenbergs
schreibt der Verfasser Andreas Pum-
berger: ,Zur interessantesten und ein-
prégsamsten Zeit meines Theologie-
studiums gehoéren die Monate meines
Externjahres in Boston, in den Vereinig-
ten Staaten. [...] Eine Vorlesung im
Wintersemester jenes Studienjahres hat
mich aber nicht mehr losgelassen: Es
war die Trinitatsvorlesung des nieder-
landischen Theologen Piet Schoonen-
berg, der als Gastprofessor in Boston
las. Die Person Piet Schoonenbergs war
mir bereits aus den zwei Studienjahren
in Linz ein Begriff, wo er auch des &fte-

ren Gast im Priesterseminar und der
Hochschule gewesen war. Durch den
Kurs in Boston, noch mehr von seiner
Personlichkeit beeindruckt, habe ich
fiir meine Diplomarbeit im theologi-
schen Umkreis von Prof. Schoonenberg
zu suchen begonnen...” %

Worin - so lafit sich fragen - liegen
Schoonenbergs Verdienste? Trotz sei-
nes umfangreichen Oeuvres, auf das
sich verweisen laf$t, erscheint mir noch
beeindruckender der Impetus seiner
immer neuen Fragestellung, mit der
sich seine Theologie in der Pflicht weifs,
ihrer Vermittlungsaufgabe unter neuen
Bedingungen nachzukommen. Sie hat
sich in einem Diskurs mit konkreten
Menschen, ihren Fragen und Noten
und der allem zugrunde liegenden
letzten Frage nach dem absoluten Ge-
heimnis Gottes, biblisch gesprochen
dem Schatz im Acker des Alltags,
abzumiihen und ihrer Verantwortung
nachzukommen. Dieses Geschift ist
nicht harmlos, sondern es geht dabei
buchstablich um Leben und Tod, Sein
oder Nicht-sein-konnen des Menschen,
Gelingen oder Nichtgelingen seines
Lebens. Die Grofle der Aufgabenstel-
lung steht in einem krassen Gegensatz
zu dem Unvermogen des Subjekts, das
sich dieser Aufgabe verpflichtet weifs.
Schoonenbergs feiner Humor geht auf
eine sehr menschliche Weise mit die-
sem Gegensatz um. Angesprochen dar-
auf, daf8 seine theologischen Entwiirfe
manche Gegner auf den Plan riefen,
antwortet er: ,Man muf im Leben so
viel arbeiten, um sich und andere un-
gliicklich zu machen!”¥ Nicht zufillig
beschiftigt er sich in seinem Werk auch
mit der Fragestellung nach dem Ver-

* Ebd. 133f.

* A. Pumberger, ,Stinde der Welt”. Eine Darstellung der Erbsiindentheologie von Piet Schoonenberg.

Linz, unveréffentlichtes Manuskript, 1992, 8.

¥ Zitiert von W. Zauner, in: Auf Gott hin denken, a.a.O., 10.



298

Sauer/ , Eigentlich geht es immer um das Reich Gottes...”

sagen des Menschen. Am Schluf$ seines
Aufsatzes ,Der versagende Mensch

und sein Gott” fait er in eindrucksvol-

ler Weise das Ergebnis seines Gedan-
kenganges zusammen. ,Es gibt sozu-
sagen eine Mystik des Versagens und
der Angst. Aber noch einmal, auch in
sie diirfen wir nicht fliichten. Dazu ist
erst dann einer berufen, nachdem er
alles versucht hat, nicht zu versagen.
[...] Vielleicht wird diese Berufung erst
auf dem Sterbebett deutlich. Aber wer
hellhérig ist, kann auch vorher manch-
mal etwas von dieser Berufung ver-
spiiren. Bejahung unserer Grenzen,
unseres Versagens gehort zur ,zweiten
Bekehrung’. Was gewinnt der versa-
gende Mensch mit dieser Hingabe?

Nichts. Nichts als die Freiheit, die
Authentizitdt seines eigenen Daseins
zu bejahen. Den Glauben und die Hoff-
nung, dafl sein Leben Sinn hat. [...]
Denn der versagende Mensch wird
umgeben von Gottes Liebe.”*
Schoonenbergs Theologie wirft als
ganze mehr Fragen auf, als von ihm
Antworten gegeben werden, genauer:
seine Antwortversuche fiihren in neue
Horizonte, die sich durch eine Vielzahl
neuer Fragestellungen bemerkbar ma-
chen. Die Vitalitdt und Authentizitét
seiner Theologie erwéchst aus seiner
Solidarisierung mit jenen Menschen,
fiir die er seine Theologie treibt. Dies
ist fiir uns Spétere ein Geschenk und
eine Verpflichtung zugleich.

*  Der versagende Mensch und sein Gott, in: Concilium 12 (1976) 185-188, hier: 188.



