Widl/Gott im Weltlichen wahr-nehmen

363

MARIA WIDL

Gott im Weltlichen wahr-nehmen

Implizite Symbolik als evangelisatorische Qualitit der Kirche

Pastoraltheologin auf. (Redaktion)

Die Kirche handelt nicht nur symbolisch in einzelnen ihrer Handlungsfelder,
sie ist selbst Symbol, und ihrer ganzen Existenz kommt damit symbolische
Bedeutung zu. Was aber bedeutet das in der nachchristlichen Gesellschaft der
Postmoderne? Konsequenzen fiir das kirchliche Selbstverstiandnis und die
ekklesjale Praxis zeigt die in Wien lebende und in Wiirzburg habilitierte

1. Die Kirche — erhellendes und
verstellendes Symbol fiir das
Geheimnis Gottes

Im Konzil denkt die Kirche tiber ihr
eigenes Wesen nach und bestimmt es
von der Pastoral her, also von dem her,
was die Kirche fiir die Menschen ist. In
der Selbstbestimmung der Kirche als
~Sakrament” sind die Kirchen- und die
Pastoralkonstitution miteinander ver-
woben; was die Kirche ist, ist sie durch
ihre Pastoral:’

~Freude und Hoffnung, Trauer und Angst
der Menschen von heute, besonders der
Armen und Bedringten aller Art, sind
auch Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Jiinger Christi. Und es gibt
nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in
ihren Herzen seinen Widerhall finde. Ist
doch ihre eigene Gemeinschaft aus Men-
schen gebildet, die, in Christus geeint, vom
Heiligen Geist auf ihrer Pilgerschaft zum
Reich des Vaters geleitet werden und eine
Heilsbotschaft empfangen haben, die allen
auszurichten ist. Darum erfihrt diese Ge-

meinschaft sich mit der Menschheit und
ihrer Geschichte wirklich engstens verbun-
den.” (GS 1)

,,Christus ist das Licht der Vilker. Darum
ist es der dringende Wunsch dieser im
Heiligen Geist versammelten Heiligen
Synode, alle Menschen durch seine Herr-
lichkeit, die auf dem Antlitz der Kirche
widerscheint, zu erleuchten, indem sie das
Evangelium allen Geschopfen verkiindet
(...). Die Kirche ist ja in Christus gleich-
sam das Sakrament, das heif$t Zeichen und
Werkzeug fiir die innigste Vereinigung
mit Gott wie fiir die Einheit der ganzen
Menschheit.” (LG 1)

Wiihrend sie selbst der Welt hilft oder von
dieser vieles empfingt, strebt die Kirche
nach dem einen Ziel, nach der Ankunft
des Reiches Gottes und der Verwirklichung
des Heiles der ganzen Menschheit. Alles
aber, was das Volk Gottes in der Zeit seiner
irdischen Pilgerschaft der Menschenfamilie
an Gutem mitteilen kann, kommt letzt-
lich daher, daf$ die Kirche das ,allumfas-
sende Sakrament des Heiles’ ist, welches
das Geheimnis der Liebe Gottes zu den

Zu der Ausfaltung dieses Konzilsverstandnisses vgl. Elmar Klinger, Das Zweite Vatikanum und der

Glaube an die Berufung des Menschen. Der pastorale Fortschritt — ein dogmatischer Fortschritt.
In: Ders., Armut — eine Herausforderung Gottes. Der Glaube des Konzils und die Befreiung des

Menschen, Ziirich 1990, 71-154.



364

Widl/Gott im Weltlichen wahr-nehmen

Menschen zugleich offenbart und verwirk-
licht.” (GS 45)

Die Kirche ist ,Sakrament”, also ,Zei-
chen und Werkzeug”, indem sie ,das
Geheimnis der Liebe Gottes zu den
Menschen zugleich offenbart und ver-
wirklicht”. Sie tut das in ihrer ,Pil-
gerschaft” als ,Volk Gottes”, wo das
,wahrhaft Menschliche” ,,in ihren Her-
zen seinen Widerhall” findet. Noch
bevor die Kirche symbolisch handelt,
ist sie selbst Symbol. Thre Pilgerschaft
als Volk Gottes inmitten der Mensch-
heit bringt es mit sich, da8 sie ihr
Symbolsein dauernd ausiibt. Wann, wo
und wie immer sich Kirche zeigt —
institutionell oder in einzelnen ihrer
Mitglieder — offenbart und verwirklicht
sie das Kirchesein: gelegen und unge-
legen, werbewirksam und befremdlich,
als Einladung oder Argernis.

2. Ausdifferenzierte gesellschaftliche
Verhiltnisse — die Kirchen priigen die
Asthetik des Christseins

Die moderne Welt bringt es in ihrer
Ausdifferenzierung mit sich, daf8 sich
das Christliche in die Kirchen zuriick-
zieht? Zwar bleiben das gesellschaft-
liche Leben und seine Werthaltungen
auch in post-christentiimlichen Gesell-
schaften von christlichen Inhalten im-
plizit bestimmt, das explizit Christliche
wird aber einzig von den Kirchen sym-
bolisiert. Franz X. Kaufmann spricht
von der , Verkirchlichung des Christli-
chen”. Das ist in widrigen Fallen dop-
pelt fatal: Einerseits symbolisieren nur
die Kirchen das Christliche, und ande-
rerseits stehen sie mit all ihren Vollzii-
gen unter dauernder gesellschaftlicher
Beobachtung.

Was Christsein ist, ist am Verhalten
der Kirchen zu erkennen; und wenn
diese sich nach den Mafistiaben einer
durchaus sensiblen Offentlichkeit un-
christlich verhalten, schadet das ihrem
Ansehen - im Wiederholungsfall dau-
erhaft. Von daher ist das mediale Inter-
esse fiir kirchliche Skandale - jenseits
der systemimmanenten Sensationslust
der Massenmedien — ein Ausdruck fiir
das nach wie vor bestehende gesell-
schaftliche Interesse am symbolisch
Christlichen - vielleicht oft nur als
Selbstentschuldigung, weil man mit
der Kirche nichts mehr zu tun hat. Um-
gekehrt prdgt das gute Image der
kirchlichen Caritas und ihr Verhalten
zum Beispiel in der Ausldnderfrage ein
neues, politischeres Verstindnis von
Christsein, als es von den Kanzeln
meist verkiindigt wird. Die Kirche
wirkt symbolisch auch dann, wenn sie
es nicht beabsichtigt; auf eine Weise,
die sie oft nicht intendiert; mit In-
halten, die keine hohe Prioritit verdie-
nen; mit Schwerpunkten, die in ihrem
eigenen Leben unterbelichtet sind.

3. Asthetik als Zugangscode zu
gesellschaftlichen Welten — kirchliche
Gemeinden als dsthetische Barrieren
zum Christsein

Die Ausdifferenzierung der modernen
Gesellschaften wird durch Lebenswel-
ten iiberlagert, die durch die ausdiffe-
renzierten Systeme in Bedrdngnis ge-
raten und sich gegen sie emanzipieren.
Das gilt auch im religiésen Bereich:
Menschen emanzipieren sich aus ver-
schiedenen Griinden von den Vorga-
ben und Anspriichen der Religion, wie
sie ihnen in den Kirchen entgegentritt.

*  Vgl. Franz Xaver Kaufmann, Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen Verfas-

sung des Christentums, Freiburg 1979.



Widl/Gott im Weltlichen wahr-nehmen

365

Sie legen damit aber nicht zwangslau-
fig ihr Christsein ab, sondern gestalten
es nach eigener Wahl — was die Inhalte
ebenso wie die Kirchennihe betrifft.
Michael N. Ebertz hat auf erhellende
Weise und mit reichem Zahlenmaterial
aus etlichen Studien nachgezeichnet,
wie diese , Entkirchlichung des Christ-
lichen” vor sich geht.?

Fiir das Kernstiick seiner Argumenta-
tion* stiitzt sich Ebertz auf Gerhard
Schulzes Konzept der ,Erlebnisgesell-
schaft”. Demnach bilden sich heutzu-
tage die Milieus nicht wie frither nach
ethischen, sondern nach &sthetischen
Gesichtspunkten aus. Fiinf Milieus
sind grof}flachig zu unterscheiden:

- Im Niveaumilieu sammeln sich &ltere
Menschen mit hoheren Bildungsab-
schliissen und gehobenen kulturel-
len Anspriichen.

— Das Harmoniemilieu bilden é&ltere
Menschen im unteren Bildungssek-
tor, die auf das Bodenstindig-Rusti-
kale setzen und ihre Meinungen aus
dem Fernsehen und der Boulevard-
presse beziehen.

— Das Integrationsmilieu umfafit altere
Menschen mit mittlerem Bildungs-
abschluB, die sich am sozial Ubli-
chen und kulturell Durchschnitt-
lichen orientieren und viel Wert auf
die Sozialkontakte in Familie, Nach-
barschaft und Verein legen.

Diesen drei ,alteren” Milieus stehen

zwei ,junge” (mit Menschen unter 40)

gegentiiber:

- Die Jiingeren mit niedrigen Bil-
dungsabschliissen sammeln sich im
Unterhaltungsmilieu, wo es um Fun,

Action und Power geht; sie sind
hedonistische Materialisten.

— Die Jingeren mit hoherer Bildung
finden sich im Selbstverwirklichungs-
milieu, das kritische und alternative
Aktivitdten bevorzugt und sich am
schédrfsten von allen anderen ab-
grenzt.

Ebertz konstatiert nun, dafl die Kir-
chengemeinden normalerweise nur die
drei dlteren Milieus umfassen, zu den
jungen aber keinen Zugang finden,
was dann als Tradierungskrise pro-
blematisiert wird. Faktisch sind es
aber nicht die Inhalte des Glaubens,
sondern bereits die dsthetischen Merk-
male, die eine uniberwindliche Bar-
riere darstellen. Diese ist kaum auf-
zubrechen, da die engagierten Kirchen-
laien die sozialen und &sthetischen
AusschlieSungsgriinde nicht wahr-
haben wollen, weil sie insgeheim ihr
eigenes Milieu reproduzieren, mora-
lisch rechtfertigen und religits {iiber-
hohen.

~Unter vielen Gemeindeaktiven scheint
die wenig selbstreflexive und unausge-
sprochene Doppelerwartung zu regieren,
daf die eigene Gemeinschaft unmittelbar
itberzeugen miifite und auch fiir die
>Fremden< ohne weiteres attraktiv sei, dafl
aber diese anderen hoffentlich nicht allzu
zahlreich dazustofien und das Gewohnte
storen.”®

Die kirchlich vorherrschenden Milieus
bewirken auch die hohe gemeindliche
Reform- und Innovationsresistenz so-
wie eine ausgeprégte Angst vor allem
Fremden, was zu Solidarititsveren-
gungen fiihrt:

*  Vgl. Michael N. Ebertz, Kirche im Gegenwind. Zum Umbruch der religiésen Landschaft, Freiburg

1997, 34-82.

¢ Kapitel 6: Kirche als milieugebundene Assoziation, 129-139.

* Ebd, 136.



366

Widl/Gott im Weltlichen wahr-nehmen

~Wiihrend fiir das Niveaumilieu ein Stre-
ben nach Rang in einer hierarchisch geord-
neten Welt charakteristisch ist, herrschen
im Harmonie- und Integrationsmilieu
Weltsichten vor, fiir die eine ,Perspektive
der Gefahr’ mit ausgeprigter ,Angst vor
dem Unbekannten’ beziehungsweise das
,Streben nach Konformitit’ und Konven-
tionalitit mit ausgeprigtem ,Unbeha-
gen angesichts des Auflergewihnlichen’
typisch ist. Im Harmoniemilieu ist die
Tendenz zum Mifitrauen gegeniiber ande-
ren, besonders gegeniiber Fremden, die
Neigung zur Verunsicherung in unstruk-
turierten Situationen und zu Riickzugs-
tendenzen, zur Angst vor allem Konflikt-
haften, zur Ausklammerung von unan-
genehmen Themen und zur Verdringung
von Problemen, zur Abschiebung von Ver-
antwortung, zu Konformismus und Orien-
tierung an etablierten Autorititen und
Experten am stiirksten ausgepriigt...”

Es iiberrascht deshalb nicht, dafs
mit diesen Weltsichten des die Kir-
chengemeinden dominierenden Har-
monje- und Integrationsmilieus be-
ziehungsweise mit diesen faktischen
Milieuverengungen auch Solidaritts-
verengungen gegeniiber bestimmten
Randgruppen verbunden sind.®

Diese Milieuverengungen schlieflen
faktisch ganze Bevolkerungsgruppen,
vor allem die jungen, vom kirchlichen
Leben aus. Diese oft religios hungri-
gen Menschen finden keinen Zugang,
weil sie ein anderes Empfinden und
einen anderen dsthetischen Geschmack
haben. Neben diesen milieuverengten
Kirchengemeinden bilden sich zahl-
reiche weitere milieuspezifische Grup-
pen aus, von locker strukturiert bis
ordensidhnlich, von alternativ bis fun-
damentalistisch. Auch sie werden je-

weils von &sthetischen Minderheiten
getragen.

4. Praktische Theologie als theo-
logische Asthetik und dsthetische
Pneumatologie

Es gibt in den &sthetik-bestimmten
heterogenen modernen Kulturen keine
einheitlich angemessene Symbolisie-
rung des Christlichen mehr. Entspre-
chend hat die Praktische Theologie
Ansitze entwickelt, die den Besonder-
heiten der Lebenswelten in einer theo-
logischen Asthetik Rechnung tragen.
Albert Grozinger konzipiert seinen An-
satz” als Weg zwischen einem metho-
denfreien ,Pastoralethos” und einem
nahezu theologiefreien Funktionalis-
mus, indem er Theorie und Praxis iiber
die Asthetik verbindet: die Form be-
stimmt den Inhalt. Er weist auf, daf8
der Theologie die Logik der Kunst ent-
spricht, legt dariiber hinaus aber viel
Wert auf eine autonome Kunst, die ihr
Kritikpotential gegeniiber der Kirche
bewahrt. Die modern als ausdifferen-
zierte Sparte sich darstellende Kunst ist
in der Alltagsasthetik der Lebenswelt
zuriickgegeben.

Asthetik ist Erfahrung und Wahrneh-
mung, die in der Fiktion den Horizont
des Moglichen erweitert. Sie macht
das Schoéne und Gute erfahrbar, indem
sie es zur Darstellung bringt. Sie ist
Praxis im Handeln wie in der Passi-
vitat. Grozinger bricht damit techno-
kratische, funktionalistische und ideo-
logische Praxismodelle auf und wirbt
fir die Kunst der Darstellung. Ent-
sprechend wird die Erzidhlung als Er-
fahrungs- und Darstellungsform zur
Schliisselkategorie menschlichen Le-

¢ Ebd, 136f.

7 Vgl. Albert Grizinger, Praktische Theologie und Asthetik. Ein Beitrag zur Grundlegung der Prak-

tischen Theologie, Miinchen 1987.



Widl/Gott im Weltlichen wahr-nehmen

367

bens als Geschichte, in der sich die
gottliche Heilsgeschichte inkarniert. In
seiner Trinitatslehre® verkniipft Gro-
zinger den Gott der Geschichte mit den
Geschichten der Menschen. Im Erzéh-
len geschieht Erinnerung wie Unter-
brechung. Es erschliefit die mensch-
liche Lebensgeschichte in der und als
die christliche Heilsgeschichte und
diese wird zum Ereignis der Biogra-
phie. Kirche handelt, wo sie erzéhlt.

Rudolf Bohrens Ansatz’® ist nicht wie
jener Grozingers eine praktisch orien-
tierte Asthetik in theologischer Ab-
sicht, sondern asthetische Theologie.
Entsprechend bedient er sich einer
poetischen Sprache und erkennt die
Kunst als ,, Vorzeichen der Gnade”. Der
wirklich &sthetische Sinn ist der pro-
phetische. Im Gegensatz zu Grozinger,
der die autonome Kunst um ihres kriti-
schen Potentials willen gewahrt sehen
will, ist Bohrens Ansatz tendenziell
integralistisch. Er gewinnt mit seinem
Ansatz der ,Verkleinerung Gottes” als
»Einmischung” in die Welt eine ganz
neue Perspektive fiir die Allmacht
Gottes: Gott ist nicht allméchtig, indem
er sich mit selbstherrlicher Gebarde
ins Geschehen dridngt — wie ,Einmi-
schung” normalerweise politisch-kri-
tisch konzipiert ist. Gott mischt sich
ein, indem er klein wird und sich im
Weltlichen so verteilt, daf8 er ihm zum
Verwechseln dhnlich wird. Dadurch
wird er allgegenwirtig und bewirkt
allerorts durch kreative Geistesimpulse
die Erneuerung der Welt von innen
heraus. Seine Allmacht ist die Kreati-
vitiat der Liebe, die sich verteilt und
jede/n und alles beriihrt. Der Geist
wirkt in zweifacher Weise: Einerseits

ist er als Charisma an die Person ge-
bunden und konstituiert ihre Bega-
bung und ihren Standpunkt. Anderer-
seits wirkt er dort, wo ,grofie Taten”
geschehen. Diese sind nicht das Ergeb-
nis groflartiger Vorhaben maichtiger
Leute. Sie sind das Ereignis Gottes, das
sich Bahn bricht, wo Menschen mit ihm
rechnen und ihm daher im Zwischen
ihrer Entscheidungen Raum lassen.
Bohren macht deutlich, dafs das Banale
nicht das Wesen des Alltaglichen, son-
dern seine Defizienzform ist. Das
~Schon-Werden” Gottes ist in ihm noch
nicht Wirklichkeit geworden. Es ist
Aufgabe der Praktischen Theologie,
gegen alle mittelméBige — auch kirch-
liche — Geschiftigkeit dazu zu ermu-
tigen, Gottes grofien Taten zu trauen,
die mitten unter uns geschehen, wo wir
einen asthetisch-prophetischen Sinn
entwickeln. Kritik ist bei Bohren darin
begriindet, dafs man die Moglichkeiten
der geschenkten Herrlichkeit Gottes
verrechnet mit den tatsachlich verwirk-
lichten Vorstellungen. Seine Kritik zielt
also nicht auf das rechte Handeln, son-
dern zuerst auf einen schopferischen
Moglichkeitssinn, dessen Konsequenz
die geistgewirkte Metamorphose ist.
,,Wahrnehmun_g” wird in Bohrens
theologischer Asthetik in ihrem Imma-
nenzcharakter aufgebrochen. Es ist
nicht die Kunst, die weltliche Entwick-
lungen kritisch wahrnimmt und dann
asthetisch darstellt. Es ist die Prophe-
tie, die die Macht des Geistes Gottes
inmitten des Weltlichen wahrnimmt —
also entdeckt — und sie wahr nimmt —
also ihre Wahrheit erkennt, die sich
erweist. Diese Prophetie liegt nicht bei
einzelnen Begabten, sondern ist das

®  Albert Grozinger, Erzdhlen und Handeln. Studien zu einer trinitarischen Grundlegung der Prak-

tischen Theologie, Miinchen 1989.

*  Vgl. Rudolf Bohren, Da88 Gott schén werde. Praktische Theologie als theologische Asthetik, Miin-

chen 1975.



368

Widl/Gott im Weltlichen wahr-nehmen

Amt der ganzen christlichen Gemein-
de, die darin ihr zentrales Amt , wahr-
nimmt”. Weil nun aber der Geist Gottes
nicht an einzelnen zentralen Punkten
kraftig durchschlagt, sondern oft un-
kenntlich fein verteilt das ganze Leben
durchmischt, liegt dieses prophetische
Amt der Gotteswahrnehmung bei den
Laien.

Damit schlief3t sich der Kreis von Cha-
risma, Gnade als weltlich eingemisch-
tem Gottesgeist und Berufung. Den
Geist wahrzunehmen und in positiver
Kritik die Geister zu unterscheiden,
dient dem Aufbau der Gemeinde als
deren Erbauung. Das Gebet schirft den
prophetischen Sinn darin, indem es
die Antennen des Menschen auf die
Wellenldngen des Reiches Gottes aus-
richtet. Wo das Schon-Werden Gottes
zum Lebensthema der Gemeinde wird,
miindet es ins liturgische Gotteslob; es
beinhaltet die Klage gleichermafien,
weil es die Gottferne wahrnimmt. Eine
Theologie, der diese Poesie mangelt, ist
keine; denn sie ist der Wahrheit Gottes
nie begegnet.

5. Zum evangelisatorischen Potential
impliziter Symbolik — ein dimensio-
nales Verstindnis der kirchlichen
Grundvollziige

Die implizite Symbolgestalt der Kirche,
wie sie uns heute begegnet, hat Aus-
wirkungen auf das Verstindnis der
kirchlichen Grundvollziige: Verkiin-
digung (Martyria), Diakonie, Liturgie
und Gemeinschaft (Koinonia) sind
nicht nur als Handlungsfelder zu
sehen. Vielmehr durchdringen sie alles
christliche Leben, wo es als kirchliches

wahrnehmbar ist, sie haben eine di-
mensionale Qualitat.

Das bedeutet, daff alles, wo ein/e
Christ/in seine/ihre Berufung prophe-
tisch wahrnimmt, ob innerhalb oder
auflerhalb gemeindlicher oder kirchen-
institutioneller Beziige, Begegnung mit
Kirche ist, Gemeinschaft mit Kirche
stiftet. Jede solche Begegnung mit dem
Volk Gottes ist kirchengemeinschafts-
relevant, also ,koinonal”; nicht erst
dann, wenn sie explizit auf die Samm-
lung der Gemeinde zielt.

In welcher Begegnung auch immer
Christen und Christinnen ihre Beru-
fung wahrnehmen, bricht zwischen
den Menschen ein Stiick Himmel auf.
Gott wird darin schon, und Menschen
beginnen zu staunen und zu jubeln.
Jede Begegnung hat also den Keim
des Heilenden, Befreienden und Be-
fliigelnden in sich; sie kann aber auch
aus Bequemlichkeit belanglos, selbst
destruktiv sein. Jede Begegnung mit
Kirche ist von daher gotteslobrelevant,
also ,, doxologal”.

Wo immer Menschen einander begeg-
nen, kldren sie instinktiv und augen-
blicklich, wie sie zueinander stehen. Im
postmodernen Paradigma® stellt sich
die Herausforderung der Transversa-
litdt: den anderen nach meinen Mog-
lichkeiten so begegnen, daf es ihnen
nach ihren Mafistdben gut tut. Diese
yDienlichkeit” ist die postmoderne
Variante der Diakonie, die die Eigen-
standigkeit aller Beteiligten voraus-
setzt, ohne deren gleichzeitige Bediirf-
tigkeit zu negieren. Jede Begegnung,
auch die mit Kirche, ist —im Guten wie
im Schlechten — dienlichkeitsrelevant,
also , diakonal”.

*  Das postmoderne Paradigma kann hier nicht niher ausgefiihrt werden, bildet jedoch den theo-
retischen Hintergrund der vorgestellten Uberlegungen; vgl. Maria Widl, Die Sozialpastoral - ein

neues Paradi

a. Darstellung und transversale Einschitzung aus der Perspektive einer ,pasto-

ralen Weltentheologie”, Wiirzburg: Habil 1998, 105-293.



Widl/Gott im Weltlichen wahr-nehmen

369

Der Kern der Botschaft Jesu ist seine
Reich-Gottes-Verkiindigung. Markus
verdichtet sie: ,Die Zeit ist erfiillt, das
Reich Gottes ist nahe. Kehrt um, und
glaubt an das Evangelium!” (Mk 1,15).
Von einer Pneumatologie her kénnte
man sagen: Wann, wo und wie auch
immer einem Menschen das Reich
Gottes nahe gekommen ist — er sich
also seiner Existenz in seinen Charis-
men gewahr wird - ist seine Zeit er-
fillt, und er wird seine Berufung nicht
mehr los. Thr/sein Leben erfiillt sich
darin, daf3 sie/er das neue Paradigma
eines prophetischen Lebens annimmt
und wahrnimmt. In jeder Begegnung
iiben Menschen ihre Berufung ein
und aus. Insoweit darin das Schén-
Werden Gottes prophetisch wahrge-
nommen wird, wird es auch leibhaftig
bezeugt. Jede Begegnung eines Men-
schen oder mit einem Menschen, dem
das Reich Gottes nahe gekommen ist,
ist daher verkiindigungstrachtig, also
,martyrial”.

Kirche ist immer und ausschliefSlich in
und durch Menschen prisent. Indem
diese ihre Berufung wahrnehmen - als
Laien, Amtstrédger, Priester; in der Ge-
meinde, im kirchlichen Weltdienst oder
im Alltag - realisieren sie ihre eigene
Existenz und vollziehen gleichzeitig
Kirche. Die Grundvollziige sind darin
dimensional ausgestaltet, wenn auch
durch Bequemlichkeit und MifSliebig-
keiten verstellt oder ins Negative
gekehrt. Wo dies im Guten wahrge-
nommen wird, ohne es explizit zu wol-
len, kann im Rahner’schen Sinn von
»anonymer Kirchlichkeit” gesprochen
werden — als Ehrenerweis und kritische
Selbstaufforderung, nicht als Verein-
nahmung. Wo umgekehrt in kirchli-
chen Handlungsfeldern diese Dimen-
sionalitit der Grundvollziige negiert
wird oder unbeachtet bleibt, geht ihr
evangelisierendes Potential verloren;

sie verkommen zu Geschiftigkeit oder
Biirokratie.

Die Dimensionalitit der Grundvoll-
ziige ist die Quelle des Kairos. Ohne sie
wird der Blick auf Gott verstellt; in ihr
bricht der Gottesgeist als Ereignis
durch, in welchen Zusammenhéngen
und durch wen immer. Die Dimensio-
nalitit der Grundvollziige ist damit die
evangelisatorische Qualitit der Kirche.
Sie fiillt die Sakramente der Kirche und
die Kirche selbst als Grundsakrament
mit leibhaftigem und geisterfiilltem
Leben. Sie ist auch der theologische
Angelpunkt, um den Lebensstil einer
Gesellschaft zu kritisieren, ihr also pro-
phetisch ihre lebensfreundlichen Mog-
lichkeiten unter den Augen Gottes
offenkundig zu machen.

6. Daraus folgt...

1. Die implizite Symbolik allen Verhal-
tens — auch des kirchlichen Handelns -
ist allgegenwirtig und wirkt daher
wesentlich prigender als die explizite
Symbolik (auch der Rede) zu bestimm-
ten Gelegenheiten. Das heifit zum
Beispiel: Die Kirche kann keinen lie-
benden Gott verkiinden, wenn ihr Ver-
halten als lieblos und unbarmherzig
wahrgenommen wird. Die einen verlie-
ren den Glauben an Gott, die anderen
kultivieren ihn und verlieren das Ver-
trauen in die Kirche.

2. Die Symbolik der gesellschaftlichen
Welten ist denkbar heterogen gewor-
den. Der Glaube ist nur in einige von
ihnen inkulturiert und das nochmals in
der Symbolik der Milieus dlterer Men-
schen. Die Tradierung des Glaubens
entscheidet sich daran, wo der Briik-
kenschlag zwischen tradierten Glau-
benssymbolen und lebensweltlich wie
gesellschaftlich iblichen Symbolisie-
rungen gesucht wird. Das heifit zum



370

Widl/Gott im Weltlichen wahr-nehmen

Beispiel, daf$ die Festlegung des wahr-
haft Katholischen auf wenige tradi-
tionale Glaubensformen der Kirche
ihre , Katholizitit”, also Umfassendheit
nimmt. Eine Festlegung auf allein mo-
derne Gestalten tut das ebenso.

3. Die asthetische Gestalt kirchlicher
Vollziige und die &sthetische Gestal-
tung kirchlicher Orte gehoért zum
Symbolgehalt des Glaubens. Manche
Gemeinden oder Erneuerungsbewe-
gungen legen zum Beispiel viel Wert
auf die bewufSt schone Gestaltung der
Liturgie und des Kirchenraumes. An-
dernorts sind Pfarr-Rdumlichkeiten
verkommen und hoffnungslos altmo-
disch, die Kirchen kahl und unwohn-
lich, die Liturgien formelhaft und ohne
Leben. Die Kirche sollte sicher nicht die
Verschwendungssucht moderner Kon-
sumtempel nachvollziehen; von ihrer
Engagiertheit in Gestaltungsdingen
kann sie lernen.

4. Die Qualitat kirchlicher Grundvoll-
ziige und die Sakramentalitdt kirch-
lichen Handelns ist dimensional in den
alltaglichen Handlungen und Begeg-
nungen von Christinnen im Pfarrbe-
reich wie im Alltag grundgelegt. Was
dort fehlt, kann in den explizit sakra-
mentalen Vollziigen nicht verdichtet
werden. Das bedingt eine weitaus

groflere Aufmerksamkeit fir die Spu-
ren der Gnade Gottes im Alltag einer-
seits, fiir die Berufung jedes Christen,
sie wahrzunehmen und wahrzuma-
chen, andererseits. Das bedeutet den
Abschied von der vertrauten Sikulari-
tit, die das Glaubensrelevante im Kir-
chenumfeld ansiedelt und sich daher
im Alltag vom symbolischen Christsein
dispensiert. Nicht gefordert sind damit
vermehrte moralische Anstrengungen;
gemeint ist das ignatianische ,Gott
suchen und finden in allen Dingen”.

5. Ein neues BewuStsein fiir die Asthe-
tik des Glaubens und die Symbolkraft
christlichen Handelns ist an den Ort
gebunden, den das Konzil angibt: die
Freuden und Hoffnungen, Trauer und
Angste der Menschen. Eine Kirche, die
nach Auschwitz und angesichts mo-
derner Armutsfallen und globaler Aus-
beutung keine Option der Gerechtig-
keit fiir die Armen, die Ausgebeuteten
und die Opfer trifft, macht aus der
kraftvoll prophetischen Asthetik des
Glaubens eine schwichliche liebliche
Oberflaichenkosmetik. Die Kirche ist
Sakrament, weil sich durch sie verlaf3-
lich das Reich Gottes immer neu Bahn
bricht. Es bedeutet Gerechtigkeit, Frie-
den und Freude - ganz real — und erst
dadurch symbolisch.



