420

hohem MafBle war auch das Versagen ein Aus-
l6ser fiir das reformatorische Geschehen.

Ein Dankeswort gebiihrt dem deutschen Heraus-
geber dafiir, dafi er diese zumeist anregende Dar-
stellung dem deutschen Lesepublikum erschlos-
sen und dariiber hinaus noch Zuginge zur
deutschsprachigen Literatur er6ffnet hat. Schon
die vielen im Vergleich zum Original angefiihr-
ten zusdtzlichen Verweise lassen die aufge-

wendete Miihe erkunden.
Linz Rudolf Zinnhobler
B REINHARD WOLFGANG / SCHILLING

HEINZ (Hg.), Die katholische Konfessionalisierung.
Wissenschaftliches Symposion der Gesellschaft
zur Herausgabe des Corpus Catholicorum und
des Vereins fiir Reformationsgeschichte 1993.
(Reformationsgeschichtliche Studien und Texte
Bd. 135). (XIV und 472). Aschendorff, Miinster
1995. Kart. DM 148,

Das Buch, Ergebnis eines 1983 von einer katholi-
schen und einer evangelischen Vereinigung ab-
gehaltenen Symposions, stellt wegen der Vielfalt
der behandelten Themen und der teilweisen
Widerspriichlichkeit der vertretenen Thesen den
Rezensenten vor keine leichte Aufgabe. Ich
mochte mich damit begniigen, den Tenor des
Werkes herauszustellen und seine Bedeutung zu
wiirdigen.

Vor einigen Jahrzehnten lenkte E.W. Zeeden die
Aufmerksamkeit auf das Phénomen ,Konfes-
sionsbildung”, einen langsamwirkenden Proze8,
an dessen Ende voneinander abgegrenzte , Kon-
fessionen” (Lutheraner, Calviner, Katholiken)
standen. Davon ausgehend entwickelten W.
Reinhard und H. Schilling, die Herausgeber des
vorliegenden Bandes, den iibergreifenden Begriff
+Konfessionalisierung”, der die Konfessionen
nicht mehr isoliert betrachtet, sondern sie insge-
samt ins Visier nimmt und dabei {iberraschende
Parallelen feststellen kann (Ausformung eines
klaren Glaubensbekenntnisses, Abgrenzung von-
einander, Absolutheitsanspruch, Verhiltnis zur
Obrigkeit etc.). Wahrend das Augenmerk Rein-
hards vorziiglich den Kirchen gilt, wendet Schil-
ling dariiber hinaus seine Aufmerksamkeit der
JKonfessionalisierung der Gesellschaft” zu (3f).
Er begreift Religion und Kirche im konfessionel-
len Zeitalter ,als zentrale und tragende Struktu-
rachsen der Gesellschaft insgesamt, ohne die
politisches und gesellschaftliches Leben nicht
voll funktionsfihig waren” (2). Daf8 zum Beispiel
,Konfessionalisierung ohne oder gar gegen den
Staat nicht méglich ist”, stellt auch W. Reinhard
klar heraus (432).

W. Ziegler lehnt den Begriff Konfessionalierung
hingegen ab, weil die damit verbundene Sicht

der Parallelen im Organisatorischen und Gesell-
schaftspolitischen (duflere Vorginge) die Unter-
schiede im religiosen Bereich (innere Vorgénge)
verdecke, ja negiere (417). Damit ist sicherlich
etwas Richtiges gesagt. Umgekehrt ist daran fest-
zuhalten, daf das Konfessionalisierungspara-
digma den Blick fiir die GesetzméBigkeiten der
Konfessionsbildung einerseits und fiir ihre Ein-
bindung in die Gesellschaft des 16. und 17. Jahr-
hunderts andererseits schirft und so zu neuen
Erkenntnissen fiihren kann, wie nicht wenige
Beitrage des besprochenen Bandes beispielhaft
zeigen. Das ist wohl auch das wichtigste Ergeb-
nis des konfessions-, facher- und ldnderiibergrei-
fenden Symposions, im konkreten Fall vor allem
(aber nicht ausschliefllich) im Bezug auf die
romisch-katholische Kirche. Davon werden aber
sicherlich auch weitere Forschungsimpulse aus-
gehen.

Linz Rudolf Zinnhobler

B WOLF HUBERT (Hg.), Antimodernismus und
Modernismus in der katholischen Kirche. Beitrage
zum theologiegeschichtlichen Vorfeld des II. Va-
tikanums (Programm und Wirkungsgeschichte
des II. Vatikanums Bd. 2). Schéningh, Paderborn
1998. (397). Kart. DM 108,-/S 788,-/sFr 96,30.
Der Untertitel des Buches lat erwarten, daf die
aufgenommenen Beitrdge zu Modernismus und
Antimodernismus das Zweite Vatikanische Kon-
zil direkt anvisieren. Von Ausnahmen abgesehen,
ist das aber nicht der Fall, was wohl auch gut ist,
weil zu eindeutige Focussierungen manches zu
grell herausstellen, anderes ausblenden und so
das Gesamtbild verfalschen kénnen. Zusammen-
hinge zwischen den behandelten Stromungen
und dem Konzil werden dennoch erkennbar, sei
es in den aufgegriffenen Themen, sei es im ver-
suchten (oder vereitelten) Briickenschlag zwi-
schen Kirche, Theologie und moderner Welt.
Eine Tatsache ist es auch, wie H. Wolf einleitend
betont, daf8 das Zweite Vatikanum von links
(,Modernisten”) und von rechts (, Traditionali-
sten) als ,modernistisch” empfunden wurde,
was die einen bejubelten, die anderen verdamm-
ten (23 u.6.). Die Schwierigkeit, die vorhandenen
Beziehungslinien klar nachzuzeichnen, ergibt
sich nicht zuletzt aus der Unschérfe der Begriffe.
Was ein ,Modernist” und ein ,, Antimodernist”
ist, wird sich wohl nie eindeutig klaren lassen.
Von daher ist es auch verstandlich, daf einerseits
Pius X. Deutschland fiir ein Hauptland des Mo-
dernismus halten konnte, wahrend andererseits
die deutschen Bischofe hier eigentlich nur einen
Reformkatholizismus am Werk sahen.

Sehr dankbar ist man fiir den nach Lindern
gegliederten ausgezeichneten Forschungsbericht



421

von O. Weiff. Auch die Forschungsliicken werden
benannt. Fiir Osterreich zum Beispiel bleibt noch
viel zu tun (57). Es wire schon ein Fortschritt,
wenn diesbeziiglich die verstreuten Hinweise in
der Literatur und die punktuellen Forschungs-
ergebnisse einmal in einem Uberblick gesammelt
wiirden. Ein Sammelband von E. Weinzierl fin-
det Erwahnung (57). Ich selbst konnte vor Jahren
in der vorliegenden Zeitschrift auf den Konflikt
zwischen dem Linzer Kirchenhistoriker Matthias
Hiptmair und Albert Ehrhard hinweisen (ThPQ
125, 1977, 91-99). Die ThPQ selbst ist iibrigens
eine wichtige Quelle zum Thema. Die Haltungen
der Bischofe (zum Beispiel die eines Gruscha in
Wien und die eines Doppelbauer in Linz) bediirf-
ten in dieser Hinsicht ebenfalls dringend einer
Untersuchung.

Ausfiihrlich befassen sich F.W. Graf und O. Weif8
mit dem Modemnismusbegriff. Hier offenbart
sich die schon benannte Problematik. Geht man
vom ,Antimodernismus” Papst Pius X. aus, hat
jedenfalls der weitgefalte Modernismusbegriff
von Weif} seine Berechtigung.

Dem ,, Amerikanismus” als Vorform des Moder-
nismus geht H.H. Schwedt nach. Die meisten
Beitrége des Buches sind aber dem Modernismus
beziehungweise Antimodernismus in Deutsch-
land gewidmet. Sehr aufschlufireich fiir das
Agieren von Antimodernisten ist der Dominika-
ner A.M. Weif$ (1844-1925), dem A. Landersdorfer
eine eingehende Studie widmet. Es geht dabei
weniger um die Person des damals sehr bekann-
ten Apologeten, sondern um die Rekonstruktion
von dessen recht undifferenziertem Bild der
+Moderne”. Wei8 trug viele Fehden aus. Eine
Arena fiir seine Kampfe war ihm auch die Theo-
logisch-praktische Quartalschrift. Seine darin
verdffentlichten polemischen Aufsitze erschie-
nen spater mit ausdriicklicher Billigung von
Papst Pius X. als Buch mit dem Titel: ,Lebens-
und Gewissensfragen der Gegenwart” (1911).
Das Werk brachte dem Autor nur wenig Ehre ein.
Es gab viele Distanzierungen, auch solche von
eher konservativer Seite. Einen Antimodernisten
stellt auch K. Hausberger vor, den Rottenburger
Bischof P.W. Keppler, der in seinem Agieren
Weif8 die Hand hitte reichen kénnen. Urspriing-
lich eher liberal eingestellt, wandelt sich der
Bischof spater, wobei der Einflu des Konver-
titen J. Langbehn eine Rolle spielte. Daf8 auch
adelige Damenkreise in die Richtungskdmpfe
der Zeit eingriffen, zeigt C. Arnold vor allem am
Beispiel der Augusta von Eichthal.

Viel Aufsehen erregte der sogenannte Literatur-
streit zwischen C. Muth und R. Kralik, zwischen
den Zeitschriften ,Hochland” und ,Gral”. Vor
‘dem Hintergrund dieses Geschehens bietet
M. Ries einen lesenswerten Uberblick iiber die

katholische Belletristik nach der Modernismus-
krise”. K. Hausberger behandelt den ,Fall” Joseph
Wittig, der als Kirchenhistoriker und Literat eine
Uberwindung der Neuscholastik anbahnte und
hierin das Zweite Vatikanum vorwegnahm. Da-
mals verfiel er hingegen der Exkommunikation.
DaB das Sich-Offnen gegeniiber der Moderne
auch auf Abwege fiithren kann, zeigt M. Eder in
seiner interessanten Abhandlung iiber den Weg
vom ,artgemdfien” Christentum zum ,deut-
schen Glauben”. An Beispielen wie K. Adam und
M. Schmaus wird die Offnung gegniiber dem
Nationalsozialismus demonstriert. So stimmte
Adam einen an den Johannesprolog erinnernden
Lobpreis auf Adolf Hitler an (,Ein solcher
Mensch ... mufite kommen, ... er kam ... aus
dem katholischen Siiden ..., aber wir kannten
ihn nicht”). Eder hat sicher recht, wenn er die
Zusammenhinge zwischen ,modernistischen”
Theologen und ,Nationalsozialismus” im ge-
meinsamen ,antiromischen Affekt” und dem
damit zusammenhéngenden ,patriotischen Na-
tionalismus” erblickt (343). Ergénzend sei darauf
hingewiesen, da8 aus eben diesen Griinden die
evangelische Kirche stirker als die katholische
auf Hitler ,hereinfiel”. U. Scharfenecker befafit
sich mit O. Schroeder als der zentralen Gestalt
eines Niederrheinischen Reformkreises, der be-
wufSt an den ,Modernismus vor 1914” ankniipf-
te. Die Reformforderungen dieser Gemeinschaft
klingen tibrigens teilweise wie ein Wunschkata-
log fiir das Zweite Vatikanum (346f, 349f).

Mit dieser Feststellung sind wir wieder am Aus-
gangspunkt angelangt. P. Hiinermann reflektiert
daher abschliefend nochmals Fragen im Zusam-
menhang von Antimodernismus/Modernismus
und Zweitem Vatikanum, ohne definitive Ant-
worten geben zu konnen. Wieweit zum Beispiel
vorkonziliare Diskussionen und Konflikte zum
Konsensbildungsprozefs am Zweiten Vatikanum
beitrugen, bleibt auch nach der Lektiire des
Buches offen. Unklar bleibt es auch, ob das Kon-
zil sich voll bewuflt war, dafi eine Erneuerung
von Kirche und Theologie eine ,Restrukturie-
rung der Kirchenleitung” voraussetzt.

Leider sind in dem interessanten Buch relativ
viele Setzfehler stehen geblieben. Daf8 ein Per-
sonenregister beigegeben wurde, ist sehr zu
begriien. Dagegen ist das Fehlen eines Abkiir-
zungsverzeichnisses zu bedauern.

Linz Rudolf Zinnhobler

B BUCHER RAINER, Kirchenbildung in der Mo-
derne. Eine Untersuchung der Konstitutionsprin-
zipien der deutschen katholischen Kirche im
20. Jahrhundert. (Praktische Theologie heute,
Bd. 37) Kohlhammer, Stuttgart 1998. (302).



