12

ThPQ 148 (2000) 12-24

WALTER RABERGER

Welt — Kirche: Weltkirche

Vom Umgang mit dem ,Auferalltiglichen”’
oder: Von der ,Weigerung, zu vergessen, was sein konnte”?

Sachgerecht wird von der Kirche nur gesprochen, wenn ihre konstitutive Relationalitit
zur Welt und zu Gott im Blick ist. Diese bleibende Bezogenheit der Kirche und damit ihre
welthafte Sendung reflektiert der Linzer Dogmatiker im Kontext zeitgendssischen Den-

kens. (Redaktion)

Die Abfassung dieses Beitrages steht
unter der Vorgabe des Themas ,Welt-
kirche”, wobei an diese Vorgabe die
Erwartung gekniipft sein diirfte, der
Spannung zwischen dem Universali-
tatsanspruch der als Weltkirche sich
verstehenden Glaubensgemeinschaft
und der gesellschaftlich zugewiesenen
partikularen Bedeutsamkeit nachzu-
gehen. Unter der theologischen Vor-
gabe, dass Kirche nicht als Selbstzweck,
sondern als Heils- und Sinntréger fiir
diese Welt geglaubt werden soll, wird
daher versucht, das Welthafte dieser
Weltkirche unter einem dreifachen Ge-
sichtspunkt zu reflektieren:

Identitdt — Verweigerung; Giiltigkeit
— Gleich-Giiltigkeit; Letzthorizont -
System.

L. ,, ... wie zwei Welten, zwischen
denen es nichts Gemeinsames giBt.”?

A. , Vertraut” — , Unvertraut”

In der bekannten und schon weiter zu-
riickliegenden Studie E. Durkheims zur
Frage nach der Bestimmung der ,ele-
mentaren Formen des religiosen Le-
bens” stoflen wir auf eine interessante
Definition der religionsspezifischen
Merkmale von Kirche: , Eine Religion ist
ein solidarisches System von Uberzeugun-
gen und Praktiken, die sich auf heilige, das
heifit abgesonderte und verbotene Dinge,
Uberzeugungen und Praktiken beziehen,
die in einer und derselben moralischen
Gemeinschaft, die man Kirche nennt, alle
vereinen, die ihr angehdren.”* Der sozial

! Vgl. den Beitrag: ]. Habermas, Motive nachmetaphysisischen Denkens, in: Ders., Nachmetaphysisches

Denken. Philosophische Aufsitze. Frankfurt 19882, 35-60; unter dem Titel: ,Deflationierung des
AusBeralltiaglichen” spricht J. Habermas von der Verschiebung des philosophischen Selbstverstand-
nisses, insofern mit der Distanzierung der Philosophie von den traditionellen Fragen der Metaphysik
eine zunehmende Identifizierung mit Wissenschaftstheorie und Methodologie und damit zugleich
eine Ausblendung der Weltbildproblematik erfolgte. Aus diesem Grunde sei der Ort des religiésen
Bewusstseins in dessen Bedeutsamkeit neu zu reflektieren: (60) ,Nach der Metaphysik hat die philo-
sophische Theorie ihren auBeralltiglichen Status eingebiifit. Die explosiven Erfahrungsgehalte des
Augeralltiglichen sind in die autonom gewordene Kunst abgewandert. Auch nach dieser Deflatio-
nierun% ist freilich der vollends profanisierte Alltag gegen den erschiitternd-subversiven Einbruch
auferalltiglicher Ereignisse keineswegs immun geworden. Die ihrer Weltbildfunktion weitgehend
beraubte Religion ist, von auflen betrachtet, nach wie vor unersetzlich fiir den normalisierenden
Umgang mit dem Auferalltdglichen im Alltag. Deshalb koexistiert auch das nachmetaphysische
Denken noch mit einer religiésen Praxis.”

2 H. Marcuse, Triebstruktur und Gesellschaft. Ein philosophischer Beitrag zu Sigmund Freud. Frank-
furt 1965, 148.

3 E. Durkheim, Die elementaren Formen des religiosen Lebens (Les formes élélementaires de la vie reli-
gieuse. Paris 1968). Frankfurt 1994, 64.

* Ebd., 75.



Raberger/Welt — Kirche: Weltkirche

13

organisierten und als Kirche identi-
fizierbaren Welt des Glaubens werden
damit Merkmale zugesprochen, die
eine strukturell unauflésbare Span-
nung markieren, eine Disparatheit,
welche sich durch eine prinzipielle
~Andersartigkeit”® zweier Welten,
namlich einer heiligen und einer pro-
fanen, aufzuspreizen scheint.

Obwohl sich der Theorieansatz des
Systemtheoretikers N. Luhmann ganz
unbestritten von E. Durkheims Be-
schreibung der religios und kirchlich
sozialisierten = Uberzeugungsgemein-
schaften unterscheidet, greift auch in
dessen gesellschaftswissenschaftlichen
Uberlegungen das Schema der dualen
Codierungen auf die Funktionsbestim-
mung des Religiosen zu: denn Religion
— so N. Luhmann - wire in ihrem
Funktionskern ,am besten zu begrei-
fen, wenn man sie als eine Semantik
und Praktik versteht, die es mit der
Unterscheidung von Vertrautem und
Unvertrautem zu tun hat ... Indem die
Religion das Unvertraute im Vertrau-
ten erscheinen ldsst, es als Unzugéng-
liches zugdnglich macht, formuliert
und praktiziert sie die Weltlage eines
Gesellschaftssystems, das sich in Raum
und Zeit von Unbekanntem umgeben
weifs. Sie kann auf diese Weise, tiber
den Alltag hinausgreifend, in der Ge-
sellschaft fiir die Gesellschaft Selbst-
referenz und Fremdreferenz prozessie-
ren”®. — Und gewiss nochmals anders
wird diese Spannung im Denkhorizont
eines J. Habermas reflektiert, wenn er
der Religion die — schon so oft ab-
erkannte — Unersetzlichkeit im Um-
gang mit den Erfahrungsgehalten des
AufSeralltiglichen zuerkennen mochte.

Die , Wirklichkeit” einer religiés und
kirchlich disponierten Welt scheint
demnach nur im Modus der Ambiva-
lenz reflektierbar zu sein: alles Bestim-
men dessen, was im Horizont des
Unvertrauten aufblitzt, schlagt zuriick
als unbestimmbares Geheimnis.

Um sich im Spannungsbogen einer
Welt des Alltags und einer Welt des
Aufleralltiglichen orientierungskompe-
tent positionieren zu kénnen, besorgen
religiése Institutionen daher nicht sel-
ten die Wende zur Eindeutigkeit: sie
prasentieren sich als Reprasentanten
der Welt des ,,ganz Anderen”, verwal-
ten gleichsam rollenbewusst die abso-
lute , Andersartigkeit” der Transzen-
denz, nicht zuletzt oft unter Einbe-
ziehung der heiligen Herrschaftsrechte
iiber das Profane. Wie die Geschichte
zeigt, waren auch die christlichen
Glaubensgemeinschaften von der
Zwiespiltigkeit dieser beiden gespal-
tenen Welten herausgefordert worden.
Unter den dufleren Bedingungen po-
litisch-totalitdirer =~ Herrschaftsverhalt-
nisse und im Kontext theologiege-
schichtlich pointierter Momente einer
streitbaren dialektischen Theologie hat
D. Bonhoeffer beinahe in exemplarischer
Weise dieses Beziehungsfeld von Kir-
che und Welt durchbuchstabiert, wenn
er die emanzipierte Pose stolzer Selbst-
vergewisserung und die eingestandene
Selbstbescheidung des auf Gott ver-
wiesenen Menschen als Differenz und
Identitat zugleich reflektiert: ,Gott ist
mitten in unserem Leben jenseitig.
Die Kirche steht nicht dort, wo das
menschliche Vermégen versagt, an den
Grenzen, sondern mitten im Dorf.””
Weil die Kirche ,ein Stiick Weltwirk-

* Ebd., 64.

¢ N. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt 1997, 232.
7 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Hg. von E. Beth-

ge. Miinchen-Hamburg 1967*, 135.



14

Raberger/Welt — Kirche: Weltkirche

lichkeit” und , ganz Welt”® ist, bleibt
sie selbstredend ,aller Schwachheit
und allem Leiden der Welt unterwor-
fen”?, schopft sie ihre Bedeutsamkeit
niemals aus der Positionierung in die-
ser Welt. Gerade als , weltgewordene
Gestalt der Offenbarung”® nimmt sie
aber in aller Radikalitat ,,ihre Weltlich-
keit ernst”". Ohne Zweifel hat diese
Dialektik die religionsphdnomenolo-
gisch so vertraute Vorstellung hinter
sich gelassen, es handle sich etwa um
zwei Welten, zwischen denen es nichts
Gemeinsames gibt.

Es ist keine Frage: eine Zwiespaltigkeit
des Orientierungsraumes bleibt dem
Menschen immer suspekt und emp-
fiehlt deshalb die Miihe der Entproble-
matisierung: sind nun einmal zwei
Welten als sakrale und profane, als
unendliche und endliche, als transzen-
dente und immanente, als irdische und
gottliche sauber getrennt und klar ver-
messen, lassen sich Enttduschungen
und Wiinsche, Verzweiflungen und
Hoffnungen, Leben und Sterben sinn-
voll zuordnen. In rollenspezifischer
Hinsicht wird dabei Ansehen und
Macht jenen zuteil, welche iiber Tabu-
verletzung oder den Versuch der

Anmaflung einer Profanisierung des
Sakralen wachen. Die Kirchengeschich-
te verheimlicht nicht, dass der gesell-
schaftliche Status der christlichen
Glaubensgemeinschaften von dieser
Zweiweltendisposition nicht unwesent-
lich betroffen war. An der Epochen-
schwelle der europiischen Neuzeit
wurde allerdings jener Umbruch vor-
bereitet, welcher einen allméhlichen
Umbau der Gesellschaft erwirkte und
die Kirche — wenn auch in Verzoge-
rungsphasen - zu einem veridnderten
Selbstverstandnis notigte: gemeint ist
der Themenbereich der Sékularisie-
rung” unter den Bedingungen eines
neuzeitlichen Gesellschaftssystems.

B. , Es soll kein Geheimnis geben,
aber auch nicht den Wunsch seiner
Offenbarung.”®

»~Das Programm der Aufkliarung war
die Entzauberung der Welt. Sie wollte
die Mythen auflésen und Einbildung
durch Wissen stiirzen.” Mit der Ent-
zauberung stirbt die Faszination und
der Schauder gegeniiber allem Sakra-
len, weil es die ,, Andersartigkeit” die-
ser Welt — nun des religiosen Betrugs

* D. Bonhoeffer, Das Wesen der Kirche (1932): Gesammelte Schriften V. Miinchen 1972, 270; entnommen
aus: Ekklesiologie II (Texte zur Theologie/Dogmatik D 5,2). Bearb. von P. Neuner. Graz-Wien-Kéln,

1995, Nr. 199.
° Ebd., 270.
* Ebd., 270.
" Ebd., 272.

2 Zu einer ersten Information vgl.: H.M. Barth, Theologie der Sékularisation heute. Postsikulare

Theologie: NZsystThRPh 39 (1997) 27-41; K. Bartl, Schwerpunkte der Sakularisierungsdebatte seit
Friedrich Gogarten. Ein Literaturbericht: VuF 35 (1990) 41-61; R. Schieder, Die Revisionsbediirftigkeit
des Sakularisierungstheorems und die Notwendigkeit einer Kulturwissenschaftlichen Theologie
(123-134): R. Feldmeier/]. Kuhn/Th.M. Schneider (Hg.), Freiheit und Moral. Uberlegungen zur ver-
dréngten Verantwortlichkeit. Neukirchen 1996; J. Figl, Sakularisierung: NHthG IV (1991) 431-440;
G. Frank, Séakularisierung. Die Sékularisierungstheorie und ihre geistesgeschichtliche Wertung: StdZ
213 (1995) 333-340; H. Lehmann (Hg.), Sékularisierung, Dechristianisierung, Rechristianisierung
im neuzeitlichen Europa. Bilanz und Perspektiven der Forschung. Gottingen 1997; H. Liibbe, Sdku-
larisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs. Freiburg-Miinchen 1975% G. Marramo, Die
Sakularisierung der westlichen Welt. Frankfurt 1996; D. Pollak, Zur neueren religionssoziologischen
Diskussion des Sakularisierungstheorems: Dialog der Religionen 5 (1995) 114-121.

¥ M. Horkheimer/Th. W. Adorno, Dialektik der Aufklarung. Philosophische Fragmente. Frankfurt (New
York 1944/ Frankfurt 1969) 1992, 11.

“ Ebd., 9.



Raberger/Welt — Kirche: Weltkirche

15

und der Verblendung des Denkens
bezichtigt — in der einen und einzig
legitimen Welt der Erkenntnis nicht
gibt. ,Als Sein und Geschehen wird
von der Aufklarung vorweg nur aner-
kannt, was durch Einheit sich erfassen
lasst; ihr Ideal ist das System, aus dem
alles und jedes folgt.”* Mit dieser
Beschreibung sind ohne Zweifel ideen-
geschichtliche Grundziige einer verdn-
derten Beziehung zwischen religits-
kirchlicher Orientierungsleistung und
sakularer Alltagskultur erfasst. Nichts-
destoweniger bedarf es des Einge-
standnisses, dass die Gleichschaltung
von Neuzeit, Aufklirung und Sakulari-
sierung eine unsachgemaifle Vereinfa-
chung des kulturgeschichtlichen Pro-
zesses bedeuten wiirde. Mit dem
Begriff der Sakularisierung wird aller-
dings das Phdnomen eines verédnderten
Beziehungsverhéltnisses von Religion
und Gesellschaft benannt, welches
nicht ohne den neuzeitlichen Epochen-
bruch und die Konsequenzen einer
mitunter platten und verkiirzten Auf-
klarungskultur aufzuschliisseln ist.
Wie P.L. Berger in seiner , Dialektik von
Religion und Gesellschaft”' formu-
liert, ,hat die Sakularisierung fiir den
modernen Menschen eine véllig neue
Situation geschaffen. Vielleicht zum
ersten Mal in der Geschichte haben
religiose Legitimationen der Welt ihre
Plausibilitdt nicht nur fiir eine Hand-
voll Intellektueller und anderer gesell-
schaftlicher Randfiguren verloren, son-
dern fiir die breiten Massen ganzer
Gesellschaften. Das hat zu einer aktuel-
len Krise nicht nur fir die Nomisie-

rung der grofien sozialen Institutionen,
sondern auch der individuellen Bio-
graphien gefiihrt”."”

Durch die auferlegte Einschriankung
der Darstellung muss verstandlicher-
weise jede Ausfiihrlichkeit hinsichtlich
des bisher philosophisch oder theolo-
gisch geleisteten Krisenmanagements
vermieden werden. Vielleicht ist es
aber doch moglich, durch typisierende
Kurzformeln die differenzierte Beur-
teilung der Sakularisierung als einer
Interpretationskategorie fiir gesellschaft-
liche Prozesse anzudeuten. Unter
wirkungsgeschichtlichem Aspekt emp-
fiehlt sich allemal die Erwahnung je-
ner beiden Autoren F. Gogarten'® und
K. Lowith®, deren Publikationen zum
Thema Sékularisierung zwar im glei-
chen Jahr erschienen, aber aus einem
vollkommen unterschiedlichen Denk-
horizont heraus abzuholen sind. So
prasentiert K. Lowith als Ergebnis sei-
ner Studie die These, dass im jiidisch-
christlichen Denken die Voraussetzun-
gen fiir das geschichtsphilosophische
Weltbild der Neuzeit zu orten sind, in-
sofern in der Denkfigur einer zielge-
richteten Hoffnung die Vorstellung von
einem geschichtlichen Sinn der Welt
angelegt sei. Das neuzeitliche Fort-
schrittsaxiom wéire demnach als Saku-
larisat der jiidisch-christlichen Eschato-
logie zu begreifen. Bei einer genaueren
Analyse der Struktur dieses Séakulari-
sats kdme man allerdings nicht umhin,
eine illegitime Verfalschung und Ent-
stellung der jiidisch-christlichen Kon-
zeption wahrzunehmen. ,Was immer
die heidnische Antike vom Christen-

“ Ebd., 13.

' P.L. Berger, Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente einer soziologischen Theorie
(The Sacred Canopy. Elements of a Sociological Theory of Religion. New York 1967). Frankfurt 1988.

7 Ebd., 120.

* F. Gogarten, Verhdngnis und Hoffnung der Neuzeit. Die Sakularisierung als theologisches Problem.

Stuttgart 1953.

* K. Lowith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der Geschichts-

philosophie. Stuttgart 1953.



16

Raberger/Welt - Kirche: Weltkirche

tum trennt, sie stimmen tiberein in der
ehrfiirchtigen Verehrung des Fatums
beziehungsweise der Vorsehung und
in der willigen Unterwerfung unter sie.
Der moderne weltliche Glaube an eine
fortschreitende Beherrschbarkeit der
Welt wire beiden als eine Gottesldste-
rung erschienen.”? Im Licht dieser
Beurteilung hétte der Mensch seine
Geborgenheit im Aufleralltiglichen ver-
spielt und dafiir seine Alltiglichkeit ab-
solut gesetzt: ein Akt des Betrugs und
des Selbstbetrugs zugleich.

H. Blumenberg teilt diese Ansicht nicht:
die im nominalistischen Denken des
Mittelalters beheimatete Auffassung
von einer zerbrochenen Beziehung
zwischen Heilsvertrauen und Welt-
vertrauen, zwischen Glaubenswahr-
heit und Erfahrungswissen, zwischen
Aufleralltiglichkeit und Alltiglichkeit,
habe die Frage nach einer méglichen
Sinndisposition der Welt so sehr dem
Zugriff der Vernunft entzogen, dass
damit ein Uberma8 an Verunsicherung
nun den Menschen zu einem legitimen
Akt der Selbstvergewisserung provo-
ziert habe. Im Vollzug dieser auto-
nomen Selbstbehauptung , konstruiert
sich” der Mensch gegen die undurch-
schaubare Souverdnitit des Aufler-
alltaglichen ,eine Gegenwelt von ele-
mentarer Rationalitit und Verfiigbar-
keit”.* Die Wirkungsgeschichte ist uns
vertraut: die Signatur dieser Welt des
Alltiglichen sind ,Mathematisierung”
und ,Materialisierung der Natur”?. Das
Subjekt der Neuzeit, das sich als ein
selbstbefreites wahnte, hatte dabei
die Bedingungen seiner Selbstentfrem-
dung mitgesetzt. ,, ... die Weltherr-
schaft tiber die Natur wendet sich

gegen das denkende Subjekt selbst ...
mit der Versachlichung des Geistes
wurden die Beziehungen der Men-
schen selber verhext, auch die jedes
Einzelnen zu sich ... Der Animismus
hatte die Sache beseelt, der Industria-
lismus versachlicht die Seelen.”? Die
Rettung des Subjekts geschieht nicht
durch die Annullierung des neuzeit-
lichen Prozesses, sondern durch die
Aufklarung tiber die Bedingungen der
Entfremdung. Nicht durch Aufkla-
rungsresistenz, sondern durch eine kri-
tische Begegnung mit diesem Prozess
partizipiert der kirchliche Glaube, dem
am Heil des Menschen und an der
Sinngestalt des Alltiglichen gelegen ist,
an der Aufarbeitung der Entfremdung.
Dass diese Auseinandersetzung der
Kirche mit der Welt auf verschiedenen
Ebenen stattfindet, zeigen uns allent-
halben Theorieansidtze und Praktiken
einer Theologie der Befreiung und einer
Politischen Theologie; weil Kirche und
Welt sich eben nicht zueinander verhal-
ten ,,wie zwei Welten, zwischen denen
es nichts Gemeinsames gibt”.

Es bediirfte eigentlich keiner Erwah-
nung, dass die geistes- und glaubens-
geschichtliche Erdung der Theologie
deren Interpretationskompetenz steu-
ert. Selbstbescheidung ist zweifellos
angebracht. F. Gogartens Umgang mit
dem Sdkularisierungstheorem vermit-
telt eindrucksvoll einen Aspekt refor-
matorischen Denkens, bekannt als so-
genannte Zwei-Reiche-Lehre. Das heifst
konkret: der Sakularisierungsprozess
steht weder fiir die Zersetzungser-
scheinungen der Glaubenswelt, noch
legitimiert er das neuzeitliche Autono-
miepathos. Im Begriff Sikularitit ortet

* Ebd., 182.

? H. Blumenberg, Sékularisierung und Selbstbehauptung. Erweiterte und tiberarbeitete Neuausgabe
von , Die Legitimitat der Neuzeit”, erster und zweiter Teil. Frankfurt 1974, 203.

2 Ebd., 191.

» M. Horkheimer/Th. W. Adorno, Dialektik der Aufklirung, 32/34.



Raberger/Welt - Kirche: Weltkirche

17

FE. Gogarten die Qualifizierung der
Weltlichkeit als legitime Profanitat, wel-
che die Wirklichkeit der Welt genau als
das herausstellt, was sie ist: blofle All-
taglichkeit, und sonst nichts. Daraus
folgt, dass das Vertrautsein mit der
Welt den Menschen zwar nicht als
Gottlosen, spirituell Verarmten oder
als Frommigkeitsvergessenen denun-
zieren muss, aber daraus folgt eben
auch, dass aus dem Engagement der
Sorge um die Alltiglichkeit kein Ver-
trautwerden mit dem Auferalltiglichen
zu gewinnen ist.* Mit diesem Ausein-
andernehmen der beiden Reiche identi-
fiziert sich bekanntlich die reformatori-
sche Position. Mit der Unterscheidung
von Sikularisierung und Sdkularismus
spricht F. Gogarten schliellich sein
Urteil® iiber die Anthropologie des
neuzeitlichen Epochenbruchs.

Anders als in der reformatorischen Be-
schéftigung mit dem Sakularisierungs-
theorem fiihrt J. B. Metz den Begriff der
Weltlichkeit der Welt* ein als Schliissel-
begriff fiir eine vermittelnde Zuord-
nung von geschichtlich, gesellschaft-

lich ausgetragener Selbstdarstellung
des sinnsuchenden Menschen und sei-
nem als Gottes- und Heilserfahrung
verstandenen Beschenktsein. Die theo-
logische Begriindung dafiir, dass das
Welthafte nicht als die dem Heil des
Menschen zuwiderlaufende neutrale
Profanitdt zu werten ist, bezieht J.B.
Metz aus den vertrauten Argumenten
einer Inkarnationschristologie: ,Gott
... ist ein Gott der Geschichte. Gott der
Geschichte: nicht blof3, indem er sie —
ihr fern bleibend - in Gang setzt, son-
dern insofern er selbst in aller Wahrheit
in ihr erscheint und sie in seinem Sohn
zu dem eigenen Geschick des unver-
anderlichen Gottes wird (18f) ... Das
Menschlich-Weltliche wurde durch
diese Annahme keineswegs als etwas
Vorlaufiges, blof8 Schemenhaftes und
letztlich Unwirkliches entlarvt (22) ...
Die Annahme durch Gott ist deshalb
urspriinglicher eine Freigabe ins Eige-
ne und Eigentliche, ins Selbstindige
des Nicht-Géttlichen, als das er es an-
nehmen will (23) ... ,Angenommen-
sein’ und ,Selbstandigkeit’ widerstrei-

» F. Gogarten, Verhangnis und Hoffnung der Neuzeit, 63: ,,Der Mensch ist niemals und auf keine Weise
aus sich, also aus seinem Wesen und erst recht nicht aus irgendeinem Tun, das er aus seinem Wesen
leistet, heil und ganz, sondern einzig und allein aus Gottes Hinwendung zu ihm ...”

* Ebd., 142f: ,,Wir missen hier von dem Unterschied zweier grundverschiedener Arten der Sékulari-
sierung sprechen. Ohne diese Unterscheidung ist der eigentiimliche Vorgang, der sich in ihr ereig-
net, nicht zu verstehen und ebensowenig die Aufgabe, die dem christlichen Glauben mit ihr und
insbesondere mit der Gestalt gestellt ist, die sie im Verlauf der Neuzeit mehr und mehr angenom-
men hat. Wir bezeichnen die eine Art der Sakularisierung als die, die im Sakularen bleibt. In ihr halt
man es aus, dass die Welt ,nur’ Welt ist; man erkennt in ihr nicht nur die Grenze der Vernunft, die
dieser damit gesteckt ist, dass ihr zwar der Gedanke des Ganzen als der hochste ihr mégliche zu
denken aufgegeben ist, dass sie aber die Frage, vor die sie damit gestellt ist, nicht zu beantworten
vermag und dass sie mit diesem Gedanken iiber ein fragendes Nichtwissen nicht hinauskommt ...
Die andere Art der Sakularisierung - sie ist es, an die man heute bei diesem Wort fiir gew6hnlich
denkt - bezeichnet man am besten als Sdkularismus. Sie entsteht, wenn jenes fragende Nichtwissen
dem Gedanken der Ganzheit gegeniiber nicht durchgehalten wird. Man gibt dann entweder das
Nichtwissen oder die Frage preis. Demgemaf3 kann der Sakularismus in sich wieder zwei verschie-
dene Gestalten annehmen. Meint man auf die Fragen, die das Ganze angehen, eine Antwort geben
zu konnen, dann entsteht der Sakularismus der Heilslehren oder Ideologien ... Meint man dagegen,
jene Fragen, die das Ganze angehen, beiseite lassen zu miissen, da man sie doch nicht beantworten
kann, dann entsteht der Sékularismus, der latent oder doch offen jede Frage fiir nutzlos und un-
sinnig erklart, die tiber das blof Sichtbare und Greifbare hinausgeht. Man bezeichnet diese Art von
Sékularismus neuerdings als Nihilismus.”

* J.B. Metz, Weltverstandnis im Glauben. Christliche Orientierung in der Weltlichkeit der Welt heute:
Geist und Leben 35 (1962) 165-184 (spéter iiberarbeitet und erweitert; aufgenommen in dem Sam-
melbdndchen: Zur Theologie der Welt. Mainz [1968] 1985°, wonach im fogenden zitiert wird).



18

Raberger/Welt — Kirche: Weltkirche

ten hier nicht einander, sondern ent-
sprechen sich, steigern sich gleichsin-
nig auf (24).”7 Eine Erschliefung der
Heilserfahrung wird somit nicht am
Weltdienst vorbeigehen.

Die Terminologie der Metz’schen Theo-
logie der Welt provoziert bisweilen den
Verdacht einer naiven Entsprechungs-
ideologie, als ob eine siegreiche Iden-
titait zwischen dem Auferalltiglichen
und dem Alltiglichen, zwischen der
Heilshoffnung und der realen Welter-
fahrung angesagt wire. Im Wissen um
diese Perspektivitat prazisiert . B. Metz
wiederholt die Zwiespiltigkeit des
Weltbegriffs, in welchem eben auch das
Ausstehende und Unabgegoltene des
Heils als Merkmal eingeschrieben ist.
Mit der Identifizierbarkeit von ge-
schichtlich sich ereignender Gottespra-
senz und humaner Freiheitsgeschichte
ist in einem auch die Differenz von
selbstverschuldeter Entfremdung und
befreiender Gotteserfahrung des Men-
schen gegeben.” In der Wahrnehmung
dieser Zwiespiltigkeit der Weltlichkeit
vollzieht J. B. Metz verstandlicherweise
seine theologische Akzentverschie-
bung von einer Theologie der Welt zu
einer Theologie der Hoffnung. Mit den
Kategorien von Zukunft und Reich Got-
tes schldgt die Option fiir das Wirkliche
dieser Welt um in den kritischen Vorbe-
halt gegeniiber allen blinden Optimis-
men oder utopischen Selbstiiberschiit-
zungen. ,Das Verhdltnis zwischen
Glaube und Welt lasst sich theologisch
bestimmen mit dem Begriff einer

,schopferisch kritischen Eschatologie’;
eine solche Theologie der Welt muss
gleichzeitig  ,politische = Theologie’
sein.”?

II. Katholizitit und konkurrierende
Pluralitat

A. ,Affekt gegen das Prinzipielle und
Universale”*

Das Interesse an Typisierungen ist
selbstredend geleitet von der Unter-
stellung, im Gemenge der Diskonti-
nuitdten und Varianzen die Konfigura-
tion des Ganzen und die Regeln der
Identitdtsvergewisserung ermitteln zu
konnen. Im Festmachen des Paradig-
matischen und Epochalen manifestie-
ren sich aber auch schon die Bruch-
linien und Ubergénge. So spricht man
beispielsweise derzeit vom Prozess
einer Ablosung der Moderne durch die
Postmoderne: eine Typisierung, welche
unbestritten selbst typisch ist fiir ein
diffuses Unternehmen. Dessenunge-
achtet glaubt man doch fiir eine Phino-
menbeschreibung der Neuzeit und der
daraus resultierenden Moderne einige
spezifische Momente dieser Weltsicht
hervorkehren zu kénnen, so etwa den
Vorgang einer markanten Ausdifferen-
zierung von Rationalitdtsebenen und
Gesellschaftssystemen, von Wahrheits-
perspektiven und Wertsphdren, von
funktionsspezifischen Teilsystemen®, von
unterschiedlichen  Geltungsaspekten
~des kognitiv-instrumentellen, des mo-

¥ Ebd., 18-24

* Ebd., 40f: , Die Weltlichkeit der Welt erscheint immer auch als etwas Unbewiltigtes, vom Glauben
selbst nicht Durchdrungenes und in diesem Sinne wahrhaft Heidnisch-Profanes ... Unser christ-
liches Verhiltnis zu ihr ist wahrhaft kein unbefangenes und kein fraglos optimistisches.”

® J.B. Metz, Kirche und Welt im eschatologischen Horizont (zunachst publiziert als: the Church and
the World: The Word in History. New York 1966, 69—85): Zur Theologie der Welt. Mainz 1985°, 84.

* K.O. Apel, Diskurs und Verantwortung, Das Problem des Ubergangs zur postkonventionellen

Moral. Frankfurt 19973, 412.

% Vgl. u.a. dazu: N. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt 1997, Bd. II, Kap. 4: , Diffe-

renzierung”.



Raberger/Welt — Kirche: Weltkirche

19

ralisch-praktischen und des asthetisch-
expressiven Wissenskomplexes”*.

Zweifellos musste die Erfolgsgeschich-
te eines rationalen Weltbildes fiir die
Selbstpositionierung der Kirche, deren
Theologie doch immer auch darauf ab-
zielte, die Bezugnahme auf das AufSer-
alltagllche (EAnic) mit den Moglich-
keiten einer alltdglichen Begriindungs-
logik (M0yog) zu rechtfertigen®, zu
einer enormen Herausforderung wer-
den. Ohne sich jedoch angemessen auf
diesen Konfrontationsvorgang einge-
lassen zu haben, stand und steht der
Kirche bereits eine neue, nicht weniger
anstrengende Begegnung ins Haus: die
Kategorien der Fragmentierung und
Pluralisierung als Interpretationsprin-
zipien im Umgang mit einer als hetero-
gen gedeuteten Vielzahl von konkur-
rierenden Welten. Mit dem postmo-
dernen Einspruch gegen alle bisherigen
Konsense hinsichtlich des universalen
Geltungscharakters von Wahrheitsbe-
hauptungen werden sowohl sédkulare
Traditionen wie erst recht die kirch-
lichen Optionen der Sinn- und Heils-
vermittlung substantiell irritiert. ,Die
Versuche, den ,moralischen Gesichts-
punkt’ zu erkldren, erinnern daran,
dass die moralischen Gebote nach dem
Zusammenbruch eines  katholischen’,

fiir alle verbindlichen Weltbildes und
mit dem Ubergang zu weltanschaulich
pluralistischen ~Gesellschaften nicht
mehr von einem transzendenten Got-
tesstandpunkt aus offentlich gerecht-
fertigt werden konnen.”* Die durch
lange Zeit hindurch im Selbstverstand-
nis der Katholizitit vollzogene Gleich-
setzung von Weltkirche und Kompetenz
fiir eine gesamtgesellschaftliche Orien-
tierungsleistung verkommt zu einer
Bezeichnung fiir den geographischen
Radius einer blof3 statistisch messbaren
Prasenz. Zwar wird die Moglichkeit
einer Authentizitit der christlich-kirch-
lichen Lebenswelt nicht bestritten, im
Kontext der religiosen und kulturellen
Konkurrenzen aber dndert dies nichts
an dem Status der Zufélligkeit und der
Partikularitét.

Religiés fundierte, konfessionell-kirch-
lich definierte Weltbilder stehen nun —
in seltsam solidarischer Verbundenheit
- gemeinsam mit den neuzeitlich etab-
lierten, rational abgefederten Orien-
tierungsprozessen vor der Aufgabe,
sich der eigenen Begriindungskriterien
erneut vergewissern zu miissen; denn
abgeschworen haben Pragmatismus®
und Kontextversessenheit* nicht nur der
Berufung auf Transzendenz, sondern
ebenso jeder Art von transzendentaler

® . Habermas, Die Moderne — ein unvollendetes Projekt (1980). In: Ders., Die Moderne — ein unvollen-
detes Projekt. Philosophisch-politische Aufsatze 1977-1990. Leipzig 1990, 41.

n Vgl 1 Petr 3,15. ,,.
Thig év Duiv skniﬁog)

.jedem Rede und Antwort zu stehen, der nach der Hoffnung fragt” (Adyov mepl

* |. Habermas, Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie. Frankfurt 1996, 16.

* Vgl. u.a.: H.]. Dahms, Positivismusstreit. Die Auseinandersetzung der Frankfurter Schule mit dem
logischen Positivismus, dem amerikanischen Pragmatismus und dem kritischen Rationalismus.
Frankfurt 1994; A. Graeser, Wahrheit im Pragmatismus. Bemerkungen zu William James: FZPhTh 435
(1998) 550-567; ]. Habermas, Rortys pragmatische Wende: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 44
(1996) 715-741; H. Joas, Pragmatismus und Gesellschaftstheorie. Frankfurt 1992; K. Oehler, Sachen
und Zeichen. Zur Philosophie des Pragmatismus. Frankfurt 1995; R. Rorty, Eine Kultur ohne Zen-
trum. Vier philosophische Essays. Stuttgart 1993; ders., Hoffnung statt Erkenntnis. Eine Einfiihrung
in die pragmatische Philosophie. Wien 1994; ders., Kontingenz, Ironie und Solidarit4t. Frankfurt 1989
(Contingency, Irony and Solidarity. Cambridge 1989); ders., Truth and progress. Cambridge 1998;
H.M. Schonherr-Mann, Postmoderne Theorien des Politischen. Pragmatismus, Kommumtansmus,
Pluralismus. Miinchen 1996; Eine Hinfithrung zu Rorty prasentiert das 7. Kapitel in: L. Nagl, Prag-
matismus. Frankfurt-New York 1998.

* A. Bienfait, Freiheit, Verantwortung, Solidaritat. Zur Rekonstruktion des politischen Liberalismus.
Frankfurt 1999, 177.



20

Raberger /Welt - Kirche: Weltkirche

Argumentation. ,Wir miissen” — sagt
R. Rorty — ,uns von der Vorstellung
trennen, es gebe unbedingte, trans-
kulturelle moralische Pflichten, die in
einer unverinderlichen, ahistorischen
menschlichen Natur wurzeln. Dieser
Versuch, sowohl Platon als auch Kant
ad acta zu legen, verbindet die euro-
paische  Philosophietradition nach
Nietzsche mit dem Pragmatismus
der amerikanischen Philosophie”.”
R. Rorty ist sich der Provokation be-
wusst, die eine ,Beschreibung morali-
scher Entscheidung als standiger Kom-
promiss zwischen konkurrierenden
Giitern und nicht als Entscheidung
zwischen dem absolut Richtigen und
dem absolut Falschen”*® auszul6sen
imstande ist, doch gilt ihm nur der -
radikal  geschichtlich-gesellschaftlich
bedingte — common sense einer durch
freie und spontane Solidarisierung
organisierten Gesellschaft als Bezugs-
punkt fiir eine Entscheidungs- und
Urteilsfindung. ,,Was als rational bezie-
hungsweise als fanatisch gilt, ist nach
dieser Auffassung relativ und richtet
sich nach der Gruppe, vor der man sich
rechtfertigen zu miissen meint; es rich-
tet sich nach dem Korpus gemeinsamer
Uberzeugungen, das den Bezug des
Wortes ,wir’ bestimmt...”* Kein Wun-
der, wenn K.O. Apel in seinem Suchen
nach einer philosophischen Letztbe-
grindung moralischen Urteilens zu
nachstehendem Kommentar sich geno-
tigt fiihlt: ,Bei uns hieff der ,common
sense’ in der Zeit des 3. Reiches ,das
gesunde Volksempfinden’” .

B. ,Gerechtfertigt in unserem Kontext” —
»Gerechtfertigt in jedem Kontext”*

Mit dem allméhlichen Plausibilitats-
schwund der sich auf Transzendenz
berufenden Legitimierung normativer
Verbindlichkeit wurde die Begriin-
dungsfrage hinsichtlich der Geltung
von Handlungssinn, Kulturwissen und
Orientierungsverhalten zu einem wirk-
lichen Problem. R. Rortys Philosophie
nivelliert alle Ratlosigkeit, die sich
angesichts der diffusen Geltungsbe-
hauptungen einstellt, mit einer glatten
Losungsstrategie: Kontingenz ist ange-
sagt auf allen Ebenen; Kontingenz der
Sprache, Kontingenz des Selbst und Kon-
tingenz des Gemeinwesens.” Mit der Wir-
Perspektive artikuliert sich eine gerade
noch vertretbare Rechtfertigungspro-
zedur. Die Frage aber, durch welche
Kriterien das gemeinsame Interesse an
einer Konsensgewinnung zu motivie-
ren ist, wenn man von keiner Wahr-
heitsoption mehr ausgehen kann, ldsst
die Vermutung aufkommen, dass pri-
mar Uberlebensdienliche Ziele verfolgt
werden, wodurch der Vernunft weit-
gehend die Rolle der Anpassungs-
steuerung im Uberlebenskampf zuge-
dacht wird. R. Rorty ist sich im klaren,
was dies heif$t: ,,Dass wir auf Kontin-
genz und Ironie bestehen und infolge-
dessen Ideen wie ,Essenz’, ,Wesen’ und
,Grundlage’ ablehnen, macht es un-
moglich, an der Vorstellung festzuhal-
ten, dass manche Handlungen und
Einstellungen von Natur aus ,un-
menschlich” sind”.® , Diese neodarwi-

¥ R. Rorty, Relativismus. Entdecken und Erfinden: Information Philosphie 25 (1997) 5.

* Ebd., 18.

* R. Rorty, Der Vorrang der Demokratie vor der Philosphie: Solidaritit oder Objektivitat? Drei philo-
sophische Essays. Stuttgart 1988, 85 (zitiert nach: G. Kneer, Notwendigkeit der Utopie, 74).
“© K.O. Apel, Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Ubergangs zur postkonventionellen

Moral. Frankfurt 19973, 409.

' Vgl. ]. Habermas, Die Einbeziehung des Anderen (Anm. 35), 54.
2 Vgl. die entsprechenden Abschnitte in: R. Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidaritat, 21-123.

* Ebd., 305.



Raberger/Welt — Kirche: Weltkirche

21

nistische Selbstbeschreibung” - kom-
mentiert J. Habermas - ,fordert einen
ironischen Preis.”*# Die gesellschafts-
politischen Konsequenzen sind Grund
genug fiir die Mahnung, nicht allzu
schnell eine Riickbindung von Wahr-
heitsoptionen an ihre religiésen Be-
griindungen zu belédcheln.

Die Feststellung, dass es trotz einer
Vielzahl von divergierenden religiosen
wie auch sdkularen Orientierungshori-
zonten demnach gewisse Konsense in
den Beurteilungsstrategien humaner
Wertstandards gibt, konnte deshalb
vorerst einmal dem Universalitdtsan-
spruch der Weltkirche als Motivation
fiir eine zuversichtliche Selbsteinschat-
zung dienen.® Dennoch darf nicht
vorschnell auf eine Riickkehr zum
metaphysischen Begriindungshimmel
geschlossen werden. ,Moderne Gesell-
schaften sind wegen ihres religiésen
und kulturellen Pluralismus auf einen
weltanschauungsneutralen, insofern
tibergreifenden Konsens in Grundfra-
gen ... angewiesen.”* Es wird zwar
nicht bestritten, dass den religitosen
Gemeinschaften und erst recht dem
kirchlich organisierten Christentum ein
bedeutendes Orientierungspotential zu
eigen ist, es wird auch nicht grund-
satzlich in Frage gestellt, dass die auf
Sinnfindung abgestellten religiosen
Lebenswelten sich hinsichtlich ihrer
Verniinftigkeit dem offentlichen Dis-
kurs aussetzen konnen, nichtsdesto-
weniger wird den religidsen Syste-
men genau jene Parteilichkeit einer
Weltsicht angelastet, in welcher der
Grund dafiir zu suchen sei, dass Reli-

gionen und Kirchen die Kompetenz fiir
eine verallgemeinerungsfihige Kon-
sensbegriindung - ,gerechtfertigt in
jedem Kontext” — abgesprochen wer-
den miisste.

Die Spannung zwischen der Parteilich-
keit einer bestimmten Weltsicht und
der Unparteilichkeit einer von allen
Weltbildern unabhéngigen Verniinf-
tigkeit ist fiirwahr ein Problem. Die
Wissenschaftliche Weltauffassung des so-
genannten Wiener Kreises (1929) hatte
einst alle Anstrengungen zur Losung
dieser Spannung aufgeboten. Bei einer
Beurteilung dieses Unterfangens fallt
einem freilich sehr rasch M. Hork-
heimers Diktum ein: ,Der Positivismus
findet keine die Menschen transzen-
dierende Instanz, die zwischen Hilfs-
bereitschaft und Profitgier, Giite und
Grausamkeit, Habgier und Selbsthin-
gabe unterschiede. Auch die Logik
bleibt stumm, sie erkennt der morali-
schen Gesinnung keinen Vorrang zu”.¥
Man kénnte diese kritischen Uber-
legungen ohne weiteres einer Refle-
xion gegenwartiger Sinn-Konstruktio-
nen zufithren: denn die Marktstrate-
gien erweisen allenthalben ihre globale
Dimensionalitdt von Funktionen und
Codierungen. Was allerdings konse-
quent ausgeblendet bleibt, ist die Soli-
darisierung mit dem Verlierer, mit dem
Opfer, ist ein Gedanke, dessen Her-
kunft aus einem eher partikuldren Be-
reich, namlich aus dem jidisch-christ-
lichen Menschenbild entstammt: die
»Idee einer Verfassung der Welt, in der
nicht nur bestehendes Leid abge-
schafft, sondern noch das unwiderruf-

“ J. Habermas, Rortys pragmatische Wende: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 44 (1996) 740.

* Vgl. J. Miiller, Weltkirche als Lerngemeinschaft. Modell einer menschengerechten Globalisierung?:
StdZ 217 (1999) 317-328: ,,,Weltkirche’ als Auftrag und Aufgabe kénnte also ein Modell oder zumin-
dest eine Variante einer menschengerechten Globalisierung sein ...” (327).

“ J. Habermas, Die Einbeziehung des Anderen (Anm. 41), 97.

M. Horkheimer, Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen (Gesprich mit Helmut Gumnior [1970]): GS 7.
Vortrage und Aufzeichnungen 1949-1973. Frankfurt 1985, 389.



22

Raberger/Welt — Kirche: Weltkirche

lich vergangene widerrufen wire”.*
Gegen alles Verdriangen der gnadenlo-
sen Instrumentalisierung des mensch-
lichen Lebens meldet sich mit dieser
Idee das , Verratene und Verkaufte” zu
Wort, das ,als Forderung und Ver-
machtnis”® weiterlebt. Denn es gilt:
»Dass keine innerweltliche Besserung
ausreichte, den Toten Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen...”*

II1. ,Im Gottesbegriff war lange Zeit
die Vorstellung aufbewahrt, dass es
noch andere Maf$stibe gebe ...”

,Im Gottesbegriff war lange Zeit die
Vorstellung aufbewahrt, dass es noch
andere Mafistibe gebe als diejenigen,
welche Natur und Gesellschaft in
ihrer Wirksamkeit zum Ausdruck brin-
gen.””" Im Namen dieses Begriffs kon-
stituiert sich die Chance, ein Welt-
System zu kritisieren, welches in der
Geschlossenheit von Uberlebensstra-
tegien und von gesellschaftspolitisch
programmierten Fortschritts- und Sie-
gergeschichten sich als Ideologie der
globalen Anmaflung etabliert. Im Ein-
klang mit der ,,Weigerung, zu verges-
sen, was sein konnte”%, steht Kirche
als Weltkirche im Dienst der Kritik
gegeniiber allen Formen des Verges-
sens und Verdrdngens des Verlierer-
und Opfergeschicks. Das ist die Par-

teilichkeit der Wahrnehmung des
Anderen, des Ausgegrenzten, des Miss-
brauchten, des Ausgebeuteten und
Misshandelten, des Gedemiitigten und
zynisch Eliminierten, welche fiir den
Markt im Vollzug einer zweckrationa-
len Vernunft nicht zéhlt.

Die Gewichtigkeit des Zitats aus dem
Horkheimer-Gesprach  diirfte aller-
dings erst im Blick auf einen ldngeren
Reflexionsprozess ins Auge springen.
Zur Erlduterung dessen ist eine Erwéh-
nung der weit zuriickliegenden - un-
gefahr seit 1937 gefiihrten — Auseinan-
dersetzung® zwischen M. Horkheimer
und W. Benjamin angebracht. Der Be-
zugspunkt der Kontroverse liegt in
einer geschichtsphilosophischen, im
Jahr 1934 geduflerten Bemerkung M.
Horkheimers, die in ihrer Héarte nicht
zu iiberbieten ist: ,Was den Menschen,
die untergegangen sind, geschehen
ist,” — heifst es — ,heilt keine Zukunft
mehr. Sie werden niemals aufgerufen,
um in der Ewigkeit begliickt zu wer-
den. Natur und Gesellschaft haben ihr
Werk an ihnen getan, und die Vorstel-
lung des Jiingsten Gerichts, in welche
die unendliche Sehnsucht von Be-
driickten und Sterbenden eingegangen
ist, bildet nur einen Uberrest des primi-
tiven Denkens, das die nichtige Rolle
des Menschen in der Naturgeschichte
verkennt und das Universum ver-

* Th.W. Adorno, Negative Dialektik. Frankfurt (1966) 1975, 395.
® E. Bloch, Abschied von der Utopie? Vortrage. Herausgegeben und mit einem Nachwort versehen von

Hanna Gekle. Frankfurt 1980, 95.

® Th.W. Adorno, Negative Dialektik. Frankfurt (1966) 1975, 378.
' M. Horkheimer, Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen, 392.

22 Vgl. Anm. 2.

® Vgl. dazu u.a:: P. Bulthaup, (Hg.) Materialien zu Benjamins Thesen ,Uber den Begriff der Ge-
schichte”. Beitrdge und Interpretationen. Frankfurt 1975; H. Peukert, Wissenschaftstheorie — Hand-
lungstheorie — Fundamentale Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theorie-
bildung. Diisseldorf 1976, 278-282; O. John, ,,...und dieser Feind hat zu siegen nicht aufgehort”
(W. Benjamin). Die Bedeutung Walter Benjamins fiir eine Theologie nach Auschwitz. Miinster 1996;
B. Wunder, Konstruktion und Rezeption der Theologie Walter Benjamins. These I und das ,, Theo-
logisch-politische Fragment”. Wiirzburg 1997; Th. Schwarz Wentzen, Bewahrung der Geschichte. Die
hermeneutische Philosophie Walter Benjamins. Bodenheim 1998.



Raberger/Welt — Kirche: Weltkirche

23

menschlicht.”* Die Ungeheuerlichkeit
dieser Auflerung wird iibrigens sehr
wohl ausgelotet, was aber nicht bedeu-
tet, dass sich M. Horkheimer damals
von der Gedankenkonfiguration dis-
tanzierte, wie ein Wort aus dem Jahr
1936 unterstreicht, wenn es heif$t: ,, Der
Gedanke, dass die Gebete der Verfolg-
ten in hochster Not, dass die der Un-
schuldigen, die ohne Aufkldrung ihrer
Sache sterben miissen, dass die letzten
Hoffnungen auf eine iibermenschliche
Instanz kein Ziel erreichen und dass
die Nacht, die kein menschliches Licht
erhellt, auch von keinem géttlichen
durchdrungen wird, ist ungeheuerlich.
Die ewige Wahrheit hat ohne Gott
ebensowenig einen Grund und Halt
wie die unendliche Liebe, ja, sie wird
zum undenkbaren Begriff. Aber ist
Ungeheuerlichkeit je ein stichhaltiges
Argument gegen die Behauptung oder
Leugnung eines Sachverhalts gewesen,
enthalt die Logik das Gesetz, dass ein
Urteil falsch ist, wenn seine Konse-
quenz Verzweiflung ware?”*

Gegen diese Vernunft, gegen dieses
Geschichtsverstdndnis hat W. Benja-
min protestiert mit Berufung auf ein
erlosendes Eingedenken aller Opfer,
damit das Erschlagene und das zum
Verschwinden Gebrachte nicht aus
dem Blick kommt. Aus einem Brief
M. Horkheimers vom 16. Méarz 1937
aus New York an W. Benjamin in Paris,
in welchem eine von W. Benjamin fiir
die ,Zeitschrift fiir Sozialforschung”
abgefasste Arbeit* genau besprochen

wird, lasst sich die damalige Position
M. Horkheimers klar erkennen, wenn
er anmerkt: ,Uber die Frage, inwiefern
das Werk der Vergangenheit abge-
schlossen ist, habe ich seit langem
nachgedacht. Thre Formulierung mag
ruhig so stehen bleiben, wie sie ist. Per-
sonlich mache ich das Bedenken gel-
tend, dass es sich auch hier um ein nur
dialektisch zu fassendes Verhiltnis
handelt. Die Feststellung der Unabge-
schlossenheit ist idealistisch, wenn die
Abgeschlossenheit nicht in ihr aufge-
nommen ist. Das vergangene Unrecht
ist geschehen und abgeschlossen. Die
Erschlagenen sind wirklich erschlagen.
Letzten Endes ist Thre Aussage theolo-
gisch. Nimmt man die Unabgeschlos-
senheit ganz ernst, so muss man an das
Jungste Gericht glauben. Dafiir ist
mein Denken jedoch zu sehr materia-
listisch verseucht.”” In seiner Bezug-
nahme auf diese Briefstelle® scheut
sich W. Benjamin nicht, sich zu dem
theologischen Aspekt seiner Aussage
zu bekennen: ,Das ist Theologie; aber
im Eingedenken machen wir eine
Erfahrung, die uns verbietet, die Ge-
schichte grundsétzlich atheologisch zu
begreifen ...

Im Kontext einer Logik, dass die Star-
keren in der Natur und die Sieger in
der Gesellschaft das letzte Wort haben,
gibt es nun einmal keine Hoffnung fiir
die Opfer. Th.W. Adornos Einspruch
gegen das Gesetz des Faktischen ver-
leugnet nicht die theologische Aufge-
ladenheit des Philosophischen. ,Philo-

% M. Horkheimer, Kritische Theorie 1. Frankfurt 1968, 198.

* Ebd., 372.

% M. Horkheimer, GS 16: Briefwechsel 1937-1940. Frankfurt 1995, 81: ,Ihren Brief vom 28. habe ich
erhalten, ebenso Thre Arbeit tiber Fuchs ... Sie haben diese Aufgabe, die Thnen aus den verschiede-
nen Griinden nicht leicht gefallen ist, schliellich doch so gelést, dass die eigentlichen theoretischen
Intentionen der Zeitschrift durch sie geférdert werden.”

7 Ebd., 82f (Anm. zu Seite 16, Zeile 2-3 v.0.).

* Vgl.: W. Benjamin, Das Passagen-Werk. Hg. von R. Tiedemann. Frankfurt 1983, Bd. 1, 589 (aus: Kon-

volut N §, 1)
% Ebd., 589.



24

Raberger/Welt — Kirche: Weltkirche

sophie, wie sie im Angesicht der Ver-
zweiflung einzig noch zu verantworten
ist, ware der Versuch, alle Dinge so zu
betrachten, wie sie vom Standpunkt
der Erlésung aus sich darstellten.”®
Erlosung, wie sie hier angesagt ist,
bedeutet freilich etwas ganz anderes
als das gliickliche Bewusstsein jenes in
seinen Bediirfnissen restlos befriedig-
ten Subjekts, das eigentlich ein falsches
Bewusstsein® ist, weil es marktgerecht
von seiner Entfremdung nichts merkt.
»~Wire Gliick lediglich an der Gegen-
wart orientiert, geniigte bei seiner
Abwesenheit eine Verdnderung des
Gegebenen, es herbeizufithren. Weil es
an die Vergangenheit gekniipft ist, an
das, was unwiderruflich versdumt und

dahin ist, schwingt in der Vorstellung
von Gliick unverauflerlich die der Erlo-
sung mit, denn Erldsung ist dadurch
gekennzeichnet, dass sie die Vergan-
genheit einzubeziehen machtig ist. Sie
erl6st nicht nur von dem, was falsch ist,
sondern auch von dem, was falsch
war.” % Primares Heimatrecht hat die-
ser Gedanke sicherlich in der Theolo-
gie. Es ist der Gedanke der Hoffnung,
der Sehnsucht, und nicht des wahren
Wissens. Es ist der Gedanke der Partei-
lichkeit fiir den Geschadigten, der Im-
puls fiir das Eingedenken dessen, an
den sich niemand erinnert. Die Ver-
mittlung dieses Gedankens bedarf ei-
nes Ortes: warum sollte man ihn nicht
Kirche nennen!

® Th.W. Adorno, Minima Moralia: GS IV. Frankfurt 1980, 281.
¢ Vgl. vor allem: H. Marcuse, Der eindimensionale Mensch. Studien zur fortgeschrittenen Industrie-
gesellschaft. Neuwied-Berlin 1976° (The One-Dimensional Man. Studies in the Ideology of advanced

Industrial Society. Boston 1964), 21-38.

@ G. Kaiser, Walter Benjamins ,,Geschicht?hilosophische Thesen”: P. Bulthaup (Hg.), Materialien

zu Benjamins Thesen , Uber den Begriff
1975, 45.

er Geschichte”. Beitrage und Interpretationen. Frankfurt



