58

ThPQ 148 (2000) 58-68

HANS-JOACHIM SANDER

Glauben im Format 2000 — ein
6kumenisches Ohnmachtsproblem

Auf der Suche nach einer gemeinsamen Sprache der Kirchen

Die Einheit der Kirche darf nicht nur als eine innerkirchliche Herausforderung angesehen
werden. Im Blick auf die Berufung der Kirche, Christus in der Welt zu bezeugen, gehort
die Trennung der Konfessionen zu den grofien Hindernissen und Belastungen. Der Wiirz-
burger Privatdozent fiir Fundamentaltheologie sucht deshalb nach Wegen der Verkiindi-
gung fiir das neue Jahrtausend in okumenischer Perspektive. (Redaktion)

Die Morgenrote des neuen Jahrtau-
sends hat sich als Katalysator erwie-
sen. Man stellt sich gesellschaftlich auf
die neuen Verhiltnisse ein, die es brin-
gen soll, und hat sich nach Ressourcen
dafiir umgesehen. Europa ist so zum
Euroland geworden. Die USA bauen
ihr Militdr weiter aus. Die Basketball-
profi-Liga NBA hat die Geldmaschine
neu justiert. Menschenrechtsaktivisten
gehen auf eine neue Generation von
Erklarungen zu. Am Internet wird
noch flinker gekniipft. Die europii-
schen Eisenbahnen bauen weitere
Hochgeschwindigkeitsstrecken. Selbst
die grofien Telefongesellschaften haben
sich zukunftsfahige Tarife zugelegt.
Lufthansa hat ihre Star-Alliance und
Daimler seinen Chrysler. Auch Star
Trek’s Next Generation folgen exo-
tisch-bunte Nachfahren in die Aben-
teuer des Weltraums.

Und die Kirchen? Welches Geburts-
tagsgeschenk iiberreichen sie an der
Krippe des Millenniums? Gold, Weih-
rauch und Myrrhe kdnnen es ja nicht
sein, die wurden am Anfang der 2000
Jahre schon vergeben. Auflerdem
straubt sich gldubige Weisheit, einer
heiligen Macht der Zeit zu huldigen.
Gleichwohl vermelden auch die Kir-
chen offentlichen Respekt vor dem

Jahrtausendereignis, kénnen sie doch
an seiner Existenz Mutterrechte bean-
spruchen. Schliellich war Dionysos
Exiguus ein christlicher Monch, auch
wenn seine Rechenkiinste iiber das
Jahr 1 nicht die allerprazisesten waren.

Zwei Unternehmungen ragen unter
der offentlichen Darstellung christli-
chen Glaubens im Format 2000 heraus:
die kirchliche Teilnahme an der Welt-
ausstellung Expo in Hannover und das
Heilige Jahr in Rom. Beide folgen sehr
verschiedenen Perspektiven und tra-
gen unterschiedliche Handschriften.
Das erste ist mehr mit protestantischer
Feder gezeichnet, das letztere ist ein
besonderes Anliegen von Papst Johan-
nes Paul II. Beide Projekte verkorpern
Auseinandersetzungen mit der Macht
der Zeit im allgemeinen und der Uber-
gangszeit zum neuen Jahrtausend im
besonderen. Sie sind signifikant fiir die
Suche der Kirchen nach der Zukunfts-
fahigkeit des Glaubens.

1. ,,Glaube 2000” — ein
Projekt zwischen Weltausstellung
und Heiligem Jahr

Ein Vorschlag fiir das Leitthema der
Kirchen auf der Expo lautet: ,,Wie ge-



Sander/Glauben im Format 2000

59

stalten Christen den Ubergang in das
nédchste Jahrtausend und was tragen
sie dazu bei, dass Menschen auf die-
sem Globus trotz aller Bedrohungen
leben konnen?”' Dazu dient eine
Visualisierung des Glaubens; denn die
sdkularer werdende Welt ist eine Welt
des Schauens und will sehen, was je-
mand zu sagen hat. ,,Ziel muss es sein,
mit christlichen Angeboten gerade
sakularisierte Menschen in grofier Zahl
anzusprechen. Thnen soll christlicher
Glaube als Lebensmoéglichkeit nahe
gebracht werden.”? Es geht um die
Lebensmoglichkeit fiir Menschen in
der globalisierten Welt von heute, in
deren Kontext der Glaube prasentiert
werden soll.® Die Realitit dieses Lebens
muss also eine Basis der anvisierten
Visualisierung sein. Doch geschieht
das nicht einfach nur um dieser Men-
schen willen, schlieflich bewegt man
sich hier auf einem Marktplatz fiir’s
globale Geschiaft. Wie alle Aussteller
will auch die kirchliche Seite den Bo-
den fiir kiinftige Geschéftsbeziehun-
gen bereiten. ,Die Kirche soll sich als
eine tragende gesellschaftliche Saule
darstellen und damit ihren 6ffentlichen
Geltungsanspruch glaubwiirdig ver-
treten. Die Prasenz der Kirche auf der

EXPO ist eine Sympathiekampagne fiir
die Kirche.”*

Mit diesen Zielvorgaben werden die
beiden Grundstrategien ,Zeitreise’ und
,Heilsweg’ visualisiert. Erstere erzihlt
die Geschichte des Christentums als
Schopfungsgeschichte in sieben Tagen,
letzterer macht ,die drei Ebenen des
christlichen Glaubens ,Schopfung,
Siinde, Versohnung’ fiir das Publikum
erlebbar”.* Man stellt sich also sowohl
in die geschichtliche Kontinuitdt der
Zeit wie in Differenz zu ihrer Realitét.
Die Gottesgeschichte von gestern wird
mit den Mitteln von heute fiir eine
christliche Welt von morgen darge-
stellt. Die Besucher sollen von der
Richtigkeit des kirchlichen Expo-Slo-
gans lberzeugt werden: ,Unser Weg
hat Zukunft — seit 2000 Jahren”.®

Das andere reprasentative kirchliche
Projekt, um vor der Jahrtausendwende
die Zukunftsfahigkeit der Kirche anzu-
zeigen, ist das Heilige Jahr. Die Bulle,
mit der Johannes Paul II. die Einzel-
heiten festgelegt hat, trdgt den Titel
Incarnationis mysterium.” Das gibt schon
die Basis dieser Auseinandersetzung
mit der Zeit an: die Menschwerdung
Gottes in Jesus, also der Ursprung des
Jahres 2000 im Geheimnis Gottes.® Die

' So war es bis Anfang 1999 im Inernet unter: http://www.evlka.de/expo/allg_navigl.htm zu lesen.

Vgl. auch die Adresse: http://expo-kirche.de.
* Http://www.evlka.de/expo/allg_navigl.htm.

? Konrad Raiser fordert dieses Ziel von der 6kumenischen Bewegung; sie diirfe sich ,nicht einfach
damit abfinden, von der Dynamik der Globalisierung tiberholt und {iberrollt zu werden”. (Konrad
Raiser, Uberholt die Globalisierung die 6kumenische Entwicklung?, in: Evangelische Theologie 58
[1998] 92-100, 99) Raiser wiinscht sich deshalb auch den globalen Schwung der 6kumenischen Be-
wegung vom Beginn des 20. fiir den Beginn des 21. Jahrhunderts, vgl. ders., Die Welt im 21. Jahrhun-
dert. Herausforderungen an die Kirchen, in: Carmen Krieg/Thomas Kucharz/Miroslav Volf/Steffen Losel
(Hg.): Die Theologie auf dem Weg in das dritte Jahrtausend. FS J. Moltmann. Giitersloh 1996, 13-24.

‘ Http://www.evlka.de/expo/allg_navigl.htm.

* Ebd.

¢ Http://expo-kirche.de.

7 Incarnationis Mysterium. Verkiindigungsbulle des Grolen Jubildums des Jahres 2000. 29. November
1998, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1998 (Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhles 136); im folgenden mit , IM” angefiihrt.

8 Bischof Koch nennt dies das ,,menschliche Eintreten in die innere Wirklichkeit eines dufleren Gesche-
hens” (Kurt Koch, ,Fiille der Zeit'. Jenseits von Wendezeit und Endzeit. Jahrtausendwende in christ-
licher Sicht, in: MThZ 49 [1998] 293-306, 299).



60

Sander/Glauben im Format 2000

Bulle ist an alle Gldubigen adressiert,
also zunichst einmal auf das Innen der
katholischen Kirche gerichtet. Sie sol-
len im Glauben an Gottes Heil in der
Geschichte ermutigt werden und mit
diesem Jahr dafiir ein konkretes Zei-
chen erhalten. , Das Naherriicken des
Jubildums ruft zudem wachsendes In-
teresse bei denjenigen hervor, die nach
einem geeigneten Zeichen suchen, das
ihnen hilft, die Spuren der Gegenwart
Gottes in unserer Zeit zu erkennen.”
(IM 3) Die gegenwirtige Zeit wird mit
Gottes Prédsens gedeutet. Aber wie bei
der Expo-Présentation handelt es sich
nicht um blofle Identifikation, sondern
auch um eine Differenz zur Zeit durch
den Glauben. ,Die Jubildumszeit fiithrt
uns in jene kraftvolle Sprache ein, wel-
che die gottliche Paddagogik des Heiles
anwendet, um den Menschen zu Um-
kehr und Bufle anzuhalten.” (IM 2) Die
Auseinandersetzung mit der Jahrtau-
sendwende und damit der Zukunfts-
fahigkeit der Kirche ist ein Sprachereig-
nis. Die kiinftigen Verhéltnisse mit dem
Glauben zu meistern, entscheidet sich
auf der Ebene der Sprache. Der Ort, zu
dem dieses Sprachereignis Menschen
bewegen soll, hat eine doppelte Loka-
litdt: Rom, weil das die Tradition der
Heiligen Jahre ist, und das Heilige
Land, weil dort die Heilsgeschichte
begonnen hat. Mit diesen Wallfahrts-
zielen ist ein zwischen den Kirchen
kontroverser Gegenstand verbunden,
den diese Bulle des Heiligen Jahres
eigens bespricht: der Ablass, ,der eines
der wesentlichen Elemente des Jubi-
laumsereignisses ausmacht”. (IM 9)
Auch der Ablass des Jubeljahres 2000

gehort zu dessen Sprachgeschehen; er
setzt die Ablegung einer sakramen-
talen Beichte voraus.’
Weltausstellungsprasentation wie Hei-
liges Jahr folgen unterschiedlichem
Sprach-Fokus. In Hannover blickt man
eher auf den Glauben mit der Sprache
heutiger medialer Kommunikation, in
Rom blickt man eher auf die Glaubens-
sprache der Tradition. Das sind ver-
schiedene Perspektiven, die sich we-
gen des gemeinsamen Gegeniibers
nicht widersprechen.”” Es geht beiden
um die Prasenz der Kirchen in einem
Augenblick, der Menschen auf dem
ganzen Globus erfasst. Um die Ellipse
zu zeichnen, mit welcher der Glaube
diesen Augenblick umkreist, braucht
man zwei Brennpunkte, die in den
Sprachperspektiven der Expo-Kirche
und des Heiligen Jahres benannt sind.
Zum einen handelt es sich um dieselbe
Ressource wie in den letzten 2000 Jah-
ren: das Evangelium und seine Lehr-
tradition im Volk Gottes. Doch ist de-
ren Sprache kein Selbstldufer, die wie
ein Mantra aufgesagt werden kénnte,
um schon das zu verkiinden, was darin
gesagt wird. Diese Ressource ist selbst
ein Sprachproblem. Kirchen kénnen sie
nutzen, wenn sie in der Sprache dieser
Zeit jenes Wort benennen, das zu ver-
kiinden die Kirchen ins Leben gerufen
sind. Deshalb braucht man sowohl die
Sprache der Tradition wie die Sprache
der Menschen von heute. Wie aber
kann man beide fiir den Glauben 2000
nutzen?

Dafiir mochte ich einen Vorschlag
machen, der sowohl zur Sprache der
Tradition wie zur Sprache der Welt von

® Die dogmatisch wichtigsten Passagen dieses Dokumentes rufen denn auch die Lehre vom Ablass in
Erinnerung; mit ihm ,,wird dem reuigen Siinder die zeitliche Strafe fiir Siinden erlassen, die hin-
sichtlich der Schuld schon getilgt sind”. (IM 9) Vgl. auch das Incarnationis mysterium beigefiigte
Dekret der Apostolischen Ponitentiarie, a.a.O. 21-24, 21.

© Der Geschiftsfithrer der Expo geht denn auch davon aus, dass Johannes Paul II. den kirchlichen
Pavillon und damit die Weltausstellung besuchen wird.



Sander/Glauben im Format 2000

61

heute gehort: die Ohnmacht der Men-
schen in der Zeit. Sie ist im Expo-
Kirchen- wie im Heilig-Jahr-Projekt
prasent. Auf der Expo soll ja nach
kirchlicher Selbstaussage der Beitrag
der Christinnen und Christen présen-
tiert werden, ,dass Menschen auf die-
sem Globus trotz aller Bedrohungen
leben konnen”. Bei aller technischen
Macht, die zu visualisieren das Kern-
geschaft der Expo ist, gibt es Bedro-
hungen, die Menschen ohnmaichtig
machen. 50 Sekunden Erdbeben in
Kolumbien und tausende Menschen
kommen ums Leben. Auch in der 2000-
Zeit bedrangen Ohnmachtserfahrun-
gen; an ihnen kann die kiinftige Spra-
che des Glaubens ansetzen. Sie sind
in der Glaubenssprache der Tradition
prasent, beim papstlichen Heilig-Jahr-
Projekt in Gestalt des Ablasses. Schlief3-
lich soll er zeitliche Siindenstrafen er-
lassen, also dazu dienen, in der Ohn-
macht vor eigener und fremder Schuld
nicht unterzugehen.”

Ohnmachtserfahrungen gehoéren zur
Substanz der 2000 Jahre Glaubensspra-
che, welche die Kirchen zu sprechen
gelernt haben. Die Aufmerksamkeit fiir
die Ohnmacht von Menschen stellt
einen Ort bereit, die Tradition und Zeit
in der Sprache des Glaubens miteinan-
der ins Spiel zu bringen. Dieser Kon-
trast ist in der katholischen Tradition
mit hochster lehramtlicher Autoritét
versehen. ,Der Eintritt in das neue
Jahrtausend ermutigt die christliche
Gemeinschaft dazu, bei der Verkiindi-
gung des Reiches Gottes im Glauben
auf neue Horizonte hinauszublicken.

Aus diesem besonderen Anlass ver-
langt es die Pflicht, mit Festigkeit und
Treue auf die Lehre des II. Vatikani-
schen Konzils zuriickzugreifen, die in
den missionarischen Einsatz der Kirche
neues Licht gebracht und dabei die
heutigen Erfordernisse der Evangeli-
sierung beriicksichtigt hat.” (IM 2) Man
legt Ressourcen fiir Glauben im Format
2000 frei, wenn man an die Lehre die-
ses Konzils erinnert.

2. Der Glaube an den Menschen in
der Ohnmacht der Zeit — die Lehr-
tradition des IlI. Vatikanums

Das jiingste Konzil stand vor einer
ganz dhnlichen Frage wie die Kirchen
vor der Jahrtausendwende. Es ging um
eine Verhiltnisbestimmung zu etwas,
was Kirche und Glaube nicht sind: zu
der Welt von heute. Mit diesem Ge-
geniiber sind die Kirchen an der Jahr-
tausendwende ebenfalls konfrontiert.
Ihm kann niemand ausweichen; das
neue Jahrtausend bricht einfach ir-
gendwann an. Aber die Art und Weise,
wie man sich darauf einstellt, bestimmt
die Sprachféhigkeit ihm gegeniiber.

Vor dem Konzil galt als katholische
ekklesiologische = Grundperspektive:
die Kirche hier — die Welt dort; beide
existierten als Blocke mit in sich ge-
schlossenem Wesen. Die katholische
Kirche verstand sich als eine societas
perfecta, eine vollkommene Gesellschaft
im Sinne des politischen Platonismus,
die dem Staat gegeniibersteht und in
diesem aufgrund ihres iibernatiirlichen
Wesens eigene Rechte beanspruchen

" Es ist bemerkenswert, dass die Ponitentiarie in ihrem Dekret verfiigt, dass Glaubige den Jubildums-
ablass ,an jedem Ort” erlangen kénnen, ,wenn sie fiir eine angemessene Zeit Brider und Schwes-
tern, die sich in Not oder Schwierigkeiten befinden (Kranke, Gefangene, einsame alte Menschen,
Behinderte usw.), besuchen, dabei gleichsam zu Christus pilgern, der in diesen Menschen gegen-
wirtig ist, und die iiblichen geistlichen und sakramentalen Bedingungen, einschliellich der vorge-
schriebenen Gebete, erfiillen”. (a.a.O., 23) Der Ablass ist nicht das Zeichen kirchlicher Macht, die ihn
gewahrt, er ist vielmehr ein Zeichen des Glaubens, das der Gewalt menschlicher Ohnmacht wider-

steht.



62

Sander/Glauben im Format 2000

darf. Dieser Anspruch scheiterte histo-
risch, bestimmte jedoch das innere
Leben der Kirche bis zu Johannes
XXIII. Die Kirchenkonstitution des
Zweiten Vatikanums Lumen gentium
sprengte ihn auf: Kirche ist das Volk
Gottes, keine geschlossene Gesellschaft
platonischen Zuschnitts, in der die
Menschen dieser Zeit als Akzidentien
einer iiberzeitlichen Idee fungieren.
Die theologische Grundperspektive,
die der societas perfecta korrespondierte,
war die Trennung von Natur und
Ubernatur. Beide sind wesentlich ver-
schieden und stehen allein von der
Ubernatur her in einer Gnadenbezie-
hung. Das Ubernatiirliche greift in die
Geschichte ein, ist jedoch selbst nicht
Geschichte, sondern gibt der Theologie
in Schrift und Tradition eine tiberzeit-
liche Einheit. Dieser Anspruch schei-
terte an den historisch-kritischen Er-
kenntnissen {iiber Bibel und Dogmen-
entwicklung und wurde theologisch
von der Thomasrezeption auf dem
Boden von Kant, Blondel und Heideg-
ger in der Nouvelle Théologie und in
der Essenz- und Existenztheologie Karl
Rahners tiberschritten.”? Auf dem Kon-
zil fithrt das zur Offenbarungskonsti-
tution Dei verbum, die Offenbarung als
Selbstmitteilung Gottes in Wort und
Tat begreift.” In Christus sind deshalb
alle Menschen der gottlichen Natur
teilhaft.

Erst mit diesen neuen Sprachen der
Theologie konnte das Konzil wesent-
liche Elemente der Grundperspektive
umsetzen, die Johannes XXIII. dem
Konzil gegeben hatte. Es richtet sich an

alle Menschen und hat allen etwas zu
sagen. Die von ihm propagierte Ver-
gegenwirtigung des Glaubens, das
beriihmte Aggiornamento der Kirche,
stiitzt sich einerseits auf die Lehre und
andererseits auf die Menschen von
heute. Der Papst gibt dem Auflen der
Lehre ein konstitutives Gewicht fiir
ihre Sprache: ,,Denn eines ist die Sub-
stanz der tradierten Lehre, das heifst
des depositum fidei; etwas anderes ist
die Formulierung, in der sie dargelegt
wird. Darauf ist — allenfalls braucht es
Geduld - grofles Gewicht zu legen,
indem alles im Rahmen und mit den
Mitteln eines Lehramtes von vorrangig
pastoralem Charakter gepriift wird.”"
Die Lehre und ihre Sprache sind zu
unterscheiden; in die Sprache geht
jenes Gegeniiber ein, dem die Lehre
dargestellt wird.

Die Glaubensdarstellung mit dieser
Innen-AufBlen-Konstellation nennt das
Konzil ,Pastoral’. Sie stellt die her-
kommliche Seelsorge in einen weiteren
Rahmen; denn Pastoral ist jener
Sprachprozess des Glaubens vor den
Menschen in der heutigen Welt, der mit
Taten bezeichnet, was er besagt. Die
anderen in der eigenen Zeit gehdren
zum Fundament des Begriffs vom
Glauben. Sie haben der Kirche etwas
zu sagen und sind ihr gegeniiber eine
eigene Autoritat. Diese Autoritat wird
von der Pastoralkonstitution Gaudium
et spes benannt: ,Die Heilige Synode
bekennt darum die hohe Berufung des
Menschen, sie erklart, dass etwas wie
ein gottlicher Same in ihn eingesenkt
ist, und bietet der Menschheit die auf-

2 Vgl. Marie-Dominique Chenu, Le Saulchoir. Une école de théologie. Tournai/Etiolles 1937, und Karl
Rahner, Uber den Versuch eines Aufrisses einer Dogmatik, in: ders., Samtliche Werke, Bd. 4, bearbei-
tet von Albert Raffelt. Diisseldorf/Freiburg 1997, 404—448.

¥ Vgl. dazu die ausfiihrliche Studie Hanjo Sauer, Erfahrung und Glaube. Die Begriindung des pastora-
len Prinzips durch die Offenbarungskonstitution des II. Vatikanischen Konzils, Frankfurt 1993.

" Ludwig Kaufmann/Nikolaus Klein, Johannes XXIII. Prophetie im Vermichtnis, Fribourg/Brig 1990,

136; Sp. 228-235.



Sander/Glauben im Format 2000

63

richtige Mitarbeit der Kirche an zur
Errichtung jener briiderlichen Gemein-
schaft aller, die dieser Berufung ent-
spricht.” (GS 3) Der Mensch ist von
Gott berufen, und deshalb trifft die Kir-
che bei den Menschen auf den, den sie
zu verkiinden hat. Wozu die Menschen
von Gott berufen sind, wird nicht
naher spezifiziert. Also beruft Gott die
Menschen zum Menschsein. Thre Art,
Menschen zu werden, und ihre Féahig-
keit, der Unmenschlichkeit zu wehren,
begriinden die Autoritdt der Menschen
von heute fiir die Sprache des Glau-
bens.

Aber Menschwerdung ist keine unpro-
blematische Angelegenheit. Sie ist fort-
laufend von Miéchten und Gewalten
bedroht, die auf die Wiirde von Men-
schen zugreifen, und gerét bestandig in
innere Widerspriiche, an denen sie zer-
brechen kann. Aufmerksamkeit auf die
Menschwerdung der Menschen bedeu-
tet deshalb eine Auseinandersetzung
mit den Differenzen der Zeit sowie mit
dem Wohl und Wehe menschlicher
Existenz. Dem stellt sich Gaudium et
spes mit dem beriihmten ersten Satz
des Textes: ,Freude und Hoffnung,
Trauer und Angst der Menschen von
heute, insbesondere der Armen und
Bedréngten aller Art, sind zugleich
Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Jiinger Christi”. (GS 1) Der
Kontrast aus Lebensperspektiven und
Ohnmachtserfahrungen beschreibt den
Ort der Kirche unter den Menschen
dieser Zeit. Mit ihm wird eine Analyse
der Bedrohungen wie der Chancen
menschlichen Lebens notwendig.

Das geschieht in dem Text mit der Ein-
leitung; sie verkorpert den ersten der

drei Schritte der pastoralen Methode
Sehen - Urteilen — Handeln. In dieser
Einleitung werden vorrangig Erschei-
nungen der Zeit, die damals das Heute
war, zum Thema, die Bedrohungen
und Knechtungen menschlichen Le-
bens verkdrpern. Dem Grundoptimis-
mus {iber die Beziehung Gottes zu den
Menschen korrespondiert der Realis-
mus iiber die Probleme heutigen
Menschseins. Die Gegenwart wird auf
humane Differenzen hin analysiert.
Ohne Kenntnis der menschlichen Ohn-
macht hier ldsst sich die Sprache des
Glaubens heute nicht finden. Kirche
glaubt an die Berufung der Menschen
und muss deshalb um die Differenzen
wissen, welche dieser Berufung ent-
gegenstehen. Ohne das Wissen um
menschliche Ohnmacht kann sie die
Wiirde der Berufung zum Menschsein
nicht benennen. Diese Ohnmacht kon-
frontiert mit jenen Groflen der Zeit, die
einen Zugang zum Evangelium vom
Auflen der Kirche erdffnen: den Zei-
chen der Zeit.

3. Der Glaube an das Evangelium in
den Zeichen der Zeit — die Zukunfts-
fahigkeit der Pastoral

,Zeichen der Zeit’ ist ein biblischer
Begriff, den erst Johannes XXIII. mit
der Einberufungsbulle des Konzils
Humanae Salutis in die katholische
Lehre eingefiihrt hat.” In der Vorberei-
tungsphase des Konzils verschwindet
er wieder, wird aber vom Papst in sei-
ner letzten Enzyklika Pacem in terris
wenige Wochen vor seinem Tod in
Uberschriften benutzt, um bestimmte
Zeiterscheinungen zu kennzeichnen.'

5 AAS 54 (1962) 5-13.

* Diese Uberschriften sind in der lateinischen Veroffentlichung der Enzyklika in den Acta Apostolicae
Sedis ausgelassen, finden sich aber in der italienischen Erstveroffentlichung des Osservatore

Romano.



64

Sander/Glauben im Format 2000

Diese Enzyklika verwendet ein neues
Format; sie war das erste pépstliche
Lehrschreiben, das sich ausdriicklich
an alle Menschen guten Willens richte-
te. Um diese auch zu erreichen, befasst
sie sich mit all jenen Erscheinungen,
die Menschen hier und heute angehen.
Ein halbes Jahr danach greift ihr For-
mat bei jenem Schema, welches das
pastorale Programm des Konzils schon
im spéteren Titel prasentiert. Die pasto-
rale Konstituierung der Kirche auf die
Welt hin, die ecclesia ad extra, war der
zweite Teil des Programms, das sich
die Konzilsviter auf Vorschlag von
Kardinal Suenens gegeben hatten. Sein
erster Teil, die ecclesia ad intra, wird von
der Dogmatischen Konstitution tiber
die Kirche Lumen gentium prasentiert.
Das Konzil hat also zwei Kirchenkon-
stitutionen, auch wenn im Bewusstsein
der deutschsprachigen Kirche meist
nur Lumen gentium unter diesen Begriff
fallt.

Im Verlauf des Sommers 1963 war der
Text zur ecclesia ad extra in eine tiefe
Krise geraten, weil sich die beiden
Lager auf dem Konzil wechselseitig
den Zugriff auf den Text genommen
hatten.” Um weiterzukommen, ent-
scheidet man sich auf franzosischspra-
chige Initiative hin, den Text von den
Zeichen der Zeit her zu formulieren.
Dabei entstand im Dezember 1963
auch der erste Satz von Gaudium et spes.
Im weiteren Verlauf verschwinden die
Zeichen der Zeit wieder aus dem Text,
um am Ende doch aufzuerstehen. Der
Terminus wird sachlich in der Nr. 11
umschrieben, kommt wortlich aber nur

einmal im Text vor, in der Nr. 4: ,Zur
Erfiillung dieses ihres Auftrags obliegt
der Kirche allzeit die Pflicht, nach den
Zeichen der Zeit zu forschen und sie
im Licht des Evangeliums zu deuten”.
Wenn Kirche sich mit der humanen
und inhumanen Signatur der Zeit aus-
einandersetzt, wird ihr die Bedeutung
des Evangeliums gegenwartig. Sie
tragt die Botschaft von Gott gleichsam
auf ihrem Riicken und wird ihrer von
denen her ansichtig, denen sie diese
bringt. Gottes Prasenz wird ihr selbst
gegenwirtig, wenn sie sich die Realitét
dieser Zeit vergegenwartigt. Die Spra-
che fir Gottes Priasens fuflt auf dem
Wissen dariiber, was Menschwerdung
heute bestimmt und gefdhrdet.

Der Ansatz einer doppelten Vergegen-
wartigung ist nicht allein aus der
katholischen Kirche erwachsen. Um
vor der Neuheit der Fragestellung zu
bestehen, suchten die Verantwortlichen
Rat beim Weltrat der Kirchen. Lukas
Vischer von dessen Sektion ,Faith and
Order’ hatte am 18.4.1963 an Bischof
Guano von Livorno geschrieben, wie
man dort ein Schema {iber die heutige
Welt angehen wiirde.” Vischer arbeitet
darin mit der Trilogie Gemeinschaft,
Diakonie und Zeugnis. Dieser Kontakt
gedieh zur regelrechten Zusammenar-
beit nach der Entscheidung des Redak-
tionskomitees, die Zeichen der Zeit als
Schliissel fiir den Text zu verwenden.
Bischof Guano, der Leiter dieses Komi-
tees, traf Vischer im Januar 1964, um
die Grundlage der ersten Textfassung
des Redaktionskomitees beurteilen zu
lassen.

7 Dazu ausfiihrlicher Hans-Joachim Sander, Die Zeichen der Zeit. Die Entdeckung des Evangeliums
in den Konflikten der Gegenwart, in: Gotthard Fuchs/Andreas Lienkamp (Hg.), Visionen des Konzils.
30 Jahre Pastoralkonstitution ,Die Kirche in der Welt von heute’, Miinster 1997, 85-102.

%, Bischof Guano nahm dieses Dokument sehr ernst. Erst wurde vervielfiltigt und am 17.5.1963 an
alle verteilt, die es haben wollten.” (Charles Moeller, Die Geschichte der Pastoralkonstitution, in:

LThK? Erg. Bd. III: 242-280, 252).



Sander/Glauben im Format 2000

65

Das Gesprach ist okumenisch iiber den
unmittelbaren Anlass hinaus signifi-
kant: Jede solidarische Bezugnahme
auf die Probleme der Welt verlangt
eine offene Begegnung mit den nicht-
katholischen Kirchen; denn sie stehen
vor denselben Problemen. Darin liegt
damals wie heute die Chance, sich im
Zeichen der Hoffnung, dem Weltauf-
trag der Christen und Christinnen, jen-
seits der gegebenen kirchlichen Gren-
zen aufeinander zu beziehen. ,Ge-
nauer noch brachte man den Wunsch
zum Ausdruck, dass man, wo man der
Welt begegnen miisse, dies zusammen
tun miisse. [...] In der Sache sehen sich
alle Christen gemeinsam den gleichen
schwierigen Fragen gegeniiber.”” Die
Begegnung der Kirchen hat eine reali-
stische Zukunft tiber die Begegnung
der Kirchen mit der Welt; denn hier
begreift man, wozu es sie iiberhaupt
gibt. Die Okumene erhilt angesichts
der Zeichen der Zeit einen neuen Rah-
men, der von Gaudium et spes gezo-
gen wird. Lukas Vischer hat das selbst
auch so gesehen: ,,Die Konstitution ist
tatsdchlich vielleicht wie kaum ein
anderer Text geeignet, der Okumeni-
schen Bewegung neue Wege zu eroff-
nen”. Diese neuen Moglichkeiten eroff-
nen sich, ,weil sich die Fragen, die sie
behandelt, allen Kirchen in gleicher
Weise stellen”.?

Vischer riet damals dem Redaktionsko-
mitee, die Verhéltnisbestimmung von
Kirche und Welt mit reformatorischer
Grammatik anzugehen: ,In diesem
Sinn ist das, was die Kirche in der zeit-
lichen Ordnung tut, Zeichen, nicht
durch das Bemiihen selbst, an dem sie

sich beteiligt, sondern durch die Tat-
sache, dass das ,zeitliche’ Handeln der
Kirche in einer Welt, die durch den
Kampf zwischen Gut und Bose ge-
kennzeichnet ist, Zeichen ihrer Beru-
fung setzt. Man muss daher den Ein-
druck vermeiden, als habe man ein
Programm. Was die Kirche tun kann
und muss, ist Zeugnis zu geben. Eher
als vom Versagen muss man daher
vom ,Zeichen der Hoffnung’ sprechen,
was der vorgeschlagene Text zu wenig
tut.”? Kirche ist mit den Menschen
dieser Welt solidarisch, steht aber zu-
gleich in Differenz zum Gewaltaspekt
der Welt. Das ist in den franzosisch ge-
schriebenen sogenannten Ziiricher Text
1964 auch eingegangen, der in der lan-
gen Textgeschichte von Gaudium et spes
so etwas wie ein Kristallisationskern
war. Das macht die Debatte mit Vischer
zum mafigebenden nichtkatholischen
Beitrag zur Pastoralkonstitution.

Vischer benennt mit seiner Interven-
tion eine entscheidende Grofie fiir die
Auseinandersetzung des Glaubens mit
der jeweils gegenwirtigen Zeit: die
Ambivalenz der Geschichte. Wenn
diese Zeit jenes Auflen markiert, an
dem sich die Sprache des Glaubens vor
den Menschen von heute konstituiert,
dann muss ihre Ambivalenz von gut
und bose beachtet werden. Wenn man
ihre signifikanten Ereignisse erheben
will, wird man mitten in diese Diffe-
renz gefiihrt. Die Zeichen der Zeit sind
von ihr geprédgt, und die moglichen
Handlungen, die sich aus ihrer Er-
kenntnis ergeben, bewegen sich in die-
sem Rahmen. Aus diesem Grund sind
die Zeichen der Zeit nicht beliebige

¥ Moeller a.a.O., 258.

* Vischer in Guilherme Baraiina (Hg.), Die Kirche in der Welt von heute. Deutsche Bearbeitung von

Viktor Schurr, Salzburg 1967, 484 und 485.

? Moeller a.a.0., 258. Diese kritisch-dialektische Haltung zum pastoralen Ansatz des Textes hat sich
Vischer bewahrt, vgl. Lukas Vischer, Zwei Jahrtausendwenden, in: Krieg/Kucharz/Volf/Lisel a.a.O.,

69-79, bes. 77.



66

Sander/Glauben im Format 2000

Geschehnisse, sondern Ereignisse, in
denen Menschen bedroht werden und
zugleich um die Anerkennung ihrer
Wiirde ringen. Sie verweisen auf Wohl
und Wehe der Zeit und markieren Not
und Segen der Geschichte. Wer um sie
weifl, wird in den Widerstand gegen
diese Bedrohung hineingezogen.

Das Objekt der Zeichen der Zeit ist die
Menschwerdung, und sie sind damit
jene Ereignisse, in denen Menschen um
die Anerkennung ihres Menschseins
ringen. Zeichen der Zeit verweisen auf
die Lage der Humanitét in der Gegen-
wart. Sie kennzeichnen, wie es um die
Wiirde der Menschen hier und heute
bestellt ist und bieten zugleich eine
Perspektive der Menschwerdung iiber
deren Bedrohung. Indem sie der Be-
drohung widerstehen, verweisen sie
auf die Menschwerdung Gottes und
deren Potential, die Bedrohung der
Humanitdt zu iiberschreiten. Folglich
sind die Zeichen der Zeit keine zufalli-
gen Erscheinungen, sondern mégliche
Wendepunkte der Zeit; es sind jene
Ereignisse, welche eine Macht haben,
die Zeit in der Perspektive der Mensch-
werdung zu verdndern.”? Bei diesem
Prozess wird das Evangelium in den
Differenzen der Zeit entdeckt. Das ist
es, was das II. Vatikanum Pastoral ge-
nannt hat. Diese Differenz von Evan-
gelium und Zeit erscheint mir metho-
disch gesehen weitreichender als der
Gegensatz von Gesetz und Evangeli-
um. Sie greift diesen biblischen Kon-
trast auf, aber vermeidet die Versu-
chung eines kulturellen Gegenprojek-
tes der Kirchen.”? Vielmehr verschafft

sie ihnen einen Raum, in der Zeit selbst
Zeichen fiir eine humane Entwicklung
zu setzen. Pastoral bedeutete die hand-
lungsbezogene Analyse der Zeichen
der Zeit; sie ist ein Dienst an Men-
schen, der das Heil aller ausdeutet.

Beim Aufspiiren dieser Zeichen ist
deshalb entscheidend, wovon sie sich
in der Zeit absetzen; in ihnen sind
Machte und Gewalten représentiert,
die Menschwerdung heute bedrohen.
Sie flihren eine eschatologische Exis-
tenz und sind mit den Briichen der
Geschichte verbunden, die sich in
Ohnmachtserfahrungen niederschla-
gen. Sie entstehen in Krisen- und Kon-
fliktzustinden der Gegenwart und
markieren sie auf ihre humanen Ge-
fahren und Potentiale hin. Ihre Deu-
tung im Licht des Evangeliums wider-
steht diesen Gefahren und befreit jene
Potentiale. Diese Deutung verlangt
deshalb sowohl nach einer Sprache,
welche benennen kann, was hier und
heute der Fall ist, als auch fahig ist, die
Gewalt der Ohnmachtserfahrungen zu
uberschreiten. Die prophetische Kraft
dieser Sprache ist in doppelter Weise
widerstandig: Sie steht im Auflen der
Zeit gegen den Zugriff auf die Wiirde
der Menschen und im Innen der Kirche
fir die Umkehr zum Evangelium. In
dieser Deutung der Zeit wird das
Evangelium gegenwirtig fiir die, de-
nen es zugesagt wird, aber auch fiir
jene, welche es zur Sprache bringen.
Gegeniiber den Zeichen der Zeit gilt
besonders fiir die professionellen Ver-
kiinderinnen und Verkiinder des
Evangeliums der beriihmte Satz Gor-

2 Deshalb kann man aus Lk 12, 54-57 auch so deuten, dass Jesus von sich als dem Zeichen der Zeit

spricht.

» Vgl. Michael Welker, Christliche Theologie. Wohin an der Wende zum Dritten Jahrtausend?, in:
Krieg/Kucharz/Volf/Losel a.a.O., 105-125; vgl. dagegen die anderen methodischen Perspektiven bei
Franz-Xaver Kaufmann/Arnold Zingerle (Hg.), Vatikanum II und Modernisierung. Historische, theo-
logische und soziologische Perspektiven. Paderborn 1996.



Sander/Glauben im Format 2000

67

batschows: Wer zu spat kommt, den
bestraft das Leben. Diese Zeichen
reprasentieren Zugidnge zum Reich
Gottes, zu dessen kairos Kirchen sich
nicht in nachldssiger Weise verhalten
konnen.

Der Dienst der Kirchen an den Men-
schen ihrer Zeit ist pastoraler Natur;
sie kommen ihrem Auftrag nach, wenn
sie angesichts der Menschen von heute
die Zeichen der Zeit benennen kénnen.
Verstehen sie ihre Botschaft im Zei-
chen der Freude und Hoffnung, Trauer
und Angst der Menschen von heute,
konnen sie Zeichen der Humanitat
wahrnehmen und selbst setzen. Dann
benennen sie Perspektiven, welche
Menschwerdung in der Ohnmacht der
Menschen fordern. Es ist mithin auch
ein Dienst an den Menschen, die pasto-
rale Existenz von Kirche zu gestalten;
denn damit baut man an einer Macht,
die Zeit auf die Menschwerdung hin zu
bezeichnen. Nach Innen gesagt, also
auf die Kirche selbst hin, bedeutet das:
die Kirche an der Zeit halten, damit
sie die Gefahren und Potentiale der
Menschwerdung hier und heute wahr-
nehmen kann. Die Zeichen der Zeit
wirklich zu treffen, setzt die Demut vor
der Menschwerdung heute voraus. Da-
rin liegt eine Perspektive fiir die Oku-
mene tiber das Jahr 2000 hinaus.

4. Der Glaube an die Macht
aus der Ohnmacht - eine Hoffnung
fiir die Okumene

Wenn Gaudium et spes die Bedeutung
der Zeichen der Zeit fiir die Rede von
Gott anerkennt, dann wird nicht ein-
fachhin die Gottesrede in die Belie-
bigkeit der Zeit gestellt, vielmehr kom-
men jene Fragen zur Sprache, die fiir
die humane oder inhumane Situation
dieser Zeit signifikant sind. Johan-
nes XXIIL, ,le docteur des signes des

temps’, wie ihn Marie-Dominique
Chenu nannte, hat unter die Zeichen
der Zeit die Frauenfrage, die Arbeiter-
frage, die Frage der Entkolonialisie-
rung der Volker, aber auch die Grund-
rechtskataloge in modernen Verfas-
sungen und die UNO als Institution
der Kriegsverhiitung gezéhlt. All das
sind Herausforderungen bis heute,
wenn man weltweite Migration statt
Entkolonialisierung einsetzt und die
Arbeiterfrage mit der Massenarbeits-
losigkeit verbindet.

Diese Zeichen sind nicht einfach Gege-
benheiten der Zeit, sondern markieren
Differenzen in der Zeit, welche repra-
sentativ fiir personale, gesellschaftliche
und religiose Ohnmachtserfahrungen
sind. Sie zeigen auf Erscheinungen und
Probleme, die danach fragen, wie wir
heute Menschwerdung entwerfen kon-
nen. Sie sind Herausforderungen fiir
die humane Gestaltung dieser Welt,
vor der alle christlichen Kirchen ste-
hen. Wegen dieser Konfrontation sind
die Zeichen der Zeit fiir die Okumene
systematisch einschlédgig. In ihnen pré-
sentiert sich Ohnmacht, wie sie Men-
schen in der Welt von heute erfahren;
vor dieser Ohnmacht muss sich die
Wahrheit des Glaubens rechtfertigen
lassen. Kann mit ihr die Gewalterfah-
rung darin iiberschritten werden?

Vor dieser Frage stehen alle christ-
lichen Kirchen. So gesehen ist die
Okumene ein Sprachproblem der Kir-
chen nach innen wie nach aufien. Man
ist gewohnt, dieses Sprachproblem
nach innen hin wahrzunehmen. Man
betreibt Okumene unter der Frage:
Schliefen sich die unterschiedlichen
Darstellungsweisen des Glaubens aus,
oder hidngt die sprachliche Differenz
am unterschiedlichen Verstandnis? Auf
dieser Linie ist das 6kumenische Ge-
sprach in den letzten Jahrzehnten weit-
gehend verlaufen; die Zielperspektive



68

Sander/Glauben im Format 2000

waren Konsenserkldrungen.” Aber die
Okumene ist auch nach auflen ein
Sprachproblem. Wird in dem, wortiber
Kirchen sich einigen, die Ohnmacht
der Menschen von heute zum Thema
oder nur die Macht ihrer eigenen Ge-
meinschaften, oder gar lediglich die
gemeinsam empfundene Ohnmacht,
fiir sich allein gesellschaftlich zuneh-
mend unwichtiger zu werden? Wenn
die Okumene sprachlos ist vor dem,
was menschlicher Wiirde heute ent-
gegensteht, dann ist sie auf das Innen
der Kirchen reduziert und kann nicht
die Bedeutung einer gemeinsamen
Sprache benennen. Mit der Option auf
das Innen der Kirchen ist das Sprach-
problem Okumene bisher nicht gelost
und wahrscheinlich auch in Zukunft
nicht zu 16sen. Es gibt entweder Ver-
stummen {iber eine gemeinsame Spra-
che oder Streit iiber gemeinsam ge-
fundene Sprachregelungen, wie die
Gemeinsame Erkldrung zur Rechtfer-
tigung belegt.

Die Fahigkeit, in der Sprache des Glau-
bens signifikante Ohnmachtserfahrun-
gen heute zu benennen, die im allge-
meinen Sprachgetése sonst unter-
gehen, und damit eine Plattform der
Kirchen zu schaffen, auf der ihre Froh-
botschaft wahrgenommen wird, ent-
scheidet sich nicht am Konsens der Kir-
chen. Sie entscheidet sich vielmehr am
Dissens mit jenen Méachten und Gewal-
ten, welche die Wiirde der Menschen
heute antasten. Im konziliaren Prozess
iber Frieden, Gerechtigkeit, Bewah-
rung der Schopfung und im Gemein-
samen Sozialwort der deutschen Pro-
testanten und Katholiken sind Ansitze

dafiir vorhanden. Hier erlebten Kir-
chen eine breite Aufmerksamkeit, die
sie fiir ihre Konsensgespriache nicht
erreichen konnen. Offentliche Auf-
merksamkeit ist kein Wert in sich, aber
in ihr représentiert sich gleichwohl die
Sprachféhigkeit der Kirchen iiber ihre
eigene Sache. Eine gemeinsame Erkla-
rung der Kirchen verkérpert nicht
automatisch diese Sprachfahigkeit, sie
ist zundchst nur eine Sprachregelung,
wie man gemeinsam den Glauben
darstellen will. Doch kommt der wirk-
liche Test erst danach: Ist diese Sprache
in den Ohnmachtserfahrungen heute
tiberzeugend? Die Kraft, die in der
Sprache des Glaubens liegt, entschei-
det sich im Auflen der Kirchen. Ohne
Respekt vor der menschlichen Ohn-
macht, die auf sonst verschwiegene
Differenzen hinweist, verkiimmert ihre
Uberzeugungskraft.

Aus der Kenntnis der Ohnmachtser-
fahrungen heute heraus kann aber die
Botschaft der Kirchen selbst Zeichen
unter den Menschen dieser Zeit setzen.
Wenn Okumene auf solche Zeichen
ausgerichtet wird, dann sind Ausein-
andersetzungen zwischen den Kirchen
das hoffnungsvolle Ringen um eine
Sprache des Glaubens, die zu bewirken
vermag, was sie bezeichnet. Die Rede
von Gott ist die gemeinsame Aufgabe
aller Christinnen und Christen, aber sie
finden die Blaupause dafiir nicht von
sich aus, sondern von denen her, denen
diese Rede gilt. So angesetzt ist eine
gemeinsame christliche Rede von Gott
ein Présens jener Macht in der Ohn-
macht, welche die Zeit auf das Evange-
lium hin aufbricht.

# Zu den Problemen dieser Konsensperspektive, die im Hintergrund des gegenwértigen Streites um
die Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigung stehen, vgl. Wolfgang Seibel, Grenzen der Konsens-
Skumene, und Christoph Bottigheimer, Das Ringen um die Einheit der Kirchen. Chancen und Schwie-
rigkeiten des 6kumenischen Modells der ,verséhnten Verschiedenheit’, beide in: StZ 217 (1999) 73-74

und 87-100.



