108

Religionswissenschaft

dentalitdit und Mundanitit gibt, und zwar im
Vollzug der Epoché selbst” (19).

Nach der Klarstellung seines Anliegens und des -

aktuellen Forschungsstandes in der Einleitung
(13-27) nimmt Hans Rainer Sepp die Auseinan-
dersetzung mit der Thematik auf. Im ersten Teil
(,Praxis und theoretische Praxis” [28-123]) geht
es um eine Phanomenologie der Praxis, die sich
mit der Paradoxie auseinanderzusetzen hat, dass
bei Husserl der Sinn von Praxis von der Wissen-
schaft abhéngig ist, die sie betreibt, zugleich aber
Wissenschaft selbst eine Form von Praxis ist.
Anhand einer Interpretation der Begriffe ,Ein-
heit”, ,Erfahrung” und ,Situation” sowie einer
detaillierten Analyse von Husserls Konzept der
~transzendentalen Epoché” (98-112) weist Sepp
die grundlegende Verflochtenheit theoretischer
und praktischer Vollziige in zentralen Bereichen
der Phanomenologie auf. So ist etwa das , prak-
tische Grundinteresse an der Sicherung des
Lebens” (92) sowie das ,,Sicherungsbestreben der
Praxis und ... die Idee einer vollkommenen Pra-
xis als Vernunftpraxis” (97) Aufgabe und Merk-
mal von ,Theorie”. Komplementar dazu bleiben
die , Welt aus Erfahrung” (59) und das ,prakti-
sche Interessenleben” (79) bleibender Bezugs-
punkt theoretischer Akte. Der zweite Teil (,, Theo-
rie und Praktik” [124-180]) setzt sich vor allem
mit dem Begriff der Ethik auseinander. Als
sontologische Disziplin“ (124) und ,universale
Vernunftlehre” (138) ist die Ethik innerlich ver-
bunden mit der Logik, die Husserl als ,,universa-
le Wissenschaftslehre” (138) sieht. MaBgeblich ist
die ,ethische Lebensform” (157), die einen Habi-
tus ,standiger Kritikbereitschaft” (162) ausbildet
und so einen faszinierenden Bezug von Ratio-
nalitdit und humaner Praxis verwirklicht, wie
Sepp aufzeigt: ,,... Verwirklichung echter Huma-
nitat besagt fir ihn [= Husserl] Verwirklichung
einer ,echten Vernunftgemeinschaft’” (167). Der
dritte Teil (,, Transzendentale Theorie und Praxis”
[181-244]) geht aus von der These, dass Husserls
Wissenschaftskritik wesentlich von der Theorie-
Praxis-Problematik gepréagt ist. Hier ist beson-
ders auf die ausgezeichnete Auseinandersetzung
mit Husserls Krisis-Schrift (1936) zu verweisen,
die ,,mundane Gebundenheit aller Theorie, auch
der transzendentalen” (235) einmal mehr deutlch
macht. Im vierten Teil (, Transzendentalitdt und
Praxis” [245-310] schlieBlich verweist Sepp
nochmals darauf, ,, dass die Praxis auch nach der
universalen transzendentalphédnomenologischen
Epoché auf bestimmte Weise weiterhin Bestand
hat” (280). Mundanitit wird im Vollzug der
Epoché zwar in ihrer ,Naivitdt”, Voreingenom-
menheit und praktischen Interessensgebunden-
heit bewusst, aber nicht absolut auf Transzenden-
talitat hin {iberstiegen. Damit hat Sepp - gegen

die Deutung Heideggers und Finks, die der
transzendentalen Subjektivitdit Husserls vollige
Weltlosigkeit” bescheinigten (vgl. 293) — seine
eingangs aufgestellte These, dass sich in der
Epoché die Vermittlung von Transzendentalitét
und Mundanitit ereigne, eingeholt.

Die vorliegende Untersuchung ist ein Muster-
beispiel einer genauen und zeitgemifien Inter-
pretation der duflerst vielschichtigen Philosophie
Edmund Husserls und ein kreativer Beitrag zur
phénomenologischen Forschung.

Corrigenda: S 27, 4. Zeile: tiber den; S. 45, 1. Zeile:
zwischen beziehungsweise S. 66, 2. Zeile: tradi-
tionalen [jeweils irrtiimliche Trennungen]; S. 73,
6. Zeile: eine Art; S. 163, 15. Zeile: Den kategori-
schen Imperativ; S. 277, 1./2. Zeile: Welt-horizont
[Trennfehler].

Linz Franz Gmainer-Pranzl

RELIGIONSWISSENSCHAFT

B BSTEH ANDREAS/MIRDAMADI SEYED M.
(Hg), Gerechtigkeit in den internationalen und reli-
giosen Beziehungen in islamischer und christlicher
Perspektive. St. Gabriel, Médling 1997. (414). Kart.
S 420,-.

Die Dialogkonferenz zum Thema ,Friede fiir die
Menschheit’, die 1993 zwischen islamischen und
christlichen Gelehrten in Wien stattfand, hat auf
iranische Initiative eine Fortsetzung gefunden.
Vom 25.-28.2.1996 trafen sich iranische und
osterreichische Wissenschaftler in Teheran zu
einer ersten iranisch — Osterreichischen Konfe-
renz iiber Fragen der Gerechtigkeit aus islami-
scher und christlicher Sicht. Die Konferenz
wurde gemeinsam geplant und vorbereitet; die
Referate und Diskussionsbeitrége sind im vorlie-
genden Band dokumentiert; eine Ausgabe in
Farsi wird vom ,Centre for Iranian and Inter-
national Studies’ in Teheran besorgt.

Zunidchst wurde der Begriff Gerechtigkeit aus
islamischer und christlicher Sicht dargelegt (S. M.
Khamene'i, 1. Gabriel, H. Hemmati); im Anschluss
daran ging es um sich daraus ergebende Konse-
quenzen fiir Politik, Wirtschaft und Kultur (J. H.
Pichler, R. Polz, M.T. Ja’fari, |. Zarif, H. Schneider,
M. A. Shoa’i). Die Frage der Menschenrechte und
ihrer allgemeinen Giiltigkeit kam dabei immer
wieder zur Sprache, sie wurde aber auch eigens
thematisiert (S. Hammer — G. Luf, 5. M. Mohagqeg-
Damad). Weitere Beitrige befassten sich mit
Fragen der Gerechtigkeit in der Beziehung von
Muslimen und Christen (A.Th. Khoury, M.M.
Schabestari). Die kurzen Schlussworte sprachen
A.A.S. Rashad und A. Bsteh.



Spiritualitat

109

Die Referate und Diskussionsbeitrage waren,
auch wenn sie den eigenen Standpunkt pointiert
herausstellten und zu Gegenpositionen kritisch
Stellung nahmen, von einer Atmosphére der
Hoflichkeit und des Respektes bestimmt. Was
unter Gerechtigkeit im Zusammenleben der
Menschen zu verstehen ist, sollte mit der eigenen
Glaubensiiberzeugung nicht nur in Verbindung
gesetzt, sondern aus ihr begriindet werden. Bei
aller Ubereinstimmung in grundsétzlichen theo-
logischen Fragen wurde dabei immer wieder
auch deutlich, wie tief und breit der Graben ist,
der sich auftut, wenn die religiés geglaubte
Gerechtigkeit in eine internationale politische
und wirtschaftliche Praxis oder in allgemein giil-
tige Menschenrechte umgesetzt werden soll.
Gewiss sind manche Positionen gepriagt von
historischen Konstellationen und Erfahrungen.
Unterschiede ergeben sich auch daraus, dass es
fiir islamische Gelehrte offenbar schwer vorstell-
bar ist, dass (Menschen)Rechte auch dann gelten,
wenn den Rechten kein entsprechendes Pflicht-
bewusstsein vorausgeht. Die Hauptfrage war
jedoch immer wieder: Wie kann der Wille Gottes
- der Garant und Ausgangspunkt jeder Gerech-
tigkeit — in rechter Weise erkannt und gefunden
werden? Wihrend islamische Gelehrte hier vor
allem in einer religiésen Sprache von einer
Rechtleitung Gottes reden, an die Menschen im-
mer gebunden sind, machen christliche Gelehrte
deutlich, dass der Wille Gottes nicht nur aus den
Heiligen Schriften, sondern auch aus den ge-
schaffenen Dingen und aus den vorhandenen
Verhaltnissen abgelesen werden kann und muss,
worin islamische Gelehrte wiederum ein zu
groBes Zugestandnis an moderne westliche Ver-
héltnisse vermuten. Unter anderem geht es dabei
um die Frage, ob einer sikularisierten Gesell-
schaft das Religiose, das ihr offensichtlich abhan-
den kam, mit aller Kraft entgegengesetzt werden
muss, oder ob die Treue zur eigenen Glaubens-
tiberzeugung auch bedeuten kann, das Religiose
dort zu entdecken und wahrzunehmen, wo es
nicht ausdriicklich zur Sprache kommt.

Das Gesprach hat begonnen, aber es hat offen-
sichtlich noch einen weiten Weg vor sich. Beide
Gespréchspartner haben zu bedenken, was sie
voneinander lernen kénnen. Fiir die christlichen
Gesprachsteilnehmer ist das Glaubensverstéand-
nis ihrer iranischen Partner etwas, das ihnen
fremd geworden ist, auch wenn es in ihrer eige-
nen Geschichte nicht allzu weit zuriickliegt. Die
Frage wird nun nicht sein, ob es gelingt, den
Gesprachspartner zum jeweils eigenen Glau-
bensverstandnis zu bekehren. Es geht vielmehr
um die gemeinsame Entdeckung, dass es hinter

den religiosen Aussagen eine religiése Wirklich-

keit gibt, die nicht addquat, sondern immer nur

bruchstiickhaft in eine menschliche religiose
Rede eingefangen werden kann.

Linz Josef Janda

SPIRITUALITAT

B VON BALTHASAR HANS URS, Leben aus dem
Tod. Betrachtungen zum Ostermysterium. (Krite-
rien 97) Johannes, Einsiedeln, Freiburg i.B. (88).
Neuausgabe "1997. DM/sFr 18,-/S 141,-.

Die Theologie des Karsamstag ist ein (das!) Herz-
stiick der Theologie Hans Urs von Balthasars.
Er verdankt sie den Erfahrungen A. v. Speyrs
und deutet diese im Licht der patristischen und
hagiographischen Tradition (Nacht, Gott-Verlas-
senheit). Die ganze Heilsgeschichte ist im Gehor-
sam des Logos auf den &ufBlersten Punkt der
Scheidung und der einenden Umspannung im
Gehorsam finalisiert. In Kreuz und Héllenab-
stieg unterwandert der tote Christus liebend den
Widerspruch zwischen Gott und Siinder. Soterio-
logie steht im trinitarischen Horizont.

Die vorliegenden Meditationen sind erstmals
1984 erschienen. Im einzelnen umkreisen sie die
Themen: 1. Leben in den Tod (Dasein im Wider-
spruch; Gelassenheit; Christus). II. Leben aus
dem Tod (Macht Gottes; verfliissigte Substanz;
Sterben in die Sendung). III. Eins durch den Tod
hindurch.

Es wiére interessant, von Balthasar in den gegen-
wartigen Diskurs {iber antitriumphalistische
Deutungen von Kreuz und Auferstehung einzu-
bringen. Mit Hansjiirgen Verweyen wendet sich
Karl-Heinz Menke gegen die Vorstellung Hans
Kesslers u.a., die von einem Neuhandeln Gottes
am gekreuzigten Jesus bei der Auferstehung
sprechen. Die Griinde fiir diese Kritik liegen in
der Theodizee, néherhin in der Kritik an latent
nominalistischen Tendenzen, die sich hinter der
Vorstellung von einem Neuhandeln Gottes bei
der Auferstehung verbergen. Ausdriicklich steht
das Argument Dostojewskis im Hintergrund,
dass jedes transgeschichtliche Ereignis eines
gottlichen Handelns Gott als einen Zyniker er-
scheinen lasse, als Zyniker deshalb, weil er das
Leiden ja auch hitte verhindern kénnen und so
nochmals eine quasi nominalistische Differenz
von Freiheit und Liebe in die Rede von der All-
macht Gottes eingetragen werde. Nur wenn
Gottes Allmacht mit seiner Liebe identisch sei,
und der ,Schrei des Gekreuzigten nach seinem
Gott (nach Sinn) nicht mit den ganz anderen
Kategorien eines ganz anderen Gottes jenseits
der Welt und ihrer Geschichte, sondern zumin-
dest anfanghaft schon in seinem Leiden und Ster-



