
108 Religionswissenschaft

dentalıtät und Mundanıtät gibt, und ‚WarTr 1mM die Deutung Heideggers und Finks, die der
Vollzug der Epoche se. 19) transzendentalen Subjektivität Husserls völlige
Nach der Klarstellung se1ines Anliıegens un! des „Weltlosigkeit“” bescheinigten (vgl. 293) seine

eingangs aufgestellte These, dass sich deren Forschungsstandes der Einleitung Epoche die Vermittlung VO]  5 TIranszendentalität(13—27) nımmMt Hans Rainer Sepp die useinan-
dersetzung muıiıt der ematik auf. Im ersten Teil un undanıta ereigne, eingeholt.
(„Praxis un theoretische Praxis“”“ [28-123 geht Die vorliegende Untersuchung ist eın uster-

beispiel einer geNaAUEN un! zeitgemäßen nNnter-©S eine Phänomenologie der Praxıis, die sich
mıiıt der Paradoxie auseinanderzusetzen hat, dass pretation der außerst vielschichtigen Philosophie
bei Husser| der Sinn VO)  5 Praxis VO!  - der Wissen- IMUN! Husserls un eın kreativer Beitrag ZUX

schaft abhängig ist, die S1e betreibt, zugleich ber phänomenologischen Forschung.
Wissenschaft selbst eine Form VO]  - Praxıs ist. Corrigenda: 27/, Zeile: über den; 4 ' eıle:
Anhand iner Interpretation der Begriffe „E1in- zwischen beziehungsweise 6 'r Zeile: tradi-
heit”, „Erfahrung” un! „Situation“” SOWIE ıner tionalen jjeweils irrtümliche Trennungen]; 7 /

Zeile: eine Art; 163, eile Den ategori-detajllierten Analyse VO  - Husserlis Konzept der
„transzendentalen Epoche” 98-112) weist Sepp schen Imperativ; 1./ Zeile: Welt-horizont
die grundlegende Verflochtenheit theoretischer [Trennfehler].
un praktischer Vollzüge ın zentralen Bereichen INZ Franz Gmainer-Pranzl
der Phänomenologie auf. So ist etwa das „prak-
tische Grundinteresse der Sicherung des
Lebens” 92) SOWIeEe das „Sicherungsbestreben der
Praxis und108  Religionswissenschaft  dentalität und Mundanität gibt, und zwar im  die Deutung Heideggers und Finks, die der  Vollzug der Epoche selbst” (19).  transzendentalen Subjektivität Husserls völlige  Nach der Klarstellung seines Anliegens und des  „Weltlosigkeit“ bescheinigten (vgl. 293) — seine  eingangs aufgestellte These, dass sich in der  aktuellen Forschungsstandes in der Einleitung  Epoche die Vermittlung von Transzendentalität  (13-27) nimmt Hans Rainer Sepp die Auseinan-  dersetzung mit der Thematik auf. Im ersten Teil  und Mundanität ereigne, eingeholt.  („Praxis und theoretische Praxis“ [28-123]) geht  Die vorliegende Untersuchung ist ein Muster-  beispiel einer genauen und zeitgemäßen Inter-  es um eine Phänomenologie der Praxis, die sich  mit der Paradoxie auseinanderzusetzen hat, dass  pretation der äußerst vielschichtigen Philosophie  bei Husserl der Sinn von Praxis von der Wissen-  Edmund Husserls und ein kreativer Beitrag zur  schaft abhängig ist, die sie betreibt, zugleich aber  phänomenologischen Forschung.  Wissenschaft selbst eine Form von Praxis ist.  Corrigenda: S 27, 4. Zeile: über den; S. 45, 1. Zeile:  Anhand einer Interpretation der Begriffe „Ein-  zwischen beziehungsweise S. 66, 2. Zeile: tradi-  heit“, „Erfahrung“ und „Situation“ sowie einer  tionalen [jeweils irrtümliche Trennungen]; S. 73,  6. Zeile: eine Art; S. 163, 15. Zeile: Den kategori-  detaillierten Analyse von Husserls Konzept der  „transzendentalen Epoche“ (98-112) weist Sepp  schen Imperativ; S. 277, 1./2. Zeile: Welt-horizont  die grundlegende Verflochtenheit theoretischer  [Trennfehler].  und praktischer Vollzüge in zentralen Bereichen  Linz  Franz Gmainer-Pranzl  der Phänomenologie auf. So ist etwa das „prak-  tische Grundinteresse an der Sicherung des  Lebens“ (92) sowie das „Sicherungsbestreben der  Praxis und ... die Idee einer vollkommenen Pra-  RELIGIONSWISSENSCHAFT  xis als Vernunftpraxis“ (97) Aufgabe und Merk-  mal von „Theorie“. Komplementär dazu bleiben  die „Welt aus Erfahrung“ (59) und das „prakti-  M _ BSTEH ANDREAS/MIRDAMADI SEYED M.  sche Interessenleben“ (79) bleibender Bezugs-  (Hg), Gerechtigkeit in den internationalen und reli-  punkt theoretischer Akte. Der zweite Teil („Theo-  giösen Beziehungen in islamischer und christlicher  rie und Praktik“ [124-180]) setzt sich vor allem  Perspektive. St.Gabriel, Mödling 1997. (414). Kart.  S 420,-.  mit dem Begriff der Ethik auseinander. Als  „ontologische Disziplin“ (124) und „universale  Die Dialogkonferenz zum Thema ‚Friede für die  Vernunftlehre“ (138) ist die Ethik innerlich ver-  Menschheit‘, die 1993 zwischen islamischen und  bunden mit der Logik, die Husserl als „universa-  christlichen Gelehrten in Wien stattfand, hat auf  le Wissenschaftslehre“ (138) sieht. Maßgeblich ist  iranische Initiative eine Fortsetzung gefunden.  die „ethische Lebensform“ (157), die einen Habi-  Vom 25.-28.2.1996 trafen sich iranische und  tus „ständiger Kritikbereitschaft“ (162) ausbildet  Österreichische Wissenschaftler in Teheran zu  einer ersten iranisch —- österreichischen Konfe-  und so einen faszinierenden Bezug von Ratio-  nalität und humaner Praxis verwirklicht, wie  renz über Fragen der Gerechtigkeit aus islami-  Sepp aufzeigt: „... Verwirklichung echter Huma-  scher und christlicher Sicht. Die Konferenz  nität besagt für ihn [= Husserl] Verwirklichung  wurde gemeinsam geplant und vorbereitet; die  einer ‚echten Vernunftgemeinschaft‘“ (167). Der  Referate und Diskussionsbeiträge sind im vorlie-  dritte Teil („Transzendentale Theorie und Praxis“  genden Band dokumentiert; eine Ausgabe in  [181-244]) geht aus von der These, dass Husserls  Farsi wird vom ‚Centre for Iranian and Inter-  Wissenschaftskritik wesentlich von der Theorie-  national Studies‘ in Teheran besorgt.  Praxis-Problematik geprägt ist. Hier ist beson-  Zunächst wurde der Begriff Gerechtigkeit aus  ders auf die ausgezeichnete Auseinandersetzung  islamischer und christlicher Sicht dargelegt (S. M.  mit Husserls Krisis-Schrift (1936) zu verweisen,  Khamenej’i, I. Gabriel, H. Hemmati); im Anschluss  die „mundane Gebundenheit aller Theorie, auch  daran ging es um sich daraus ergebende Konse-  der transzendentalen“ (235) einmal mehr deutlch  quenzen für Politik, Wirtschaft und Kultur (J.H.  macht. Im vierten Teil („Transzendentalität und  Pichler, R. Polz, M.T. Ja’fari, J. Zarif, H. Schneider,  Praxis“ ([245-310] schließlich verweist Sepp  M.A. Shoa’i). Die Frage der Menschenrechte und  nochmals darauf, „dass die Praxis auch nach der  ihrer allgemeinen Gültigkeit kam dabei immer  universalen transzendentalphänomenologischen  wieder zur Sprache, sie wurde aber auch eigens  Epoche auf bestimmte Weise weiterhin Bestand  thematisiert (S. Hammer — G. Luf, S.M. Mohaqgeq-  hat“ (280). Mundanität wird im Vollzug der  Damad). Weitere Beiträge befassten sich mit  Epoche zwar in ihrer „Naivität“, Voreingenom-  Fragen der Gerechtigkeit in der Beziehung von  menheit und praktischen Interessensgebunden-  Muslimen und Christen (A.Th. Khoury, M.M.  heit bewusst, aber nicht absolut auf Transzenden-  Schabestari). Die kurzen Schlussworte sprachen  A.A.S. Rashad und A. Bsteh.  talität hin überstiegen. Damit hat Sepp - gegendie Idee einer vollkommenen Pra- ELIGIONS  ISSENSCHAFT
X1S als Vernunftpraxis” 97) Aufgabe un Merk-
mal VO)  5 „Theorie”. Komplementär dazu bleiben
die „Welt Erfahrung” (59) Uunı:! das „prakti- ANDREAS/  IRDAMADI
sche Interessenleben“ 79) bleibender Bezugs- (Hg), Gerechtigkeit In den internationalen und relı-
punkt theoretischer kte. Der zweıte Teil („Theo- Q1ösen Beziehungen In iıslamıscher und christlicher
rıe und Pra [124-180]) ich VOT em Perspektive. St. Gabriel, Mödling 1997 art.

420,—mıit dem Begriff der Ethik auseinander. Als
„ontologische Disziplin” und „universale Die Dialogkonferenz ZUMm Thema ‚Friede für die
Vernunftlehre“ ist die Ethik innerlich Vel- Menschheit‘, die 1993 zwischen islamischen un!
en mut der Logik, die Husser]! als „unıversa- christlichen Gelehrten Wıen stattfand, hat auf
le Wissenschaftslehre“ sieht. Maifisgeblich ist iranische Inıtlative ıne Fortsetzung gefunden.
die „ethische Lebenstform“”“ die iınen abı- Vom 25.—-28.2.1996 trafen ich iranısche und
tus „ständiger Kritikbereitschaft“” ausbildet Öösterreichische Wissenschaftler Teheran

eıner ersten iranisch Öösterreichischen Kontfe-und einen fasziıniıerenden ezug VO  - atıo-
nalität un:! humaner Praxıs verwirklicht, WIe IEeIlZ über Fragen der Gerechtigkeit aQus islamı-
Sepp aufzeigt: Jp * Verwirklichung echter Huma- scher und christlicher 1C Die Konferenz
nıta besagt für ihn Husser|!] Verwirklichung wurde gemeinsam geplant und vorbereitet; die
ıner echten Vernunftgemeinschaft‘ “ 167) Der Referate un! Diskussionsbeiträge sind vorlie-
dritte eil („Transzendentale Theorie un| Praxis“” genden Band dokumentiert; eine Ausgabe
[181-244 geht aus VOomn der These, dass Husserls Farsı wird VO'! Centre for Iranıan an Inter-
Wissenschaftskritik wesentlich VOU!  5 der Theorie- national Studies’‘ 1ın Teheran besorgt.
Praxis-Problematik gepragt ist. Hier ist beson- Zunächst wurde der Begriff Gerechtigkeit uSs

ders auf Cie ausgezeichnete Auseinandersetzung islamischer und ıstlıcher 1C. dargelegt
mıt Husserls Krisis-Schrift (1936) Z.uUu verwelisen, Khamene'1, Gabriel, emmatı); 1im Anschluss
die „mundane Gebundenheit aller Theorie, uch daran ging eS sich daraus ergebende Konse-
der transzendentalen“ iınmal mehr deutich quenzen für Politik, Wirtschaft und Kultur (J.H.
mac Im vierten eil („Iranszendentalität und Pichler, Polz, Ja’fari, arıtf, Schneider,
Praxis” ]  _ schließlich verwelst Sepp Shoa’'ı) Die rage der Menschenrechte Uun!
nochmals darauf, „dass die Praxis uch nach der ihrer allgemeinen Gültigkeit kam dabei immer
unıversalen transzendentalphänomenologischen wieder ZuUur Sprache, sS1e wurde ber uch eigens
Epoche auf bestimmte Weise weiterhin Bestand thematisiert Hammer Luf, Mohaqqgeq-
hat“” Mundanität wird ım Vollzug der Damad) Weitere eiträge befassten sich mıit
Epoche War in ihrer „Naivıtät“, Voreingenom- Fragen der Gerechtigkeit in der Beziehung VO)  »
menheit und praktischen Interessensgebunden- Muslimen un! Christen (A.Th OUrY,
heit bewusst, ber N1IC. absolut auf Transzenden- Schabestarı) Die kurzen Schlussworte sprachen

AA Rashad und STel:alıtät hin überstiegen. amı hat Sepp

108 

dentalität und Mundanität gibt, und zwar im 
Vollzug der Epoche selbst" (19). 

Nach der Klarstellung seines Anliegens und des 
aktuellen Forschungsstandes in der Einleitung 
(13-27) nimmt Hans Rainer Sepp die Auseinan­
dersetzung mit der Thematik auf. Im ersten Teil 
("Praxis und theoretische Praxis" [28-123]) geht 
es um eine Phänomenologie der Praxis, die sich 
mit der Paradoxie auseinanderzusetzen hat, dass 
bei Husserl der Sinn von Praxis von der Wissen­
schaft abhängig ist, die sie betreibt, zugleich aber 
Wissenschaft selbst eine Form von Praxis ist. 
Anhand einer Interpretation der Begriffe "Ein­
heit", "Erfahrung" und "Situation" sowie einer 
detaillierten Analyse von Husserls Konzept der 
"transzendentalen Epoche" (98-112) weist Sepp 
die grundlegende Verflochtenheit theoretischer 
und praktischer Vollzüge in zentralen Bereichen 
der Phänomenologie auf. So ist etwa das "prak­
tische Grundinteresse an der Sicherung des 
Lebens" (92) sowie das "Sicherungsbestreben der 
Praxis und ... die Idee einer vollkommenen Pra­
xis als Vemunftpraxis" (97) Aufgabe und Merk­
mal von "Theorie". Komplementär dazu bleiben 
die "Welt aus Erfahrung" (59) und das "prakti­
sche Interessenleben" (79) bleibender Bezugs­
punkt theoretischer Akte. Der zweite Teil ("Theo­
rie und Praktik" [124-180]) setzt sich vor allem 
mit dem Begriff der Ethik auseinander. Als 
"ontologische Disziplin" (124) und "universale 
Vernunftlehre" (138) ist die Ethik innerlich ver­
bunden mit der Logik, die Husserl als "universa­
le Wissenschaftslehre" (138) sieht. Maßgeblich ist 
die "ethische Lebensform" (157), die einen Habi­
tus "ständiger Kritikbereitschaft" (162) ausbildet 
und so einen faszinierenden Bezug von Ratio­
nalität und humaner Praxis verwirklicht, wie 
Sepp aufzeigt: " ... Verwirklichung echter Huma­
nität besagt für ihn [= Husserl] Verwirklichung 
einer ,echten Vernunftgemeinschaft'" (167). Der 
dritte Teil ("Transzendentale Theorie und Praxis" 
[181-244]) geht aus von der These, dass Husserls 
Wissenschaftskritik wesentlich von der Theorie­
Praxis-Problematik geprägt ist. Hier ist beson­
ders auf die ausgezeichnete Auseinandersetzung 
mit Husserls Krisis-Schrift (1936) zu verweisen, 
die "mundane Gebundenheit aller Theorie, auch 
der transzendentalen" (235) einmal mehr deutlch 
macht. Im vierten Teil ("Transzendentalität und 
Praxis" [245-310] schließlich verweist Sepp 
nochmals darauf, "dass die Praxis auch nach der 
universalen transzendentalphänomenologischen 
Epoche auf bestimmte Weise weiterhin Bestand 
hat" (280). Mundanität wird im Vollzug der 
Epoche zwar in ihrer "Naivität", Voreingenom­
menheit und praktischen Interessensgebunden­
heit bewusst, aber nicht absolut auf Transzenden­
talität hin überstiegen. Damit hat Sepp - gegen 

Religionswissenschaft 

die Deutung Heideggers und Finks, die der 
transzendentalen Subjektivität Husserls völlige 
"Weltlosigkeit" bescheinigten (vgl. 293) - seine 
eingangs aufgestellte These, dass sich in der 
Epoche die Vermittlung von Transzendentalität 
und Mundanität ereigne, eingeholt. 
Die vorliegende Untersuchung ist ein Muster­
beispiel einer genauen und zeitgemäßen Inter­
pretation der äußerst vielschichtigen Philosophie 
Edmund Husserls und ein kreativer Beitrag zur 
phänomenologischen Forschung. 
Corrigenda: S 27, 4. Zeile: über den; S. 45, 1. Zeile: 
zwi.§chen beziehungsweise S. 66, 2. Zeile: tradi­
tionalen [jeweils irrtümliche Trennungen]; S. 73, 
6. Zeile: eing Art; S. 163, 15. Zeile: Den kategori­
schen Imperativ; S. 277, 1./2. Zeile: Welt-horizont 
[Trennfehler]. 
Linz Franz Gmainer-Pranzl 

RE LIGIONS W ISSENSC HAFT 

• BSTEH ANDREAS/MIRDAMADI SEYED M. 
(Hg), Gerechtigkeit in den internationalen und reli­
giösen Beziehungen in islamischer und christlicher 
Perspektive. St.Gabriel, Mödling 1997. (414). Kart. 
S420,-. 
Die Dialogkonferenz zum Thema ,Friede für die 
Menschheit', die 1993 zwischen islamischen und 
christlichen Gelehrten in Wien stattfand, hat auf 
iranische Initiative eine Fortsetzung gefunden. 
Vom 25. - 28.2.1996 trafen sich iranische und 
österreichische Wissenschaftler in Teheran zu 
einer ersten iranisch - österreichischen Konfe­
renz über Fragen der Gerechtigkeit aus islami­
scher und christlicher Sicht. Die Konferenz 
wurde gemeinsam geplant und vorbereitet; die 
Referate und Diskussionsbeiträge sind im vorlie­
genden Band dokumentiert; eine Ausgabe in 
Farsi wird vom ,Centre for Iranian and Inter­
national Studies' in Teheran besorgt. 
Zunächst wurde der Begriff Gerechtigkeit aus 
islamischer und christlicher Sicht dargelegt (5. M. 
Khamene'i, I. Gabrie/, H. Hemmati); im Anschluss 
daran ging es um sich daraus ergebende Konse­
quenzen für Politik, Wirtschaft und Kultur (rH. 
Pichler, R. Polz, M. T. Ja1ari, J. Zarif, H. Schneider, 
M.A. Shoa'i). Die Frage der Menschenrechte und 
ihrer allgemeinen Gültigkeit kam dabei immer 
wieder zur Sprache, sie wurde aber auch eigens 
thematisiert (5. Hammer - G. Luf, S.M. Mohaqqeq­
Damad). Weitere Beiträge befassten sich mit 
Fragen der Gerechtigkeit in der Beziehung von 
Muslimen und Christen (A. Th. Khoury, M.M. 
Schabestari). Die kurzen Schlussworte sprachen 
A. A. s. Rashad und A. Bsteh. 



109Spiritualität

Die Referate un Diskussionsbeiträge T1, bruchstückhaft eiıne menschliche religiöse
uch WEe] S1e den eigenen Standpunkt pointier‘ ede eingefangen werden kann.

Linzherausstellten un| Gegenpositionen kritisch anı
tellung nahmen, VO)  _ einer Atmosphäre der
Höflichkeit und des Respektes bestimmt. Was
unter Gerechtigkeit 1m Zusammenleben der
Menschen verstehen ist, sollte mıt der eigenen SPIRITUALITAT
Glaubensüberzeugung nicht LUr 1ın Verbindung
gesetZzt, sondern adus ihr begründet werden. Bei
aller Übereinstimmung ıIn grundsätzlichen theo- N VO  Z BALIHASAR HANS URS, Leben AUS dem
logischen Fragen wurde dabei ımmer wieder
uch deutlich, WIe tief und breit der Graben ist,

Tod. Betrachtungen ZU: UOstermysterium. (Krite-
rien 97) Johannes, Einsiedeln, Freiburg 1.5 88)

der ıch auftut, WEe) die relig1ös geglaubte Neuausgabe DM/SsFr 18,-/5 141,—.
Gerechtigkeit eıne internationale politische Die Theologie des Karsamstag ist eın (das!) Herz-
un! wirtschaftliche ”raxıs der allgemeın gül- stück der Theologie Hans Urs VO'!  5 Balthasars.
tige Menschenrechte umgesetzt werden soll. Er verdankt S1e den Erfahrungen Speyrs
Gewiss sind manche Positionen geprägt VO)  > un! deutet diese 1 Licht der patristischen un:!
historischen Konstellationen und Erfahrungen. hagiographischen radıtıon (Nacht, ott-Verlas-
Unterschiede ergeben sich uch daraus, dass PS senheit). Lhe SANZEC Heilsgeschichte ist 1m Gehor-
für islamische Gelehrte offenbar schwer vorstell- Samı des ‚0g0S auf den äaußersten Punkt der
bar ist, dass (Menschen)Rechte uch dann gelten, Scheidung und der einenden mspannung im
WE den Rechten kein entsprechendes Pflicht- Gehorsam finalisiert. In Kreuz un! Höllenab-
bewusstsein vorausgeht. Die Hauptfrage Wal stieg unterwandert der tote Christus liebend den
jedoch iImmer wieder: Wie kann der Willle Gottes Widerspruch zwischen Gott un Sünder. Soterio0-

der Garant und Ausgangspunkt jeder Gerech- logie STE| 1m trinitarıschen Horizont.
tigkeit eechter Weılse erkannt un! gefunden Die vorliegenden Meditationen sind erstmals
werden? Während islamische Gelehrte hier VOT 1984 erschienen. einzelnen umkreisen S1e die
em ın ıner relig1ıösen Sprache VO]  - einer Themen: Leben 1n den Tod (Dasein 1m Wider-
Rechtleitung Gottes reden, die Menschen 1M- spruch; Gelassenheit; Christus). IL en aus
Iler gebunden sind, machen christliche Gelehrte dem Tod (Macht Ottes; verflüssigte Substanz;
deutlich, dass der Wille Gottes N1C| LIUTLE aus den Sterben In dıe Sendung). 11L Eins UrcC! den Tod
Heiligen Schriften, sondern uch aus den g- hindurch
schaffenen ingen un! Adus den vorhandenen ES waäare interessant, Von Balthasar ın den CN-
Verhältnissen abgelesen werden kann und INUSS, wärtigen Diskurs über antitriumphalistische
WOTr1IN islamische Gelehrte wiederum eın eutungen Von Kreuz un:! Auferstehung einzZu-
großes Zugeständnis moderne westliche Ver- bringen. Mit Hansjürgen Verweyen wendet sich
hältnisse vermuten nter anderem geht €l Karl-Heinz Menke die Vorstellung Hans

die rage, ob iıner säkularisierten Gesell- Kesslers u die VO!  - einem Neuhandeln es
schaft das Religiöse, das ihr offensichtlich an- gekreuzigten eSus bei der Auferstehung
den kam, mut er raft entgegengesetz werden sprechen. Die Gründe für diese Kritik liegen ın
INUSs, der ob die Ireue ZUT eigenen Glaubens- der Theodizee, näherhin ın der Kritik latent
überzeugung uch bedeuten kann, das Religiöse nominalistischen Tendenzen, die sich hinter der
dort entdecken und wahrzunehmen, Vorstellung VO!]  > ınem Neuhandeln Gottes bei
nicht ausdrücklich ZUT Sprache kommt. der Auferstehung verbergen. Ausdrücklich ste.
Das Gespräch hat begonnen, ber hat Offen- das Argumen Dostojewskis ım Hintergrund,
sichtlich noch eınen welıten Weg VOT siıch. e]l: dass jedes transgeschichtliche Ereignis eines
Gesprächspartner haben bedenken, W as S1e göttlichen Handelns ‚ott als einen Zyniker @1 -
voneinander lernen können. Fuür die christlichen scheinen lasse, als Zyniker deshalb, weil das
Gesprächsteilnehmer ist das Glaubensverständ- Leiden Ja uch hätte verhindern können unı
NnIıS ihrer iranischen Partner etwas, das ihnen nochmals 1iNne quası nominalistische Differenz

VO  . Freiheit un Liebe 1n die ede VO]  } der All-fremd geworden ist, uch\ ın ihrer eige-
1ienN Geschichte nicht allzu weiıt zurückliegt. Die macht Gottes eingetragen werde. Nur wenn

rage wird ILLÜ}  - N1IC se1ln, ob gelingt, den es Allmacht muıiıt selner 1€e! identisch sel,
Gesprächspartner ZU) jeweils eigenen lau- un! der „Schrei des Gekreuzigten nach seinem
bensverständnis bekehren. Es geht vielmehr ott nac) Sinn) nicht mıiıt den ganz anderen

die gemeinsame Entdeckung, dass hinter Kategorien eiınes Banz anderen es Jjenseits
der Welt Uun! ihrer Geschichte, sondern zumın-den religiösen Aussagen 1ne religiöse Wirklich-

keit gibt, die nN1ıC adäquat, sondern immer LIUTLE dest anfanghaft schon seinem Leiden und Ster-

Spiritualität 

Die Referate und Diskussionsbeiträge waren, 
auch wenn sie den eigenen Standpunkt pointiert 
herausstellten und zu Gegenpositionen kritisch 
Stellung nahmen, von einer Atmosphäre der 
Höflichkeit und des Respektes bestimmt. Was 
unter Gerechtigkeit im Zusammenleben der 
Menschen zu verstehen ist, sollte mit der eigenen 
Glaubensüberzeugung nicht nur in Verbindung 
gesetzt, sondern aus ihr begründet werden. Bei 
aller Übereinstimmung in grundsätzlichen theo­
logischen Fragen wurde dabei immer wieder 
auch deutlich, wie tief und breit der Graben ist, 
der sich auftut, wenn die religiös geglaubte 
Gerechtigkeit in eine internationale politische 
und wirtschaftliche Praxis oder in allgemein gül­
tige Menschenrechte umgesetzt werden soll. 
Gewiss sind manche Positionen geprägt von 
historischen Konstellationen und Erfahrungen. 
Unterschiede ergeben sich auch daraus, dass es 
für islamische Gelehrte offenbar schwer vorstell­
bar ist, dass (Menschen)Rechte auch dann gelten, 
wenn den Rechten kein entsprechendes Pflicht­
bewusstsein vorausgeht. Die Hauptfrage war 
jedoch immer wieder: Wie kann der Wille Gottes 
- der Garant und Ausgangspunkt jeder Gerech­
tigkeit - in rechter Weise erkannt und gefunden 
werden? Während islamische Gelehrte hier vor 
allem in einer religiösen Sprache von einer 
Rechtleitung Gottes reden, an die Menschen im­
mer gebunden sind, machen christliche Gelehrte 
deutlich, dass der Wille Gottes nicht nur aus den 
Heiligen Schriften, sondern auch aus den ge­
schaffenen Dingen und aus den vorhandenen 
Verhältnissen abgelesen werden kann und muss, 
worin islamische Gelehrte wiederum ein zu 
großes Zugeständnis an modeme westliche Ver­
hältnisse vermuten. Unter anderem geht es dabei 
um die Frage, ob einer säkularisierten Gesell­
schaft das Religiöse, das ihr offensichtlich abhan­
den kam, mit aller Kraft entgegengesetzt werden 
muss, oder ob die Treue zur eigenen Glaubens­
überzeugung auch bedeuten kann, das Religiöse 
dort zu entdecken und wahrzunehmen, wo es 
nicht ausdrücklich zur Sprache kommt. 
Das Gespräch hat begonnen, aber es hat offen­
sichtlich noch einen weiten Weg vor sich. Beide 
Gesprächspartner haben zu bedenken, was sie 
voneinander lernen können. Für die christlichen 
Gesprächsteilnehmer ist das Glaubensverständ­
nis ihrer iranischen Partner etwas, das ihnen 
fremd geworden ist, auch wenn es in ihrer eige­
nen Geschichte nicht allzu weit zurückliegt. Die 
Frage wird nun nicht sein, ob es gelingt, den 
Gesprächspartner zum jeweils eigenen Glau­
bensverständnis zu bekehren. Es geht vielmehr 
um die gemeinsame Entdeckung, dass es hinter 
den religiösen Aussagen eine religiöse Wirklich­
keit gibt, die nicht adäquat, sondern immer nur 

109 

bruchstückhaft in eine menschliche religiöse 
Rede eingefangen werden kann. 
Linz lose! landa 

SPIRITUALITÄT 

• VON BALTHASAR HANS URS, Leben aus dem 
Tod. Betrachtungen zum Ostermysterium. (Krite­
rien 97) Johannes, Einsiedeln, Freiburg i. B. (88). 
Neuausgabe 31997. DM/sFr 18,-/S 141,-. 
Die Theologie des Karsamstag ist ein (das!) Herz­
stück der Theologie Hans Urs von Balthasars. 
Er verdankt sie den Erfahrungen A. v. Speyrs 
und deutet diese im Licht der patristischen und 
hagiographischen Tradition (Nacht, Gott-Verlas­
senheit). Die ganze Heilsgeschichte ist im Gehor­
sam des Logos auf den äußersten Punkt der 
Scheidung und der einenden Umspannung im 
Gehorsam finalisiert. In Kreuz und Höllenab­
stieg unterwandert der tote Christus liebend den 
Widerspruch zwischen Gott und Sünder. Soterio­
logie steht im trinitarischen Horizont. 
Die vorliegenden Meditationen sind erstmals 
1984 erschienen. Im einzelnen umkreisen sie die 
Themen: I. Leben in den Tod (Dasein im Wider­
spruch; Gelassenheit; Christus). H. Leben aus 
dem Tod (Macht Gottes; verflüssigte Substanz; 
Sterben in die Sendung). III. Eins durch den Tod 
hindurch. 
Es wäre interessant, von Balthasar in den gegen­
wärtigen Diskurs über antitriumphalistische 
Deutungen von Kreuz und Auferstehung einzu­
bringen. Mit Hansjürgen Verweyen wendet sich 
Karl-Heinz Menke gegen die Vorstellung Hans 
Kesslers u.a., die von einem Neuhandeln Gottes 
am gekreuzigten Jesus bei der Auferstehung 
sprechen. Die Gründe für diese Kritik liegen in 
der Theodizee, näherhin in der Kritik an latent 
nominalistischen Tendenzen, die sich hinter der 
Vorstellung von einem NeuhandeIn Gottes bei 
der Auferstehung verbergen. Ausdrücklich steht 
das Argument Dostojewskis im Hintergrund, 
dass jedes transgeschichtliche Ereignis eines 
göttlichen Handelns Gott als einen Zyniker er­
scheinen lasse, als Zyniker deshalb, weil er das 
Leiden ja auch hätte verhindern können und so 
nochmals eine quasi nominalistische Differenz 
von Freiheit und Liebe in die Rede von der All­
macht Gottes eingetragen werde. Nur wenn 
Gottes Allmacht mit seiner Liebe identisch sei, 
und der "Schrei des Gekreuzigten nach seinem 
Gott (nach Sinn) nicht mit den ganz anderen 
Kategorien eines ganz anderen Gottes jenseits 
der Welt und ihrer Geschichte, sondern zumin­
dest anfanghaft schon in seinem Leiden und Ster-


