146

ThPQ 148 (2000) 146-151

ELMAR GRUBER

Priestersein heute

Vermutlich gibt es wenige Menschen, bei denen Glaube, Beruf und Lebensform so eng
zusammenhéngen wie bei den katholischen Priestern. So wichtig fiir die Tragfihigkeit
eines solchen Lebenskonzeptes die natiirlichen Voraussetzungen und erwerbbaren Kom-
petenzen sind, so grundlegend bleibt auch, ob und wie ein solches Leben spirituell ver-
standen und gelebt wird. Perspektiven dafiir zeigt ein langjihriger Priesterseelsorger in
der Erzdiozese Miinchen und Freising auf. (Redaktion)

1. Der priesterliche Mensch

Wir leben in einer Zeit, in der sich in
unserer Region die Struktur der Kirche
stark verandert. Man kann diesen Wan-
del vielleicht so beschreiben: Vom
Gemeindepriester zur priesterlichen
Gemeinde. Viele Aufgaben, die frither
nur vom Priester wahrgenommen wur-
den, werden heute von Laien ausge-
fithrt. Krankenseelsorge, Religionsun-
terricht, Hinfiihrung zu den Sakramen-
ten, eine lebensnahe Erschliefung der
Bibel und ihrer Symbolkraft sowie
viele andere Dienste in der Verkiindi-
gung und in der Gemeindearbeit sind
ohne Laien gar nicht mehr denkbar.
Vielerorts wirken Laien priesterlicher
als der Priester selbst, vor allem wenn
er die Freude an seinem Beruf verloren
hat.

Was ist das wesentlich Priesterliche?
Man kann es von aufien her, vom Amt
und von der Institution her bestimmen.
Aber diese Bestimmung trifft noch
nicht ins Zentrum. Das Wesentliche
bestimmt sich von Christus her; sein
Geist ist priesterlicher Geist. Das letzte
Dokument der rémischen Klerus-Kon-
gregation mit dem Titel ,Der Priester,
Lehrer des Wortes, Spender der Sakra-
mente und Leiter der Gemeinde im

Blick auf das dritte christliche Jahrtau-
send” nennt Aufgaben und Qualifika-
tionen, von denen die meisten auch fiir
Laien — Frauen und Ménner — im kirch-
lichen Dienst zutreffend sind. Nicht
nur der Priester soll ein , wortgewalti-
ger Prediger sein”, , Intellekt und Herz
haben”, , dialogfahig sein”, ,sowie sei-
nen Dienst in Wiirde verrichten”. Die
Priesterlichkeit, an Jesus gemessen, er-
weist sich im ,gehorsamen” Dienst
Gott und den Menschen gegeniiber.
Gott ,gehorsam” sein heifit: auf Gott
horen, seinen Willen im Gewissen er-
kennen und selbstverantwortlich die
Konsequenzen ziehen. Den Menschen
»gehorsam” sein heifit: auf die Men-
schen horen, ihre Not erkennen und
ihnen durch die frohe Botschaft und
die damit verbundenen menschlichen
Dienste Mut, Kraft und Freude brin-
gen.

Gott braucht Menschen, die sich ihm
wopfern”, das heifit die sich dazu her-
geben und dafiir hingeben, seine er-
barmende Liebe zu zeigen und zu
bezeugen. Die Menschen brauchen
Menschen, die ihnen die Liebe Gottes
glaubwiirdig und erlebbar nahe brin-
gen. Gott braucht Boten seiner Liebe,
und die Menschen brauchen die Boten
seiner Liebe. Das Priesterliche, an Jesus



Gruber /Priestersein heute

147

gemessen, ist etwas anderes als im Hei-
dentum und zum Teil im Alten Testa-
ment.

Jesus muss nicht einen erziirnten Gott
besédnftigen und verséhnen; im Gegen-
teil — er muss die Versbhnung Gottes
den Menschen nahe bringen, damit sie
versbhnlich werden. Der ,Dienst der
Verschnung” ist wohl der wichtigste
priesterliche Dienst nicht nur im sakra-
mentalen Bereich, sondern iiberhaupt.
Das Priesterliche in den Augen Jesu
wird konkret deutlich in der Aus-
sendung seiner Jiinger. Alle, die sich zu
den Jiingern Jesu zihlen — ob als Mann
oder als Frau — haben den Auftrag, die
Menschen froh zu machen: froh ma-
chen durch die Befreiung von einem
angsterzeugenden Gottesbild; froh
machen durch das Zeugnis fiir den all-
barmherzigen Gott; froh machen durch
die Hinfiihrung und die Feier der hei-
ligen Zeichen und Symbole (Sakramen-
te). Sie haben ferner den Auftrag, die
Menschen zu heilen an Leib und Seele
durch die heilende Kraft des Glaubens,
die von Angsten und Zwingen befreit
und Kraft gibt in Krankheit und Leid.
SchlieBlich haben sie den Auftrag,
,Tote zu erwecken”, das heifst bewusst
zu machen, dass die Toten leben, dass
die Todestrennung nur Trennung vom
Korper bedeutet, und dass wir durch
unser Gebet, wenn auch in miihsamer
Trauerarbeit, eine Beziehung iiber das
Grab hinaus aufbauen koénnen. Eine
besondere Bedeutung haben dabei un-
sere Toten- und Osterfeiern.

Der allgemein-priesterliche Dienst lebt
aus der Kraft der Freude, die aus dem
Glauben, unverlierbar geliebt zu sein,
entspringt. An Gott Freude haben — mit
Gott Freude machen; dabei sein diir-
fen, wenn Gott wirkt — davon leben
alle, die, mit verschiedenen Aufgaben
betraut, Gott verkiinden. Der Beitrag,
den jede und jeder selbst zu leisten hat,

ist das Bemiihen um eine innige Chris-
tusbeziehung durch Beten, Fasten,
Feiern, Gutes tun, ferner das Bemiihen
um eine gute Ausbildung der fiir den
Beruf geschenkten Fahigkeiten und be-
sonderen Charismen.

2. Das ,,Amtscharisma”

Es muss uns klar sein, dass das Amt
und die Amter in der Kirche nur im
Hinblick auf Gemeinschaft und Ge-
meinde einen Sinn haben. Die spiritu-
elle Voraussetzung fiir ein Amt schliefst
all das mit ein, was iiber den , priester-
lichen Menschen” gesagt wurde. Darii-
ber hinaus fasst Jesus selbst zusam-
men, was die spirituelle Voraussetzung
fiir ein Amt in der Kirche ausmacht:
~Wer grofi sein will, soll euer aller Die-
ner sein”; ,,... liebst du mich mehr als
diese”; , konnt ihr den Kelch trinken ...”;
,,-.. der nehme sein Kreuz auf sich ...”
Uberdurchschnittliche ~ Christusliebe,
Demut, Geduld und Identitéat (Selbst-
standigkeit) sind die spirituelle Voraus-
setzung fiir das Amt. ,Patientia” =
Geduld, Leidensfdhigkeit, das heifst
leiden konnen, ohne frustriert zu sein:
sich leiden kénnen, die Menschen und
die Kirche leiden kénnen — Gott leiden
konnen! Sein Kreuz taglich auf sich neh-
men: Ich darf mein Ich nicht ,ausla-
gern” und mich abhédngig machen von
Menschen, von Gruppen oder von
Ideologien. Ich muss bei mir selbst, in
meiner ganz personlichen, letztlich in
sich selbst stehenden Gottesbeziehung
»daheim” sein.

Zu den spirituellen Voraussetzungen
kommen die natiirlichen Vorausset-
zungen: das natiirliche Leitungscharis-
ma. Ein Unmusikalischer kann ,bei
bestem Willen” kein Dirigent werden.
Leiten ist heute viel schwieriger als in
fritheren Zeiten. Frither bestand das



148

Gruber/Priestersein heute

»Leiten” vorwiegend in der Durchset-
zung von Ordnungen und Verordnun-
gen. Heute muss ein Leiter vor allem
einen”. Er muss die ,priesterlichen
Menschen” seines Bezirks sammeln und
entsprechend ihren Charismen und
besonderen Fahigkeiten zum Einsatz
bringen. Dabei muss er neidlos und
dankbar anerkennen, dass er Mitarbei-
ter/innen hat, die mehr kénnen und in
mancher Hinsicht begabter sind als er.
Er braucht eine hohe Frustrationstole-
ranz, um mit seinen Gegnern liebevoll
umzugehen. Er muss immer wieder
versuchen, alle Stromungen und alle
Gruppen seines Bezirkes an einen Tisch
zu bringen. Ein Priester hat immer sei-
nen ,Fan-Club” und seine Gegner-
schaft; er darf sich von keiner Seite ver-
einnahmen lassen. Er muss seiner
Gemeinde das Gefiihl geben, dass er
gerne da ist und dass er sich in ihr
daheim fiihlt. Es wére noch Vieles in
dieser Weise anzufiihren. Am Ende
fragt man sich nur: Woher soll ein
Priester dies alles haben? Er ist nicht
der liebe Gott. Und wenn sich ein
Priester ,aufspielt” wie der liebe Gott,
ist das auch nicht gut.

Hier kommt die Priesterlichkeit der
Gemeinde ganz wesentlich ins Spiel,
die ihren Priester nicht uberfordert,
und die ihm beisteht in seinen Lei-
tungsaufgaben. Die Kraft, die Men-
schen so zu lieben, wie sie sind, kommt
jedoch immer aus der Christusliebe
und aus dem Glauben an das grenzen-
lose Geliebtsein aller Menschen von
Gott. Dies stellt aber nicht die Notwen-
digkeit der natiirlichen Voraussetzun-
gen in Frage. Der Berufene lebt letztlich
gewiss vom Vertrauen auf die Treue
seines Herrn. Aber Gott beruft nicht an
den natiirlichen Begabungen vorbei,
sondern durch sie hindurch. Ein Un-
musikalischer ist nicht berufen zum
Dirigenten. Jeder Mensch wird seelisch

und korperlich krank, wenn er immer
etwas tun muss oder tun will, was er
nicht kann.

Mit jedem Amt sind Befugnisse ver-
bunden: die ,Amtsgewalt”. Hierin
kann man das Priesteramt mit einem
politischen Amt vergleichen. Die Aus-
iibung der Gewalt muss immer dem
Gemeinwohl dienen. Das ,Gemein-
wohl” in der Kirche beruht auf der
Verwirklichung der allbarmherzigen
Macht der Liebe. Die Ausiibung eines
Amtes muss Freude machen; ohne
Freude kann man kein Amt segens-
reich ausiiben. Die Freude bei der
kirchlichen Amtsausiibung beruht spi-
rituell auf der Verwirklichung der
Liebe Gottes und natiirlicherweise auf
der Verwirklichung des Leitungscha-
rismas. Ein Trompeter freut sich, wenn
er spielen darf. Beim Spielen darf er
sein Koénnen erleben. Aber primér
beruht seine Freude auf der Liebe zum
Trompetenklang und auf der Begeiste-
rung dafiir. Er liebt auch sein Instru-
ment, das er hegt und pflegt. Aber auch
diese Liebe und Freude kommt aus der
Begeisterung fiir den Trompetenklang,
nicht aus der Begeisterung fiir das
Messingblech.

Begeisterte und begeisternde Amts-
ausiibung ist die Frucht einer tiefen
personlichen Gottesbeziehung. Alles
Institutionelle ist letztlich nur Instru-
ment, Medium, ,Verpackung”. Hierin
liegen grofie Gefahren und Versuchun-
gen: Die Versuchung, die Institution
und das Institutionelle zu vergotzen
und absolut zu setzen; die Versuchung,
egoistische Macht und Gewaltbediirf-
nisse oft ganz unbewusst in die Amts-
ausiibung einflieflen zu lassen. So
kommt es leider nicht selten vor, dass
Menschen andere mit Gott quilen
(,Pastoralsadismus”). Es ist schreck-
lich, wenn ein Priester seinen Zorn als
Jheiligen Zorn” versteht, weil er Pries-



Gruber/Priestersein heute

149

ter ist. Ein Priester braucht Menschen,
die ihm helfen, die vielfaltigen Gefah-
ren des Selbstbetrugs, die mit diesem
Amt gegeben sind, so gut wie moglich
zu bestehen. Er braucht viel ,,Gehor-
sam”, das heifst die Bereitschaft, zu
horchen und zu horen auf alle Men-
schen, auch auf die, die einem ,,drein-
reden”.

Fiir einen Priester ist es schwer, Gott zu
leiden. Denn Gott mutet mir oft viel zu,
was ich nicht verstehen kann. Gott
braucht mich als Priester; er ldsst mich
aber immer wieder wissen, dass er auf
mich iiberhaupt nicht angewiesen ist.
Er teilt seine Gnaden aus auch ohne
mich und ohne die offiziellen Sakra-
mente. Sein Erbarmen wird durch
einen guten Therapeuten manchmal
mehr spiirbar als durch einen Priester.
Gott erlaubt sich sogar, auflerhalb der
institutionellen Kirche auch in anderen
Religionen seine allerbarmende Liebe
zu verschenken. Darum ist der Glaube
an die absolute Liebe der Punkt, iiber
den alle Religionen mitsammen ins
Gesprach kommen kénnten — wenn ich
es zulasse. Als Priester habe ich mit
meinem Gott schon ganz besondere
Schwierigkeiten: Ich muss ihm immer
wieder ,erlauben”, dass er Gott ist —
nicht ich.

Inwiefern ist die Priesterweihe aber
nun eine Befdhigung? Der Priester
wird ,offiziell” beauftragt, ,offiziell”
fiir die Gemeinde zu wirken durch die
Ausiibung seines Amtes. Einen dhnli-
chen Vorgang haben wir in nichtsakra-
mentaler Form bei der Verleihung der
Missio. Die Priesterweihe ersetzt oder
erzeugt aber in keinem Fall die Charis-
men, die fiir das Amt notwendig sind.
Sie ersetzt sie nicht; sie setzt sie voraus
und bestétigt sie. — Sakramente bewir-
ken nicht, dass Gott etwas tut; sie
bewirken, dass das, was Gott tut, und
was Gott immer tut — auch auflerhalb

der Sakramente - sichtbar und erfahr-
bar wird.

Was meint die Aussage, der Priester
handle ,in persona Christi“? Ist er
LStellvertreter Gottes”? Jeder Mensch,
der die Liebe Gottes verkiindet, han-
delt ,in persona Christi” und als eine
Art ,Stellvertreter Gottes”. ,,Gott hat
keine anderen Hiande als die deinen” -
alle liebenden Menschenhinde sind
,Hiande. Gottes”. Die Priesterweihe
(Handauflegung) bestitigt das, aber
erzeugt es nicht.

Wenn all das, was Priester sagen,
schlicht , Wort Gottes” wire! Wenn
Gott nicht durch jeden Menschen spre-
chen konnte ...! Gerade der Priester hat
deutlich zu machen, dass er nicht der
eigentliche Leiter der Gemeinde ist.
Fiir Christus, das ,Haupt der Kirche”,
gibt es im strengen Sinn des Wortes
keinen Stellvertreter. Viele Priester hat-
ten es leichter mit sich selbst und mit
den anderen Menschen, wiirden sie
sich nicht so wichtig nehmen.
,Persona” ist ein Wort aus der Theater-
sprache: Rolle, Maske. Wenn man die
Feier der Liturgie als ,heiliges Spiel”,
als ,heiliges Theater” versteht, in dem
das Wirken Gottes ,auf die Bithne”
gebracht und schaubar und erlebbar
gemacht wird, dann kann man den
Priester in der Funktion des Liturgen
als Rollenspieler verstehen, der - so
gut er kann - die Jesusrolle spielt im
Vollzug der heiligen Feier.

3. Lebensformen: Zolibat und Ehe

In der lateinischen Kirche der Gegen-
wart ist das Priesteramt an die Lebens-
form des Zolibates gebunden. Wenn
einer Priester werden will, muss er
sich fragen, ob er die nétigen Charis-
men bei sich feststellt, ob der Zolibat
seine Lebensform sein beziehungs-
weise werden kann. Auf alle Falle ist es



150

Gruber/Priestersein heute

fiir jeden Menschen zunéchst notwen-
dig zu lernen, seine Sexualitdt anzu-
nehmen, damit die ihr innewohnen-
den kreativen Kréfte zur Auswirkung
kommen. Die Annahme der Sexualitat
wird behindert und verhindert sowohl
durch Verdriangung als auch durch
Vergotzung. Jeder Mensch braucht aber
in allen Lebensbereichen auch die Kraft
des Verzichtes, des Nicht-haben-miis-
sens, um frei zu bleiben und nicht in
die Sklaverei der Konsumzwiénge zu
geraten.

Das Leben hat und braucht Strukturen
und Formen, ohne die es nicht gelingen
kann. Zwei Hauptformen des Lebens
sind Ehe und Zolibat. Irgendwann
muss ich mich fiir eine Form entschei-
den, auch wenn ich keine Garantie
habe, dass sie gelingt und dass alles so
kommt, wie ich es mir vorstelle. Die
Lebensform kann erst dann die meine
werden, wenn ich mich klar dafiir ent-
scheide. Auf halb gestellten Weichen
entgleist jeder Zug — sowohl in der Ehe
als auch im Zolibat. Wenn ich ver-
suche, eine klare Entscheidung durch-
zuhalten, dann stellt es sich ebenso klar
heraus, wenn die gewéhlte Form nicht
die meine ist. Und diese Klarheit ist
noétig, falls ich in einer neuen, klaren
Entscheidung meines Gewissens den
Zolibat verlasse. Das Weggehen aus
Zolibat oder Orden ist kein Weggehen
von Gott oder von Christus, wenn es
auf der klaren Entscheidung des glau-
bigen Gewissens beruht. In solchen
Entscheidungen bin ich im Letzten
ganz allein mit mir selbst und mit Gott.
So paradox es klingen mag: Ein solches
Weggehen geschieht in der Kraft des
Glaubens, auch wenn es nicht mehr
vom Buchstaben des Gesetzes abge-
deckt und von der Institution abgeseg-
net werden kann. Geschieht aber ein
solches Weggehen in der Kraft des
Glaubens, dann eriibrigen sich alle

hésslichen Ausbriiche und Szenen,
auch wenn sie zundchst ganz verstand-
lich und ,,normal” sind. Es handelt sich
hierbei immer um Ablésungen. Und
diese sind das Schwerste im Leben.
Wenn einer im Glauben weggeht,
braucht er auch nie zu versuchen, ir-
gendetwas ungeschehen machen zu
wollen. Auch die ,falschen Entschei-
dungen” sind von meinem Lebensweg
her betrachtet ,richtig”, weil sie inte-
grierend zu meinem Lebensweg ge-
hoéren. Durch den Glauben werden
auch die ,krummen Touren” meines
Lebens zum geraden Weg.

Jede Lebensform — ob Ehe oder Zolibat
- wird immer wieder Priifungen aus-
gesetzt. Solche Priifungen sind Heraus-
forderungen, die mich zu tieferen Ein-
sichten und neuen Erkenntnissen
fithren. Entscheidungen miissen im-
mer wieder neu und vertiefter einge-
holt werden, damit sie bestimmend
bleiben im Leben (vgl. die Taufe und
die Tauferneuerung an jedem Oster-
fest). Die ,Lebensiibergabe an Chris-
tus”, die jeder Entscheidung fiir eine
christliche Ehe oder fiir den Zolibat zu
Grunde liegt, ist kein einmaliger Akt,
sondern ein lebenslanger Prozess.

Die Reifungsprozesse in Ehe und Z6-
libat laufen im Grunde auf dasselbe
Ziel hinaus: auf das Nicht-mehr-alles-
haben-miissen. Das Alleinsein wird
zum All-eins-sein. Das ist das ,Hun-
dertfache”, das dem Jesusjiinger — ob
verheiratet oder zoélibatar — verheiSen
ist: Alle Blumen sind meine Blumen,
nicht nur die in meinem Garten. Alle
Rosen sind meine Rosen, nicht nur die
unter meinem Glassturz (in Anleh-
nung an den ,Kleinen Prinzen” von
St.Exiipery). Schlimm wird es nur,
wenn sich jemand - vielleicht erpresst
von Schuldgefiihlen — zu etwas verlei-
ten lasst, das er im Grunde selber gar
nicht will. Darum ist in solchen Prii-



Gruber/Priestersein heute

151

fungen und Konflikten der Beistand
eines glaubigen und erfahrenen Le-
bensberaters immer hilfreich.

Zum Schluss sei noch auf eine Erschei-
nung in unserer Zeit aufmerksam
gemacht. Es entstehen heute viele spi-
rituelle Gruppen und geistliche Ge-
meinschaften, in denen sehr viel Gutes
geschieht und viel Initiative und Be-
geisterung freigesetzt wird. Vor allem
jlingere Priester und Priesterstudenten
finden in solchen Gruppen Zuflucht,
Heimat und Geborgenheit. Sind das
die neuen Aufbriiche in der Kirche?
Das Erscheinungsbild von Mitgliedern
mancher Gruppen lésst einige Fragen
aufkommen: Leben diese Gruppen
durch die Identitdt ihrer Mitglieder
(wie die alten Seelsorge-Orden) oder
auf Kosten ihrer Identitdt? Wird die
Identitdt der Mitglieder durch die
Gruppe gestérkt oder von der Gruppe,
dem Gruppen-Ich oder der Gruppen-
Ideologie vereinnahmt? Werden die
Gruppenmitglieder allen Menschen
gegeniiber offener oder verschlossener,
ausschlieSlicher? Manche ,alten” Ge-
meindemitglieder spiiren es, wenn ihr

Pfarrer woanders beheimatet ist und
nicht ,da” ist. ,,Unser Pfarrer ist sehr
freundlich und gut, aber irgendwo
mag er uns doch nicht; er bevorzugt
immer andere; er holt sich seine Leute
von anderen Pfarreien; seine Predigten
sind gut, aber man hat den Eindruck,
er sagt Vorgedachtes, Eingelerntes; es
ist nicht das Seine, was er sagt ...”

Ein Mensch, besonders ein Priester, soll
eine Personlichkeit sein mit eigener
Identitat. Primdr muss ich bei mir
selbst und bei Gott daheim sein. Dann
kann ich tiberall, wo ich bin, da sein
und daheim sein. Die Gruppe und die
Pfarrei wird dann zum Ort echter
Selbstverwirklichung. Die Pfarrei hat
dann nicht mehr das Gefiihl, dass sie
abgefertigt wird und die eigentliche
Liebe des Pfarrers anderen gehort. Es
ist eine Frage der Unterscheidung der
Geister: Wirkt eine Gruppe vereinnah-
mend oder aufbauend, spaltend oder
einend? Der Geist einer Gruppe wird
auch daran sichtbar, wie sie mit den
Ausgetretenen (,,Abtriinnigen”) um-
geht, die in der Gruppe keine Heimat
finden konnten.



