176 ThPQ 148 (2000) 176-184

FRANZ GRUBER

Wahrheit und Sinn

Zur Enzyklika ,Fides et ratio” Papst Johannes Pauls II.

Mit seiner Enzyklika ,,Fides et ratio” hat Papst Johannes Paul II. in eindrucksvoller Weise
die Verwiesenheit der Theologie und der Glaubensrechenschaft auf die Philosophie und das
philosophische Denken herausgestellt. Unser Autor, Hochschuldozent an der Katholisch-
Theologischen Hochschule Linz, zeigt in diesem und im nichsten Heft exemplarisch Her-
ausforderungen auf, die sich fiir die theologischen Bemiihungen der Gegenwart aus diesem
lehramtlichen Schreiben ergeben. (Redaktion)

Der franzosische Philosoph Maurice
Blondel, dessen Werk das theologische
Denken im 20. Jahrhundert nachhaltig
prégte, eréffnete seine 1893 erschiene-
ne philosophische Dissertation ,Die
Aktion” mit der Frage: ,Hat das Leben
einen Sinn oder nicht? Hat der Mensch
eine letzte Bestimmung?”“' Er lenkte
damit die wesentliche Aufgabe der
Philosophie von Anfang an auf die
Sinnfrage des Menschen, deren Beant-
wortung Blondel allerdings nicht von
der Philosophie erwartete: Nur eine
Offenbarung des unbedingten Sinns
selbst konnte wirklich dem Menschen
eine letzte Bestimmung geben.’

Auch wenn Papst Johannes Paul II.
sich nicht direkt auf Blondel bezieht,
kann man seine jiingste Enzyklika
Fides et ratio® als einen theologisch-

lehramtlichen Reflexionsgang dieser
Sinn- und Wahrheitsthematik interpre-
tieren. Denn sie entfaltet von der Sinn-
frage aus eine Verhiltnisbestimmung
von Glauben und Vernunft, Theologie
und Philosophie, Offenbarung und
Sinnsuche. Der Papst greift wichtige
Grundlagenfragen der Theologie auf
und erinnert damit die Theologie an
ihre Aufgabe, ihr Verhiltnis zur Philo-
sophie und ihre interne Begriindungs-
aufgabe des Glaubens neu zu sichten,
denn ,Glaube und Vernunft (Fides et
ratio) sind wie die beiden Fliigel, mit
denen sich der menschliche Geist zur
Betrachtung der Wahrheit erhebt”
(Praambel). Inhalt und Aufbau von
Fides et ratio bestehen darin, diese Ein-
heit systematisch und historisch darzu-
stellen.

! M. Blondel, Die Aktion. Versuch einer Wissenschaft des Lebens und einer Wissenschaft der Praktik,

Freiburg-Miinchen 1965, 9.

* Vgl. dazu H. Bouillard, Blondel und das Christentum, Mainz 1963; P. Henrici, Maurice Blondel und die
JPhilosophie der Aktion”, in: Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahr-
hunderts. Hg. von E. Coreth u.a., Graz 1987, Bd. 1, 543-584; G. Larcher, Modernismus als theologi-
scher Historismus. Ansitze zu seiner Uberwindung im Frithwerk Maurice Blondels, Frankfurt/M.

1985.

3 Ich zitiere entsprechend der Abschnittsnummerierung nach der deutschsprachigen Ausgabe: Enzyk-
lika Fides et ratio von Papst Johannes Paul II. an die Bischéfe der katholischen Kirche iiber das Ver-
hiltnis von Glaube und Vernunft. 14. September 1998 (VAS 135). Hg. vom Sekretariat der Deutschen

Bischofskonferenz, Bonn 1998. — Zu einer ersten Inhaltsiibersicht vgl.

PQ 147 (1999) 192-194.



Gruber/Wahrheit und Sinn

177

A. Die Kernaussagen von
Fides et ratio

1. Das Sinnproblem

Die Enzyklika setzt an beim univer-
salen Phdnomen der Begegnung der
Menschheit mit der Frage nach der
Wirklichkeit, dem Grund des Daseins
und dem Sinn des Lebens. Unmissver-
standlich zeigt sich darin ihr anthropo-
logischer Grundzug, der sich der philo-
sophischen Tradition verbunden weif}:
Die delphische Formel ,Erkenne dich
selbst” (1) ist eine nicht mehr hintergeh-
bare Markierung in der Selbstproble-
matisierung des Menschen, der seit-
dem in reflexiver Einstellung angeleitet
ist, Antwort auf seine Grundfragen zu
suchen. Somit geht es in der Frage nach
Wahrheit nicht um abstrakte Spekula-
tion, sondern um die Existenz des
Menschen, also um seinen ganzheitli-
chen Lebensvollzug: ,Die Wahrheit
stellt sich dem Menschen anfangs in
Frageform: Hat das Leben einen Sinn?
Wohin fiihrt es?” (26) Der Papst wirft
hier nicht eine historische Fragestel-
lung auf, die, sobald sie einmal beant-
wortet ist, sich als Frage ertibrigt, son-
dern eine grundlegende, mit dem
Menschsein unausweichlich sich stel-
lende Frage, die je aufs Neue beant-
wortet werden muss. Denn sie ergibt
sich aus dem Faktum unserer Existenz
(26), des Bosen und des Leidens (12)
und unserer Verganglichkeit (26). Nie-
mand kann sich diesen Fragen entzie-
hen, nicht die Philosophie, nicht der
~gewohnliche Mensch” (27).

Insofern jede Frage nach Antwort
strebt und erst recht die Frage nach
dem Lebenssinn, wére die Unbeant-
wortbarkeit der Sinnfrage ein Verhédng-
nis fiir den Menschen. Denn dies be-
deutete die radikale Infragestellung
der Erkenntnis- und Wahrheitsfahig-

keit des Menschen {iiberhaupt. Die in
der Sinnfrage artikulierte Frage ist
namlich nicht eine beliebige Frage
unter anderen: In ihr geht es formal um
die Rationalitdt des menschlichen Geis-
tes. Deshalb ist die Sinnfrage nicht von
der Wahrheitsfrage zu trennen: ,Man
kann also den Menschen als den defi-
nieren, der nach der Wahrheit sucht”
(28).

Diese Verklammerung von Sinn- und
Wahrheitsfrage ist ein entscheidendes
Schliisselprinzip des Lehrschreibens:
Angesichts der aufgesplitterten, hoch-
theoretischen Fragestellungen zum
Wahrheitsthema in der Gegenwarts-
philosophie macht die Enzyklika eben-
dieser Philosophie klar, dass der Wahr-
heitsdiskurs ohne Riickbindung an die
menschliche Sinnfrage sich vom Sinn-
zentrum der Wahrheit entfernt und
Wesentliches aus den Augen verliert.
Auf diese Weise entzieht sich die Philo-
sophie der Beantwortung der mensch-
lichen Wahrheitssuche und verkennt
dadurch ihre ureigene Aufgabe. Das
hat zur Folge, dass sich das Mensch-
sein wieder in einer endlosen Suche
nach einem letzten Sinn verlduft, ob-
wohl dieser doch schon erkannt und
kundgetan worden ist. Darum bekennt
die Enzyklika: ,Es ist undenkbar, dass
eine so tief in der menschlichen Natur
verwurzelte Suche voéllig nutzlos und
vergeblich sein konnte. Die Fahigkeit,
nach der Wahrheit zu suchen und Fra-
gen zu stellen, schliefSt ndmlich bereits
eine erste Antwort ein” (29).

Aber in welche Richtung geht diese
Suche des Menschen? Fides et ratio sagt:
»Seine Suche strebt nach einer jenseiti-
gen Wahrheit, die in der Lage sein soll,
den Sinn des Lebens zu erkldren; es
handelt sich daher um eine Suche, die
nur im Absoluten Antwort finden
kann” (33). Somit endet die Phinome-
nologie der Sinnfrage mit dem klaren



178

Gruber/Wahrheit und Sinn

Verweis, dass der Mensch horchen
muss, ob ihm eine Antwort vom Abso-
luten selbst her gegeben wird - deut-
lich klingt hier das Motiv des Men-
schen als ,Horer des Wortes”, wie es
Karl Rahner formulierte, an.* Die Philo-
sophie ist damit begriindbar auf das
Religiose verwiesen, denn die ,Religio-
sitdt stellt die erhabenste Auferung der
menschlichen Person dar, weil sie der
Hohepunkt ihrer Natur als Vernunft-
wesen ist” (33, Anm. 28).

An dieser Stelle wechselt nun das
Lehrschreiben seinen fragenden, sinn-
suchenden Standpunkt und verkiindet
die Botschaft des christlichen Glau-
bens, die Antwort gibt auf die mensch-
liche Sinn- und Wahrheitsfrage. Diese
besteht in der Begegnung mit Gott im
Christusgeschehen (7), wodurch alle
Menschen Zugang zum gottlichen
Grund der Wirklichkeit und zum Heil
erlangt haben. Ohne die Menschwer-
dung Gottes bliebe das , Geheimnis der
menschlichen Person ein unlGsbares
Rétsel” (12). Die nur in einem Glau-
bensakt mogliche Bejahung der unge-
schuldeten Offenbarung verweist die
Vernunft aber nicht in die Untatigkeit
oder Unterwerfung, sondern fordert
sie auf, den darin geschenkten Sinn der
Wirklichkeit zu verstehen und anzu-
nehmen (13).

Vor diesem Hintergrund wird nun ver-
standlich, dass die Sorge des Papstes
um den Verlust der Sinn- und Wahr-
heitsfrage in der Philosophie und Kul-
tur der Gegenwart seinen dramati-
schen Appell an die Philosophie moti-
viert. Nicht ohne die Verdienste der
Gegenwartsphilosophie mehrmals zu
wiirdigen®, mahnt er ein, dass der Ver-
lust dieser Fragen zum Verlust des Ver-
stdndnisses des Menschen fiihrt: Dann

namlich wird die Verfasstheit der Per-
son nach ,pragmatischen, im wesent-
lichen auf empirischen Angaben be-
ruhenden Kriterien beurteilt, in der
irrigen Uberzeugung, alles miisse von
der Technik beherrscht werden” (5).
Der Verzicht, sich der metaphysischen
Féhigkeit des Menschen zu stellen und
sich ausschliefllich auf anthropolo-
gisch-erkenntnistheoretische Problem-
stellungen zu konzentrieren, fithrt zu
einem problematischen Skeptizismus,
der immer mehr zur Grundhaltung der
Menschen wird, die sich in einem in-
differenten Pluralismus bemerkbar
macht (5).

Auf direkte Weise ist das Grundthema
der Philosophie selbst betroffen: Das
Vermoégen der menschlichen Vernunft
wird unterschatzt (48), aber eine
,schwache Vernunft” (48) ist weder
eine Hilfe fiir den Glauben noch fiir
unsere Kultur. Die Vernunft verwan-
delt sich in eine ,instrumentale Ver-
nunft”’, die ,utilitaristischen Zielen,
dem Genuss oder der Macht zu die-
nen” (47) hat. Darum der eindringliche
Appell: ,Die Leidenschaft fiir die letzte
Wahrheit und der Wunsch, sie zu
suchen, verbunden mit dem Mut zur
Entdeckung neuer Wege, diirfen nicht
verloren gehen” (56).

2. Die Philosophie in der Sicht von
Fides et ratio”

Das jiingste Lehrschreiben des Papstes
legt der Philosophie gegeniiber eine
auflerordentliche Wertschdatzung an
den Tag. Ein antiphilosophischer Af-
fekt zugunsten eines bedingungslosen,
das heifit aulerhalb des Verstehens zu
leistenden Glaubensaktes ist in keiner
Weise zu vernehmen. Die menschli-

* K. Rahner, Horer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie, Miinchen 1941 (neu bear-

beitet von J.B. Metz, Miinchen 1963).
> Zum Beispiel Nr. 5; 48; 65; 84; 91; 101-104 u.a.



Gruber/Wahrheit und Sinn

179

chen Grundfragen werden nicht in ei-
ner abstrakt-spekulativen Perspektive
eingefiihrt, sondern aus dem Selbst-
bewusstwerdungsprozess  menschli-
cher Rationalitdt heraus entwickelt. Es
ist die Philosophie, die dieses von
Natur aus angeleitete Fragen nach Sinn
und Wahrheit artikuliert und syste-
matisiert.

Der Grofiteil des Schreibens ist dem
Verhiltnis von Glaube und Vernunft,
Philosophie und Theologie gewidmet.
Dieses Verhiltnis ist nicht nur ein phi-
losophisches, sondern eben auch ein
theologisches: Der Glaube selbst strebt
zum Verstehen, denn die Kirche ver-
kiindet ,die letzte Wahrheit tiber das
Leben des Menschen als Geschenk” (2),
die sich in der Begegnung mit Jesus
Christus erschliefit. Die Kiinder dieser
Wahrheit wissen aber auch, ,dass jede
erreichte Wahrheit immer nur eine
Etappe auf dem Weg zu jener vollen
Wahrheit ist, die in der letzten Offen-
barung Gottes enthiillt werden wird:
Jetzt schauen wir in einen Spiegel und
sehen nur ritselhafte Umrisse, dann
aber schauen wir von Angesicht zu
Angesicht. Jetzt erkenne ich unvoll-
kommen, dann aber werde ich durch
und durch erkennen’ (1 Kor 13,12)” (2).
Auch im Glauben ist Wahrheit nicht ein
ein fiir allemal objektivierter Besitz,
sondern bleibender Suchvorgang auf
volle Erkenntnis. Auch die Glaubens-
wahrheit ist — in heutiger theologischer
Sprache artikuliert — ein eschatologi-
sches Gut.

Insofern also die Antwort des Men-
schen nach einer letzten Wirklichkeit
vom christlichen Glauben gegeben
wird, bedeutet das eine neue Bestim-
mung der menschlichen Vernunft: Sie
ist konfrontiert mit einer Botschaft, die
sich der Mensch nicht selbst gegeben

hat, sondern ihren Ursprung ,in Gott
selbst hat” (7). Die Vernunft steht vor
einem Geheimnis bleibenden Eintritt
des Ewigen in das Zeitliche, vor einem
Person gewordenen Ort des Handelns
Gottes in der Geschichte, die die groft-
mogliche Erhebung des Menschen
bedeutet: vor der letzten Wahrheit {iber
den Menschen und sein Leben, die
Jesus Christus ist. Nicht irgendeine
metaphysische Gottesidee oder Ge-
samtschau der Wirklichkeit ist also der
Inhalt der christlichen Rede von Wahr-
heit, sondern die ,kenosis Gottes” (93)
in die menschliche Wirklichkeit, bis hin
zu Leiden und Kreuz (23), worin die
grofite Zumutung fiir die menschliche
Vernunft besteht.

Die Verhéltnisgeschichte von Theo-
logie und Philosophie beschreibt die
Enzyklika von den alt- und neutesta-
mentlichen Schriften angefangen® bis
zur Gegenwart (Kap. II). Die Ent-
deckung des philosophischen Denkens
fiir die christliche Botschaft ist ein lan-
ger Prozess, der immer neue, umfas-
sendere theoretische Formen ange-
nommen hat, bis er schliefllich seinen
Hohepunkt in der Theologie des hl.
Thomas von Aquin gefunden hat. Die
Enzyklika entwickelt also ihr theo-
logie- und philosophiegeschichtliches
Schema nach einem Aufstiegs- und
Abstiegsmodell, insofern sie die prinzi-
pielle Einheit von Glaube und Vernunft
historisch am Kklarsten im Werk des
mittelalterlichen Kirchenlehrers entfal-
tet findet. Halt man sich diese wechsel-
seitige Verklammerung von Prinzip
und Geschichte vor Augen, wird her-
meneutisch nachvollziehbar, warum
die Normativitdit des Verhaltnisses
Glaube-Vernunft dort zu einer kriti-
schen, bisweilen negativen Beurteilung
kommt, wo die Philosophie sich als

¢ Nr. 22-24; 36; 80.



180

Gruber/Wahrheit und Sinn

von der Offenbarung voéllig unabhén-
gige Unternehmung des Menschen
versteht. In den rationalistischen, athe-
istischen, positivistischen und nihi-
listischen Philosophien des 19. Jahr-
hunderts (46) ist eine nach wie vor
anhaltende tragische Trennung ent-
standen. Diese véllige, teils feindselige
Trennung hat in der Tat Theologie und
Philosophie Schaden gebracht, ,weil
sowohl die Vernunft als auch der Glau-
be verarmt und beide gegeniiber dem
je anderen schwach geworden sind”
(48). Die verhiangnisvollen Auswirkun-
gen zeigen sich im Verlust des Huma-
nen (47) beziehungsweise in der ,Sinn-
krise” (81), die in der schwierig
gewordenen Moglichkeit einer Synthe-
se des Wissens und der Interpretation
tiber Welt und Leben des Menschen
wurzelt (81).

Dass hier der Text implizit auf das
Sachproblem einer ,Dialektik der Auf-
klarung” stofst beziehungsweise auf
eine Kritik der ,instrumentellen Ver-
nunft”, ist uniibersehbar. Dass diese
Dialektik, die die Vernunft selbst unter
die Rédder des Fortschritts und der
Technologie bringt, auch durch Ver-
nunftanstrengung iiberwunden wer-
den kann, soll als Botschaft des Schrei-
bens nicht iibersehen werden. Es ist
das Herzensanliegen der Enzyklika,
aus dieser Krise herauszukommen. Es
muss dabei betont werden, dass der
Papst einen grundlegenden Aspekt der
Krise gerade in einer ,theologielosen”
(das heifst irrigen) Vernunftkonzeption
sieht. Nur eine wiedergefundene Ein-
heit von Glauben und Philosophie ist
dazu fahig, diese Aufgabe leisten zu
konnen. In welchem Sinne allerdings
diese Einheit zu denken ist, fiihrt das
Schreiben nicht weiter aus. Der Papst

iiberldsst es der theologischen und
philosophischen Arbeit, diese zu ent-
werfen.’

Die Kritik an der Philosophie der
Gegenwart entspringt ganz der Sorge
tiber eine dem Unbedingtheitsan-
spruch von Sinn und Wahrheit nicht
mehr verpflichtete Philosophie: ,Eine
Philosophie, die die Moglichkeit eines
letzten und umfassenden Sinnes leug-
nen wollte, wére nicht nur unange-
messen, sondern irrig” (81). Die Philo-
sophie, die sich dieses Anspruches
bewusst ist und ihn systematisch arti-
kuliert, ist eine metaphysische Philoso-
phie. Mit dem Begriff ,Metaphysik”
lasst sich das Schreiben allerdings nicht
auf eine bestimmte Tradition oder
Schule festlegen, sondern artikuliert
darin das Vermdgen des Denkens, ,,das
empirisch Gegebene zu transzendie-
ren” (83). Mit einer solchen ersten
Begriffsbestimmung geht wohl die En-
zyklika indirekt auch mit jenen philo-
sophischen Strémungen ein Stiick des
Weges, die sich der Kritik des Empiris-
mus und des Positivismus verpflichtet
wissen.

Insbesondere ist aber die Theologie auf
den ,Beitrag einer Philosophie [ange-
wiesen], welche die Moglichkeit einer
objektiv wahren, freilich immer ver-
vollkommnungsfahigen  Erkenntnis
nicht leugnet” (82). Wenn der Papst
schreibt, dass es einer ,Philosophie
von wahrhaft metaphysischer Tragweite”
(83) bedarf, dann ist damit nicht ge-
meint, Philosophie sei nur als Meta-
physik méglich beziehungsweise legi-
tim, sondern Metaphysik darf nicht
»als Alternative zur Anthropologie”
(83) gesehen werden. Ausdriicklich
werden die vielfaltigen Disziplinen
und philosophischen Richtungen ge-

7 Insofern das Lehramt das Wie dieser Einheit nicht als summarische, nachtréaglich zusammengesetzte
Einheit versteht, ist die Moglichkeit gegeben, sie durchaus in Richtung einer transzendentalen Ein-

heit zu verstehen.



Gruber/Wahrheit und Sinn

181

wiirdigt, im besonderen die hermeneu-
tischen Wissenschaften und Sprach-
analysen (84). Aber im Begriff der
Metaphysik wird die rationale Einseh-
barkeit einer unbedingten Wahrheits-
geltung gesichert, auf die der Mensch
aufgrund seines Fragens nach einem
letzten Sinn ausgerichtet ist, immer
unter der erkenntnistheoretischen Vor-
aussetzung, dass dieser in unserer
Sprache nur ,analog” (84) aussagbar
ist.

Mit dem Mafistab dieser Aussagen
weif} sich das Lehramt der Kirche auch
verpflichtet, ,in einem philosophi-
schen System” anzuzeigen, was sich
»als unvereinbar mit ihrem Glauben”
(50) darstellen kann. Als besondere
Gefahren der Gegenwart fiir die Theo-
logie werden erwiahnt: ein eklektisches
und unkritisches Ubernehmen philo-
sophischer Ideen (86), oder ein Histori-
zismus, der die ,ewige Giiltigkeit des
Wahren” (87) leugnet. Die Gefahr des
»Szientismus” (88) und ,Pragmatis-
mus” (89) besteht darin, dass die
kognitive und moralische Orientierung
nur noch am Fortschritt, am Niitzlich-
keitsdenken oder an faktischen Mehr-
heitsverhéltnissen ausgerichtet wird.
Wihrend der ,Nihilismus” (90) die
menschliche Humanitidt und Identitét
verneine, fallen Denkrichtungen der
sogenannten ,Post-Moderne” (91) an-
gesichts der schrecklichen Geschichts-
erfahrungen unseres Zeitalters in , die
Versuchung der Verzweiflung” (91).

3. Zum Wahrheitsbegriff von
~Fides et ratio”

Die bisherige Erorterung hat bereits
vielfach auf den Wahrheitsbegriff Be-
zug genommen. Darum ist eine ge-
nauere Analyse angebracht. Der Begriff

Wahrheit ist einer der am meisten ver-
wendeten Begriffe im Schreiben von
Papst Johannes Paul II. In ihm versam-
meln sich sozusagen wie in einem
Brennpunkt die Ebenen der Offenba-
rungsbotschaft und der rationalen
Suche nach sicherer Erkenntnis. Es ist
keine Frage, dass dieser Begriff nicht
nur zu den unverzichtbaren Grundbe-
griffen von Philosophie und Theologie
gehort, sondern ebensosehr einer
neuen Aufarbeitung bedarf angesichts
der pluralistischen und relativistischen
Stromungen in der zeitgendssischen
Philosophie und angesichts des wis-
senschaftlichen Wahrheitsverstandnis-
ses, das dem empirischen Erkenntnis-
weg verpflichtet ist.

Aus dem iiber die Philosophie Ge-
sagten ergibt sich, dass nur der Wahr-
heitsbegriff die Einheit von Glauben
und Vernunft in ihrer ganzen Reich-
weite erfasst, der die metaphysische
Dimension von Wahrheit bewahrt. In
diesem Sinne spricht der Papst von der
»Betrachtung der Wahrheit” (Gruf3-
prdambel), von der ,letzten Wahrheit”
(5) und von der ,Notwendigkeit des
Nachdenkens iiber die Wahrheit” (6).
In der Offenbarung von der Mensch-
werdung als Antwort auf die Frage
nach Gott und dem Sinn von Welt und
Leben (80) ist in die Geschichte ,eine
universale und letzte Wahrheit” (14)
eingefiihrt, die fiir das philosophische
Denken einen nicht zu iibergehenden
Bezugspunkt hat.

Beim ontologischen Duktus dieser
Ausdriicke darf aber nicht tibersehen
werden, dass der Wahrheitsbegriff der
Enzyklika im Kern von der dialogi-
schen Struktur des Offenbarungsge-
schehens bestimmt ist: Wahrheit ist die
Begegnung mit Gott im fleischgewor-
denen Logos Jesus Christus®. Diese

¢ Vgl. Nr. 2;7; 10.



182

Gruber/Wahrheit und Sinn

Wahrheit ist ,eingebettet in Zeit und
Geschichte” (11) - ein Gedanke, der ein
Wahrheitsverstindnis, das auf eine
zeitenthobene und absolut kontext-
lose Kategorie abzielte, aufsprengt. Es
war diese Dialogizitdt, Geschichtlich-
keit und Kontextualitit von Wahrheit,
die dazu fiihrte, dass die junge Kirche
ein elitires Wahrheitsverstdndnis ent-
schlossen zuriickgewiesen hat (38).
Aufgrund der Universalitit des Zu-
gangs zur Wahrheit sagt das Lehr-
schreiben weiters: ,Die Wege, um die
Wahrheit zu erreichen, sind vielféltig”
(38). Als Heilswahrheit liegt das Krite-
rium der Wege allerdings darin, inwie-
fern sie zu Jesus Christus fiihren.
Dieses Argument dient denn auch zur
Bestimmung des sachlichen Grundes
fir die Vielfalt und Fruchtbarkeit der
in der abendlandischen Geschichte be-
gangenen Denkwege. Sie sind verbiirgt
in der Beispielhaftigkeit der Werke der
Kirchenvéter’ Diese Vielfalt wird von
der Enzyklika nicht zuriickgenommen
zugunsten einer kalten und kulturell
unvermittelten Apologie. Sonst hitte
namlich der Satz keinen Sinn, dass die
»Philosophie des Seins” die Seinsfrage
im ganzen Horizont der philosophi-
schen Tradition neu aufzugreifen hat
und dabei vermeiden muss, ,,in blut-
leere Wiederholungen veralteter Sche-
mata zu verfallen. Die Philosophie des
Seins ist im Rahmen der christlichen
metaphysischen Uberlieferung eine
dynamische Philosophie, welche die
Wirklichkeit in ihren ontologischen,
kausalen und kommunikativen Struk-
turen sieht” (97).

Somit ist festzuhalten, dass das Korres-
pondenzverstindnis der Wahrheit -
das klassische metaphysische Wahr-
heitsmodell — die funktionalen und for-
malen Aspekte des Wirklichen nicht
unberiicksichtigt lasst (82). Fiir die in
der Enzyklika so oft vorgetragene Idee
der Einheit der Wahrheit" fiihrt das zu
der wichtigen Erkenntnis, dass Wahr-
heit eine Geltung hat, die mehrschich-
tige, unterschiedliche Dimensionen
integriert. Ausdriicklich wiirdigt die
Enzyklika etwa die Bedeutung von
Hermeneutik (95) und Sprachanalyse
(97) fiir das metaphysische Problem
der Wahrheit (84); ihr Wahrheitsver-
standnis beriicksichtigt klar und deut-
lich die hermeneutischen (95), kommu-
nikativen (97), zeitlichen und kultu-
rellen Dimensionen (71; 95), ohne dass
diese Momente nochmals in einer
Wahrheitstheorie kohdrent verbunden
wiirden — was auch nicht Aufgabe
einer Enzyklika, sondern ein Arbeits-
feld fiir die Theologie ist.”

Gewiss kommt aber auch zum Aus-
druck, dass blofle Analysen von
sprachtheoretischen und kommunika-
tiven Dimensionen des Wahrheitsver-
standnisses fiir einen gehaltvollen
christlichen Wahrheitsbegriff nicht aus-
reichen. Der Papst zeigt Verstindnis
fiir die objektive Schwierigkeit, in einer
in viele Detailbereiche unterteilten
Welt des Wissens einen ,vollstandigen
und letzten Sinn des Lebens zu erken-
nen” (56). Im Lichte des Glaubens aber,
der um diesen Sinn in Jesus Christus
weif}, ermutigt er christliche und nicht-
christliche Philosophen, den Féhig-

* Vgl. dazu: J. Kardinal Ratzinger, Die Lehre der Kirchenviter in der Enzyklika Fides et ratio, in: L'Os-
servatore Romano vom 2.4.1999, Nr. 14/15, Wochenausgabe in deutscher Sprache, 10-11.

© Siehe Nr. 9; 34; 43; 51; 79 u.v.a.

" Als Beispiel solcher Bemithungen sei erwéhnt: W. Kasper, Das Wahrheitsverstédndnis in der Theo-
logie, in: E. Coreth (Hg.), Wahrheit in Einheit und Vielheit, Diisseldorf 1978, 170-193. Auf protestan-
tischer Seite siehe: W. Pannenberg, Wahrheit, Gewissheit und Glaube, in: Ders., Grundfragen syste-

matischer Theologie, Géttingen *1980, 226-265.



Gruber/Wahrheit und Sinn

183

keiten der Vernunft zu vertrauen und
die Wahrheitsfahigkeit nicht zu unter-
schitzen. Offensichtlich mutet dieses
Wort des Papstes auch der Theologie
zu, offensiver die Denkrichtungen der
Gegenwart im Lichte dieses Glaubens
herauszufordern, sich der Frage nach
einem unbedingten Sinn nicht zu entzie-
hen und es nicht bei einer immanent
erreichbaren Unbedingtheit des Sinns
bewenden zu lassen.” Anders gesagt:
Die ontologische Dimension der Wahr-
heit, die in der Formel der adaequatio rei
et intellectus zum Ausdruck kommt,
muss bewahrt bleiben, will sich die
Theologie nicht selbst um ihren ratio-
nal begriindbaren Geltungsanspruch
einer universalen Offenbarungswahr-
heit bringen. Dass dieses Verstandnis
von Wahrheit die Prozessualitidt (2)
und Analogizitdt (84) der Erkenntnis
der Glaubenswahrheit nicht aufhebt,
wurde schon erwéhnt.

4. Die Bedeutung der Philosophie
fiir die Theologie

Seitdem literarkritische, historische
und empirische Wissenschaften im
Feld der Theologie Heimatrecht be-
kommen haben, hatte es bisweilen eine
der Philosophie verpflichtete Theolo-
gie schwer, die Relevanz des Philoso-
phischen noch gentigend unter Theo-
logen und Seelsorgern deutlich zu
machen. In dieser Hinsicht bricht die
Enzyklika eine Lanze fiir den unver-
zichtbaren Stellenwert philosophischer

Bildung im Rahmen von Theologie
und Theologiestudium, ist doch die
Theologie selbst ein ,Werk der kriti-
schen Vernunft im Lichte des Glau-
bens” (77). Die Philosophie liefert ihr
methodologische Instrumente hinsicht-
lich der Verwendung ihrer Begriffe,
ihrer Argumentationen, ihrer herme-
neutischen Aufgaben. Unter Wahrung
der Autonomie der Philosophie muss
sich die Theologie das Philosophieren
zunutze machen (73); im besonderen
kommt das in der dogmatischen Theo-
logie zur Geltung, die die Heilsge-
schichte in narrativer und in argu-
mentativer Form darzulegen hat (66).
Als argumentierende Disziplin setzt
daher die dogmatische Theologie im-
plizit einen objektiven Wahrheits-
anspruch voraus. Die Relevanz der
Philosophie wird auch fiir die Moral-
theologie®, die Fundamentaltheolo-
gie (67) und die Katechese (99) her-
vorgehoben.

Schliefllich hat die Theologie in der
Philosophie eine , Gespréchspartnerin”
(77); beide sollen sich heutzutage
gleichsam wie in einer ,Kreisbewe-
gung” (73) aufeinander zubewegen,
wodurch wechselseitig Vernunft und
Glaube bereichert werden.” Nicht
zuletzt ist das philosophische Denken
~oft das einzige Terrain fiir Verstan-
digung und Dialog mit denen, die
unseren Glauben nicht teilen” (104).
Aus der Begegnung von Theologie und
Philosophie ist der Reichtum und Fort-
schritt des abendldandischen Denkens

? Zu dieser begrifflichen Differenzierung siehe: J. Habermas, Texte und Kontexte, Frankfurt/M. 1991.

3 Nr. 66; 68; 98.

* Der jlingste ambitionierte deutschsprachige Entwurf einer Fundamentaltheologie hat dies ein-
drucksvoll vorgefiihrt: H. Verweyen, Gottes letztes Wort. Grundriss der Fundamentaltheologie,

Regensburg 2000 (1991).

* Dieses Anliegen hat das gesamte Werk von Richard Schaeffler auf beispielhafte Weise aufgegriffen;
erwihnt seien seine Studien: Die Wechselbeziehungen zwischen Philosophie und katholischer Theo-
logie, Darmstadt 1980; Das Gebet und das Argument. Zwei Weisen des Sprechens von Gott. Eine
Einfiihrung in die Theorie der religiosen Sprache, Diisseldorf 1989; Erfahrung als Dialog mit der
Wirklichkeit. Eine Untersuchung zur Logik der Erfahrung, Freiburg i.Br.-Miinchen 1995.



184

Gruber/Wahrheit und Sinn

fir die Menschheit hervorgegangen,
und darum sollen beide Denkformen
ihre Beziehung zur jeweils anderen
wiedergewinnen. So ist es also die
Uberzeugung des Papstes, dass nur in
der Koexistenz von Theologie und Phi-
losophie der Sinnproblematik des
Menschen und dem Offenbarungsan-
gebot Gottes entsprochen werden
kann. Nur in diesem Miteinander kann
das Humane, das in der Wiirde der
Person und ihrer Berufung zum Heil
besteht, bewahrt werden.

Aus all diesen Griinden legt die Enzyk-
lika Wert auf eine ,solide philosophi-
sche Bildung” jener, ,die sich eines
Tages in der Seelsorge mit den Forde-
rungen der modernen Welt auseinan-
dersetzen und die Ursachen mancher
Haltungen werden begreifen miissen,
um umgehend darauf antworten zu
konnen” (60). Die Integration human-
wissenschaftlichen Wissens darf nicht
zum Verfall der Philosophie in der
»Pastoralausbildung und in der praepa-
ratio fidei” (61) fithren. Wer den Stu-
dienbetrieb von innen her kennt, weif3
dieses Wort zu schatzen.

Zusammengefasst ist die Enzyklika
,Fides et ratio” eine wichtige Aufe-
rung des Lehramts im schwierigen Ar-
gumentationsfeld einer in ihre Einzel-
momente ausdifferenzierten Vernunft
beziehungsweise eines bisweilen in
einen unversdhnlichen Widerspruch
getretenen Verhiltnisses von Theologie
und Philosophie. Gewiss: Die Enzyk-
lika beschreibt nicht auf direkte Weise
den Weg, wie in Zukunft ein besseres
und adédquateres Verhaltnis von Theo-

logie und Philosophie gewonnen wer-
den konnte. Dies ist allerdings kein
Defizit, sondern ein Vorzug. Sie gibt
Eckdaten an, die auf dem Weg dorthin
ernst zu nehmen sind.

Im Kontext einer funktional ausdiffe-
renzierten Gesellschaft und plural ge-
gliederten Vernunftidee wird man
allerdings die Vermittlung von Theo-
logie und Philosophie nicht mit histo-
rischen Modellen allein, etwa mit dem
Werk des hl. Thomas von Aquin,
durchfithren koénnen: Dieser konnte
noch in seiner Person als Theologe und
Philosoph die spekulative Einheit von
Theologie und Philosophie auf der
Hohe seiner Zeit durchbuchstabieren.
Dieser Weg scheint spétestens nach der
Ausdifferenzierung des Wissens und
der Disziplinen so nicht mehr wieder-
holbar zu sein. Vielmehr muss in der
Vielstimmigkeit von Theologie, Philo-
sophie und anderen Wissenschaften
getrachtet werden, eine Vielfalt von
Wegen zur letzten Wahrheit zuzulas-
sen, worin das Licht des Glaubens und
das Licht der Vernunft eine grofie ori-
entierende Leistung zu vollbringen
haben.® Die Achtung gegeniiber der
autonomen Philosophie als Gespréchs-
partnerin der Theologie impliziert ja
auch, dass die Philosophie selbst ihre
Sichtweise, ihre eigene Beschreibung
des Verhiltnisses von Vernunft und
Glauben einbringen muss. In welcher
Hinsicht die Philosophie den Appell
der Enzyklika aufgreift, wird der Dia-
log mit ihr zeigen."”

(Fortsetzung im néchsten Heft)

16 Eine wissenschaftstheoretische Begriindung der Theologie im Konzert der Wissenschaften versuch-
te jiingst: S. Wiedenhofer, Theologie als Wissenschaft. Eine theologische Revision, in: A. Franz (Hg.),
Bindung an die Kirche oder Autonomie? Theologie im gesellschaftlichen Diskurs, Freiburg-Basel-

Wien 1999, 90-124.

7 Erste Stellungnahmen sind zum Beispiel L. Nagl, Die Enzyklika ,Fides et ratio”. Philosophische
Erwiégungen nach einer ersten Lektiire, in: actio catholica 43 (1999) 8-13, oder R. Spaemanns Kom-
mentar im L'Osservatore Romano (Deutsche Wochenausgabe), 29.1.1999, 9-10.



