ThPQ 148 (2000) 185-198 185

ADAM SEIGFRIED

Ein Meilenstein der Okumene

Ubereinstimmung ,in Grundwahrheiten der Rechtfertigungslehre”"

Mit der Unterzeichnung der ,,Gemeinsamen Erklirung zur Rechtfertigungslehre” durch
den Lutherischen Weltbund und den Pipstlichen Rat zur Forderung der Einheit der
Christen am 31. Oktober 1999 in Augsburg haben die katholische und die lutherische
Kirche eine grundlegende Ubereinstimmung in einer der grofien Streitfragen der Refor-
mationszeit zum Ausdruck gebracht. Der Regensburger Dogmatiker legt dar, was der
Kern der kontroverstheologischen Auseinandersetzung war und inwiefern durch die
Okumenischen Gespriiche der Vergangenbheit eine Uberwindung der gegensitzlichen Posi-
tionen moglich erscheint. In einem ersten Teil zeichnet er die reformatorische Erkenntnis
Martin Luthers und die lehrmiflige Position der lutherischen Kirchen einerseits sowie
die katholische Antwort des Konzils von Trient andererseits nach. Der zweite Teil wird
der Gemeinsamen Erkldrung selbst gewidmet sein und im kommenden Heft erscheinen.
(Redaktion)

I. Luthers theologischer Ansatz und
das reformatorische Hauptanliegen

1. Entstehung des existentiellen Recht-
fertigungsverstindnisses Luthers

Luthers Theologie ist eher einem
»,Drama” als einem in sich geschlossenen
System, etwa der Summa Theologiae
des Thomas von Aquin, vergleichbar.
Sein theologisches Denken entspringt
je von innen oder von auflen verursach-

ten Gegebenheiten. Haufig nimmt es
den Charakter von temperamentvollen
Streitschriften aus der Hand eines
angst- und/oder wuterfiillten Verfolg-
ten an, wenn es auch deswegen kaum
an Transparenz oder Argumentations-
schwiache leidet. ,Dramatik” ist als
durchgehender Faden lutherischer
Theologie auszumachen.?

Das zeigt auch die Entstehung des luthe-
rischen  Rechtfertigungsverstindnisses:
Wie viele seiner Zeitgenossen beschéf-

' Der Titel greift jene Worte auf, welche sowohl der Beschluss des ,Rates des Lutherischen Welt-
bundes” (LWB) vom 16.6.1998, als auch die , Antwort der Katholischen Kirche” (= Antwort) vom
25.6.1998, die Stellungnahme des Vorsitzenden der DBK vom 26.6.1998 und schliellich die
»Gemeinsame offizielle Stellungnahme und der Anhang” (= GS+A) vom 11.6.1999 zur Charakteri-
sierung des in der ,Gemeinsamen Erkldrung zur Rechtfertigungslehre 1997“ (= GE) erreichten
Konsenses verwenden (5, 13, 40, 43). Zitiert wird die GE nach: ,Einig im Verstdndnis der Rechtferti-
gungsbotschaft? Erfahrungen und Lehren im Blick auf die gegenwirtige okumenische Situation”,
hg. v. Sekretariat der DBK, Bonn 21.9.1998, 35-58. Die GE wurde zusammen mit der ,Gemeinsamen
offiziellen Feststellung und einem Anhang (Annex)” am Reformationstag (31.10.)1999 in Augsburg
von kirchlichen Vertretern beider Seiten unterzeichnet. Die Grundgedanken der folgenden Uber-
legungen wurden erstmals am 15.2.1997 dem Sachausschuss ,Okumene” im Diézesanrat Regens-
burg vorgetragen. Weil sie fiir Multiplikatoren der pfarrlichen Okumenekreise gedacht waren, haben
sie weitgehend noch erwachsenenbildnerischen Charakter.

Im Herbst 1532 beschreibt Luther selbst die ,, Dramatik seiner Theologie”: , Ich habe meine Theologie
nicht auf einmal gelernt, sondern habe immer tiefer und tiefer hineingraben miissen; dahin haben
mich meine Anfechtungen gebracht, weil man ohne Ubung nichts lernt”. (TR 1,352)

~



186

Seigfried /Ein Meilenstein der Okumene

tigt auch Luther die Frage: ,Wie kriege
ich einen gniidigen Gott?” Die landldu-
fige Ansicht, den Zorn Gottes tiber die
Siinder mit Abldssen und BufSwerken
besénftigen zu koénnen, wird ihm
immer fragwiirdiger. Gerade auch die
eigene Erfahrung mit dem Empfang
des Bufisakramentes macht den wo-
chentlich Beichtenden stutzig: Verlei-
ten nicht vollzogene Genugtuung und
geleistete gute Werke im Anschluss an
den Sakramentsempfang dazu, das
Vertrauen zur Erlangung der Gerech-
tigkeit vor Gott, das heifit des Heils
anstatt auf Gott mehr auf sich selbst zu
setzen? Erfahrt sich nicht gerade der
ernsthaft Siihnende trotz Lossprechung
und guter Werke immer tiefer in die
Siinde verstrickt?

Solche Gedanken fiihren Luther wahr-
scheinlich im Friihjahr 1513° zu jener
Entdeckung, die spater zum reformato-
rischen Hauptanliegen werden wird,
zur Lehre von der Rechtfertigung des
Siinders allein aus dem Glauben. Was da-
mals geschah, l4sst sich mit H. Fausel
wie folgt schildern: Luther bereitet sich
in der Turmstube des schwarzen Klos-
ters zu Wittenberg auf die Psalmenvor-
lesung vor, die er im August des Jahres
halten will. Da iiberwaltigt ihn von
neuem seine verborgene Qual; denn er
liest die Worte: ,Errette mich durch
deine Gerechtigkeit!” (Ps 31,2). Ist das
nicht ein Hohn, dass der Richter, in

dem die Strenge des Gesetzes verkor-
pert ist, um Erlosung angefleht wird, dass
der Richter der Retter sein soll? Luther
kommt an dieser Frage nicht mehr vor-
bei. Er ist an einem Punkt angelangt,
wo es kein Zuriick mehr gibt. Die ver-
niinftige Mafligung seiner Pein, die
vorsichtig-kluge Verteilung seiner Last
auf Gnade und Werk, zu der ihn das
Kloster ... iiberreden wollte, hat er hin-
ter sich gelassen. Seine Anfechtungen
treiben ihn weiter. Aber kam er vor-
wirts? Vor ihm ist ja kein anderer als
der gerechte Gott, vor dem er flieht,
nichts anderes, als die Gerechtigkeit
Gottes, der sein Leben t6dlich bedroht.
Luther will und muss endlich wissen,
was ,Gerechtigkeit Gottes’ in der
Schrift bedeutet. Aber er liest im Ro-
merbrief nichts anderes, als was er
schon weifs: Im Evangelium offenbart sich
die Gerechtigkeit Gottes. Ist das wahr?
Ist das Evangelium eine Erscheinungs-
form des Gesetzes? Luther rast mit
wiitendem und verstértem Gewissen,
er ist dem Paulus von Herzen feind,’ er
kampft verzweifelt um das Verstandnis
dieser Stelle, weil sein Leben daran
hingt® bis das Wunder an ihm ge-
schieht, sich die verschlossene Schrift
durch Gottes Barmherzigkeit, durch
das Eingeben der Gnade, durch die
Erleuchtung des Heiligen Geistes off-
net, bis er erkennen darf: Die Gerechtig-
keit Gottes offenbart sich im Evange-

3

s

@

Manche Forscher setzen den Zeitpunkt der reformatorischen Entdeckung spéter an, etwa zwischen
»~Herbst 1513 und 1514” (H. Bornkamm) oder auch erst im Friithjahr 1618 (Ernst Bizer, fides ex auditu,
1958; Kurt Aland, Der Weg zur Reformation, 1965).

1538 schildert Luther seine Feindschaft gegen Paulus: ,Jenes Wort ,Gerechtigkeit Gottes’ ist in
meinem Herzen [wie] ein Donnerschlag gewesen. Denn wenn ich unter dem Papsttum las
(Ps 31,2): ,In deiner Gerechtigkeit errette mich’ und (Ps 86,11) ,in deiner Wahrheit’ so glaube ich als-
bald, jene Gerechtigkeit sei der strafende Grimm des géttlichen Zorns. Ich war dem Paulus von Herzen
feind, wenn ich las: ,Die Gerechtigkeit Gottes wird durchs Evangelium offenbart’ (Rém 1,17)”.
(TR 4,4007).

Im September 1540 erinnert sich Luther in einer Tischrede: ,Am Anfang, wenn ich im Psalter las und
sang: ,In deiner Gerechtigkeit erlose mich!’ — da erschrak ich allemal und war den Worten feind:
,Gerechtigkeit Gottes’, ,Gericht Gottes’, ,Werk Gottes’. Denn ich wusste nichts anderes, als dass
,Gerechtigkeit Gottes’ sein strenges Gericht bedeutete. Nun sollte er mich auch noch von seinem stren-
gen Gericht erretten? Da wire ich ja ewig verloren!” (TR 5,5247)



Seigfried/Ein Meilenstein der Okumene

187

lium.”® Luther: ,Die Worte ,gerecht’
und ,Gerechtigkeit Gottes’ wirkten auf
mein Gewissen wie ein Blitz; horte ich
sie, so entsetzte ich mich: Ist Gott
gerecht, so muss er strafen.” Aber als
ich einmal in diesem Turme ... iiber die
Worte (Rom 1,17): ,Der Gerechte wird
seines Glaubens leben’ und ,Gerechtig-
keit Gottes’ nachsann, dachte ich als-
bald: Wenn wir als Gerechte aus dem
Glauben leben sollen und wenn die
Gerechtigkeit Gottes jedem, der glaubt,
zum Heil gereichen soll, so wird sie
nicht unser Verdienst, sondern die Barm-
herzigkeit Gottes sein. So wurde mein
Geist aufgerichtet, denn die Gerechtig-
keit Gottes besteht darin, dass wir durch
Christus gerechtfertigt und erlost werden.
Nun wandelten sich mir jene Worte in
liebliche Worte: In diesem Turm hat
mir der Heilige Geist die Schrift geof-
fenbart”® Die , Gerechtigkeit, die vor Gott
gilt”, ist also nach Rém 1,17 nicht die
menschliche Gerechtigkeit, ,die im ver-
zehrenden Feuer der Gerechtigkeit ver-
geht, sondern die von Gottes Barm-
herzigkeit dem Siinder aus Gnaden
verliehene Gerechtigkeit, welche ihm im
Glauben zuteil wird”.® Luther ver-
gleicht das Erreichen dieser Erkenntnis
mit der Neugeburt aus einem Trauma:
.50 ziirnte ich Gott, wenn nicht in ge-
heimer Lésterung, so doch mindestens
mit gewaltigem Murren, indem ich
sagte: nicht genug damit, dass die elen-
den und ewig verlorenen Siinder infol-
ge der Erbsiinde mit Unheil aller Art
durch das Gesetz der Zehn Gebote

bedriickt werden - nein, Gott will
[auch noch] durch das Evangelium auf
den alten Schmerz neuen Schmerz hau-
fen und auch durch das Evangelium uns
seine Gerechtigkeit und seinen Zorn
drohend entgegenhalten! So raste ich mit
wiitendem und verstortem Gewissen,
und doch schlug ich mich an jener Stel-
le riicksichtslos mit Paulus herum, da
ich glithend danach lechzte, zu wissen,
was Sankt Paulus wolle. Solange, bis
ich endlich unter Gottes Erbarmen,
tage- und nédchtelang nachdenkend,
meine Aufmerksamkeit auf den [inne-
ren] Zusammenhang der Worte richte-
te, namlich ,die Gerechtigkeit Gottes
wird darin offenbart, wie geschrieben
steht: Der Gerechte lebt aus dem Glau-
ben’ ... Hier fiihlte ich mich vollig neu
geboren und als wire ich durch die
gedffneten Pforten ins Paradies selbst ein-
getreten. Da zeigte mir sogleich die
ganze Schrift ein anderes Gesicht. Dar-
auf durchlief ich die Heilige Schrift,
wie’s das Gedachtnis mit sich brachte,
und sammelte auch in anderen Aus-
driicken die entsprechende Uberein-
stimmung, wie zum Beispiel ,Werk
Gottes’ das heifit das Werk, das Gott in
uns schafft; Kraft Gottes’, durch welche
er uns kriftig macht; ,Weisheit Gottes’,
durch welche er uns weise macht; ,Stirke
Gottes’, ,Heil Gottes’, ,Ehre Gottes’. So
grofs vorher mein Hass war, womit
ich das Wort ,Gerechtigkeit Gottes’ ge-
hasst hatte, so grofs war jetzt die Liebe,
mit der ich es als allersiiflestes Wort
rihmte.”

¢ H. Fausel, Doktor Martin Luther. Leben und Werk, 1483-1521, GTB Siebenstern, Bd 411, Stuttgart

*1977, 53.

~

1545 erinnert sich Luther in der Vorrede zu Bd I der Lateinischen Werke: , Aber ich liebte den gerech-

ten und die Siinder strafenden Gott nicht, ja ich hasste ihn; denn ich fiihlte mich so sehr ich auch
immer als untadeliger Monch lebte, vor Gott als Siinder mit einem ganz und gar ruhelosen Gewis-
sen und konnte das Vertrauen nicht aufbringen, er sei durch meine Genugtuung versdhnt”.

¢ Diese Gedanken duflert Luther im Juni oder Juli 1532 in einer Tischrede (TR 3,3232,10; vgl. auch

TR 5,5247; TR 4,4007).
° Fausel a.a.O. 53.

' Vorrede zum Band I der Lateinischen Werke (1545), WA 54,185,14ff.



188

Seigfried/Ein Meilenstein der Okumene

2. Das reformatorische Verstindnis der
Rechtfertigung

(1.) Wesen der Rechtfertigung

Nach seiner reformatorischen Wende
betrachtet Luther das miihsam errun-
gene Rechtfertigungsverstindnis als
~Hauptartikel” der christlichen Bot-
schaft, der , Meister und Fiirst, Herr-
scher, Lenker und Richter iiber alle Arten
von Lehre” ist und welcher ,erhilt und
regiert jegliche kirchliche Lehre und richtet
unser Gewissen vor Gott auf”." ,Wenn
dieser Artikel steht, steht die Kirche; wenn
er fillt, fallt die Kirche”."

Im Augsburger Bekenntnis spricht Arti-
kel 4 von der Rechtfertigung des Siin-
ders allein aus Gnade (sola gratia), allein
um Christi willen (solo Christo), allein
aus Glauben (sola fide), nicht durch
Werke (non ex operibus) mit folgenden
Worten: ,Weiter wird gelehrt, dass wir
Vergebung der Siinde und Gerechtig-
keit vor Gott nicht durch unser Verdienst,
Werk und Genugtuung erlangen konnen,
sondern dass wir Vergebung der Siinde
bekommen und vor Gott gerecht wer-
den aus Gnade um Christi willen durch
den Glauben (gratis iustificentur propter
Christum per fidem), [ndmlich] wenn
wir glauben, dass Christus fiir uns ge-
litten hat und dass uns um seinetwillen
die Siinde vergeben, Gerechtigkeit und
ewiges Leben geschenkt wird. Denn
diesen Glauben will Gott als Gerechtig-
keit, [die] vor ihm [gilt], ansehen und
zurechnen, wie der heilige Paulus zu
den ROmern im dritten und vierten
[Kapitel] sagt.”™ Fiir Luther und die
mit ihm verbundenen Reformatoren ist
also die Rechtfertigung ein Heilsakt,

der sich in einem dreifachen Allein
vollzieht: sola gratia, sola fide, solo Chris-
to! Andere Alleins folgen: Gott allein,
das Wort allein, die Schrift allein bewir-
ken jenes Geschehen, durch welches
den Menschen das rettende Wort der
Vergebung und Versohnung zugesprochen
wird, wodurch er also gerecht, erlost
und heil wird. Dem alles bestimmen-
den ,Gott allein” im Rechtfertigungs-
geschehen entspricht auf seiten des
Menschen der ,Glaube allein”, das
heifit die gnadenhaft geschenkte An-
nahme des Heils. Nicht wir erlosen uns,
nicht die Kirche erlost uns, sondern Gott
in Christus durch Gnade im Glauben.
Néaherhin bedeutet das eine dezidier-
te Neubestimmung des scholastischen
Glaubensverstindnisses. Glaube ist fiir
Luther keineswegs ein Fiirwahrhalten be-
stimmter, von der kirchlichen Autoritét
vorgelegter Glaubensinhalte, sondern
Vollzug glaubigen Vertrauens [fiducia]
auf das gottliche Heilshandeln in
Christus. Nicht gute Werke (auch des
Glaubens) machen den Menschen ge-
recht, sondern die Annahme der gnadi-
gen Gerechtsprechung von seiten Got-
tes. Glaube ist dabei weniger eine aktive
Kraft als ein passives Empfangsorgan.
Positiv gesehen ist der Glaube das Ver-
trauen auf die Barmherzigkeit Gottes
und auf Christi Erlésungswerk (Fidu-
zialglauben). Beim einzelnen ereignet
sich die Rechtfertigung, wenn er im
Glauben darauf vertraut, dass die
Barmherzigkeit Gottes und das Erlo-
sungswerk Christi fiir ihn personlich
Geltung haben.

Die Rechtfertigung des Siinders ohne
Verdienst und Genugtuung macht gute

" WA 39,205. Vgl. auch: Das Augsburger Bekenntnis, Art. 4; die Schmalkaldischen Artikel, Teil II,

Art. 1 u.a.

2 WA 40,I11,352,3 (articulus stantis aut cadentis ecclesiae); Apol. IV (= BSLK 159,1f); Schmalk.
Art. (= BSLK 415,21-416,6); FC II, 6 (BSLK 916,21-23).

13 Zitiert nach: Unser Glaube. Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche, GTB
Siebenstern, Bd 1289,62; vgl. dazu Schmalkaldische Artikel (1537) Artikel 1.



Seigfried /Ein Meilenstein der Okumene

189

Werke als Folge der Rechtfertigung nicht
bedeutungslos. Auch fiir Luther bringt
jeder gute Baum gute Friichte, und ,es
ist unmoglich, dass der Glaube ohne
eifrige, zahlreiche und grofle Werke
ist”.* Fiir ihn jedoch gilt die unum-
kehrbare Reihenfolge: Der Glaube geht
den Werken voraus! Die Werke folgen
dem Glauben! Die guten Werke haben
fir Luther im Gegensatz zur Lehre
mancher Scholastiker keinerlei Ver-
dienstcharakter fiir das Heil.

Auch Gnade sieht Luther anders als die
meisten seiner scholastischen Zeitge-
nossen. Sie ist keineswegs eine Eigen-
schaft (= Anhéngsel) der menschlichen
Seele, sondern jene Gunst Gottes (favor
Dei), durch welche dem Siinder die
Rechtfertigung ohne jegliche Bedin-
gung oder Vorleistung geschenkt wird.
Sie ist Geschenk Gottes, vollig unabhén-
gig von menschlichen Werken oder
Verdiensten. Rechtfertigung ist foren-
sisch, das heifit gerichtlich, zu begrei-
fen. Es geht um Gerechtsprechung des
Menschen durch den gottlichen Rich-
ter. Dabei ist an das Forum, das heifst
den Gerichtshof des Jiingsten Gerichts
gedacht. M.a.W.: Das im Zuspruch des
Evangeliums ergehende und im Glau-
ben angenommene Urteil Gottes nimmt
die eschatologische (endgerichtliche)
Entscheidung jetzt schon vorweg. Fo-
rensische Rechtfertigung ist Gottes Werk,
»durch das er den siindigen Menschen,
der an Christus glaubt, aus reiner
Gnade, namlich umsonst von den Siin-

den losspricht: und ihm die Vergebung
der Siinden schenkt, und die Gerechtig-
keit Christi so zurechnet, dass er voll
und ganz versohnt und zum Sohn ange-
nommen, von Schuld und Strafe der
Siinde befreit wird, und die ewige Selig-
keit erlangt.”

Wahrend das tridentinische Dekret
tiber die Rechtfertigung allen Wert da-
rauf legt, dass Gottes Gerechtigkeit
beim Menschen auch ankommt (inhaeret)
und erfahrbare Veranderungen bewirkt,
dass also Gottes Gerechtigkeit zu der je
eigenen Gerechtigkeit (iustitia sua) des
Gerechtfertigten wird, bleibt hier die
Rechtfertigung bewusst in der Unanschau-
lichkeit des gottlichen Wirkens, das
nicht am Menschen feststellbar ist (vgl.
DH 1529; 1530; 1561).

(2.) Zwei Momente der Rechtfertigung
(Schaubild Nr. 1)

Die richterliche Rechtfertigung des
Menschen hat zwei Momente: Siinden-
vergebung (pars privativa), die das weg-
nimmt, was in uns ist (Siinde) und
Zurechnung der Gerechtigkeit Christi
(pars positiva) als Rechtfertigung: Gott
schenkt das, was nicht in uns ist und
nicht mit uns verbunden ist: das heif3t,
er rechnet (imputiert) uns die Gerech-
tigkeit des Gehorsams Christi zu. Da-
mit ist gesagt: Nicht nur die Siinden-
vergebung ist Gottes Werk, sondern
auch die Zuerkennung der Gerechtig-
keit Christi. Unsere Gerechtigkeit ist
eine blofs zugerechnete Gerechtigkeit

Schaubild 1

Zwei Momente der Rechtfertigung:

< privati
Rechtfertigung (forensisch) (pars privativa)
Zurechnung der Gerechtigkeit

Siindenvergebung

(pars positivaliustitia imputativa)

Y WA 7,231.

** L. Hutter, Compendium locorum theologicorum (1610), XII.



190

Seigfried /Ein Meilenstein der Okumene

(iustitia imputativa)! Auch hier geht es
wieder einzig und allein darum, das
Tun Gottes zu betonen. Nicht menschli-
ches Tun, sei es auch ganz allein durch
Gott ermdglicht, sondern allein der
Gehorsam Christi ist entscheidend.

(3.) Ursachen der Rechtfertigung
(Schaubild Nr. 2)

Die reformatorische Lehre kennt wie
die scholastische Metaphysik drei
Griinde (= Ursachen) der Rechtferti-
gung: (1) Gottes Gnade! (2) Verdienst
Christi! (3) Glaube, der die gottlichen
Gnadengaben in der Verheiflung des
Evangeliums ergreift.

(1) Gnade ist aber keine eingegossene
seinshafte Seeleneigenschaft (infusus
caritatis habitus), sondern die gottliche
Gunst (favor Dei), letztlich die gottliche
Liebe, welche Gott zur Rechtfertigung
des Siinders motiviert.

(2) Verdienst Christi ist der Gehorsam im
ganzen Leben Jesu. Allein in der Ge-
rechtigkeit Christi wird Gottes Wirk-
samkeit zu unserem Heil anschaulich.
Gerechtigkeit ist somit nicht innere
Wirkung, die der Mensch selbst in sei-
nen Vollziigen von guten Werken

duflern miisste, sie ist vielmehr das
Evangelium als Glaubensvoraussetzung.
Gerechtigkeit bezieht sich nicht auf
menschliche Fahigkeiten und Befind-
lichkeiten, sondern auf Christus.

(3) Dritter Grund ist der von Gott
geschenkte Glaube. Die reformatorische
Lehre sieht jedoch den Glauben als aus-
schlieflliche gottliche Wirkung im (nicht
am) Menschen, m.a.W.: Es ist zwar
mein Glaube, welcher jedoch ganz Got-
tes Werk ist. Lasst sich hier nicht doch
wieder die katholische Konzeption
erahnen, die auch vom donum, das
heifit Geschenk spricht?' Diese Frage
bleibt bestehen. Auch hier scheint es
letztlich wieder nur darum zu gehen, die
Prioritit des gottlichen Handelns in allem
zu betonen. Der Glaube darf nicht ge-
trennt von seinem Gegeniiber, das heifst
getrennt von der im Evangelium angebo-
tenen Rechtfertigung um Christi willen
betrachtet werden. Er ist das gottliche
Geschenk des Erkennens und Vertrauens,
in welchem sich der Mensch dieses
Angebot aneignet.

Diese drei Rechtfertigungsgriinde der
protestantischen Lehre bestimmen die
Rechtfertigung nicht nur streng und

Schaubild 2

Ursachen (causae) der Rechtfertigung:

Gottes Gnade (gratia = favor Dei)

Ursachen der Rechtfertigung

Verdienst Christi (meritum Christi)
Glaube (fides)

' Luther selbst scheint die Unterscheidung zwischen gratia als duBerer favor Dei und donum als
innere Veranderung (Hilfe) zu kennen. Vgl. E. Iserloh, Gratia und Donum, Rechtfertigung und Heili-
gung nach Luthers Schrift ,Wider den Lowener Theologen Latomus” (1521), in: Cath 26 (1970)
67-83; ders., Der frohliche Wechsel und Streit. Zu Th. Beers Werk iiber die Grundziige der Theologie
Luthers, in: Cath 36 (1982) 109: Iserloh sieht das Donum nicht als neue Seelenqualitat, aber als Rela-
tion: ,,Das Fundament der neuen Relation zu Gott ist auf seiten des Menschen das Donum, die
Gerechtigkeit und der Glaube. Diese sind das geringere Gut, ... sind aber seinshaft, ... Zur Heilung
kommt es durch das Donum, das dem Gerechtfertigten mit der Gnade zuteil wird und dann am
Werk ist, ,die Siinde auszufegen, die schon der Person vergeben ist' (WA 8,107). Auf das Donum als
gratia intra nos kann Luther sogar die Bezeichnung gratia gratum faciens anwenden (WA 40 I 226)";
Vgl. dazu L. Ulrich, Sind die Lehrverurteilungen des 16. Jahrhundert wirklich nicht mehr kirchen-
trennend?, in: Demmer-Ducke (Hg.), Zum 65. Geburtstag: EThSt 64, Leipzig 1992, 330-341; bes. 85ff;
O.H. Pesch, Die Theologie der Rechtfertigung bei M. Luther und Thomas v. Aquin, Mainz 1967,
1985.



Seigfried/Ein Meilenstein der Okumene

191

ganz als Gottes Werk, sie verweisen
auch auf die Unanschaulichkeit des gott-
lichen Wirkens im Menschen zuriick,
welches allein anschaulich wird im
Evangelium Christi. Die reformatori-
schen Rechtfertigungsgriinde stellen
auf einzigartige Weise heraus, dass die
Rechtfertigung des Siinders alleiniges
Werk Gottes ist. Rechtfertigung erlangt
der Siinder nicht aus eigenen Kriften
und Bemiihungen, seine Gerechtigkeit
ist vielmehr eine fremde Gerechtigkeit
(iustitia aliena), eben die Gerechtigkeit
Christi. Quelle aller Rechtfertigung ist
Christus: ,,Um Christi willen werden
wir als Gerechte anerkannt”.” Wir kon-
nen die Rechtfertigung nur als Ge-
schenk empfangen. M.a.W.: ,Die christ-
liche Gerechtigkeit ist eine passive, die
wir nur empfangen, wo wir nichts wir-
ken, sondern nur erdulden, dass ein
anderer, naimlich Gott, in uns wirkt”."

(4.) Gottes Alleinwirksamkeit

(Schaubild Nr. 3)

Die Alleinwirksamkeit Gottes wird deut-
lich gemacht durch eine Reihe von Aus-
schlusswortchen (particulae exclusivae):
ohne Verdienst (absque meritis), nicht
durch Werke (non ex operibus), ohne

Gesetz (sine lege), umsonst (gratis), wel-

che sich alle mit ,,allein aus dem Glauben”

(sola fide) zusammenfassen lassen. Sie

betonen nochmals:

— Unsere Werke und unser Vertrauen auf
eigene Verdienste sind, wo es um die
Rechtfertigung vor Gott geht, ganz
ausgeschlossen.

— Nur der Glaube ist Mittel und Werk-
zeug, wodurch Gottes Gnade und das
Verdienst Christi angeeignet werden.

- Erneuerung, Heiligung und gute Werke
(also am Menschen feststellbare Ver-
danderungen) durfen nicht als Bedin-
gungen des gottlichen Heilshandelns
gesehen werden."”

All das lasst erkennen: Im Vergleich
mit der katholisch-tridentinischen
Rechtfertigungslehre kann die protes-
tantische Tradition als Versuch betrach-
tet werden, die Unanschaulichkeit des
gottlichen Heilstuns so festzuhalten,
dass Gottes Alleinwirksamkeit auf keine
Weise gefdhrdet wird. Aber diese
Stiarke der reformatorischen Lehre ist
zugleich auch ihre Schwiche: Weil Got-
tes Tun im Menschen véllig unan-
schaulich bleibt, reduziert sich seine
Erfahrbarkeit allein auf das Horen der

Schaubild 3

sola fide

Alleinwirksamkeit Gottes

Verdienst (absque meritis)
ohne Werke (non ex operibus)

Gesetz (sine lege)

Bedingung (sine conditione)

umsonst (gratis)

durch Schrift (sola scriptura)
allein < durch Gnade (sola gratia)
durch Christus (solo Christo)

P. Tillich:
»protestantisches
Prinzip“

7 WA 39,1,83.
'* WA 40,141

" Die Sola-fide-Formel (oft erweitert um sola scriptura, sola gratia, solo Christo) bezeichnet Paul Tillich
als ,protestantisches Prinzip”, welches anzeigt, dass dort, wo es um das Heil des Menschen geht,

Gott allein wirksam ist.



192

Seigfried/Ein Meilenstein der Okumene

Predigt (solum verbum) und den Emp-
fang des Sakramentes (solum sacramen-
tum). Jede religidse Selbsterfahrung in
psychischen Akten muss geradezu aus-
geschlossen werden.”

(5.) Vertiefende Uberlegungen

Kann jedoch die reformatorische
Glaubenslehre iiber die Jahrhunderte
hin an der allein forensisch/gerichtlich
begriffenen Rechtfertigung festhalten?
Muss sie Rechtfertigung letztlich nicht
doch auch als effektives Wirken am Men-
schen begreifen? Bewirkt das gottliche
Tun nicht doch im Inneren des Men-
schen eine effektive Gerechtmachung? Bei
Luther selbst ist sie gewiss keine ein-
deutig seinshafte Gerechtigkeit des Men-
schen, keine Beschaffenheit der Seele im
scholastischen Sinn, sondern bleibt
eine christologische Wirklichkeit. Indem
der Glaube Christi Gerechtigkeit an-
nimmt, wird Christus im Herzen des
Gerechtfertigten gegenwartig: ,Dann
lebt der Gerechte nicht selbst, sondern
Christus in ihm, weil durch den Glauben
Christus innewohnt.”* Bewirkt aber
Christus nicht doch so etwas wie die
Wiedergeburt des Gerechtfertigten oder
den Anfang der neuen Schopfung (ini-
tium creaturae novae)? Innerer Erneue-
rung folgen doch freudiger Gehorsam
gegeniiber dem goéttlichen Willen,
Kampf gegen das Bose und Taten der
Nachstenliebe. Es ist jetzt schon etwas
wirklich, wenn sich auch der Blick
immer auf die eschatologische Gerech-
tigkeit richtet: ,, Unsere Rechtfertigung
ist noch nicht vollendet; sie ist im Wir-
ken und Werden ... sie wird vollendet

werden bei der Auferstehung der
Toten”.Z

Hier lasst sich eine gewisse Nihe zur
katholischen Lehre nicht leugnen: ,Die
tridentinische ~ Rechtfertigungslehre
schliet ja an die unanschauliche Wirk-
samkeit Gottes in der Eingieffung der
gnadenhaften Gerechtigkeit den Prozess
des Wachstums an, in dem der Mensch
durch Betdtigung der ihm {ibertra-
genen gnadenhaften Fahigkeit selbst
an seiner Heiligmachung mitarbeitet.
Die reformatorische Anschauung da-
gegen kann keinen Prozess annehmen,
will sie nicht quantitieren und eben
damit die Heilsgewissheit gefahrden”.
Aber der Glaube lasst sich ,nicht nur die
fremde Gerechtigkeit Christi zurechnen ...,
sondern eben darin selbst [ist er] die
Gerechtigkeit ..., die Gott gelten lisst”.®
Glaube ist ja nach reformatorischem
Verstandnis ,,nicht nur eine Kenntnis
(notitia), sondern vielmehr will er das
empfangen und ergreifen, was in der Ver-
heiung von Christus angeboten wird.
Dieser Gehorsam gegen Gott, die ange-
botene VerheifSung empfangen zu wol-
len, ist nicht weniger ein Gottesdienst als
die Liebe. Gott will, dass man an ihn
glaubt, er will, dass wir von ihm selbst
Gutes empfangen, und er bezeichnet das
als den wahren Gottesdienst.”* In der
Apologie des Melanchthon heifit es:
,Der Glaube ist — recht verstanden — eine
Gerechtigkeit, weil er ein Gehorsam ge-
geniiber dem Evangelium ist. Denn
bekanntlich hat der Gehorsam gegen-
tiber dem Erlass eines Hohergestellten
wirklich den Anschein einer austeilen-
den Gerechtigkeit (distributiva iusti-

®» Zum reformatorischen Rechtfertigungsverstindnis vgl. F. Mildenberger, Theologie der lutherischen
Bekenntnisschriften, 1983, II, 29-45; ebd. IV, 66—86.

2 WA 2,502.
2 WA 39,1,252.

= F. Mildenberger/H. Assel, Grundwissen der Dogmatik, 210.
# Unser Glaube. Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche, GTB Siebenstern,

Bd 1289, 21987, 1996 (Nr. 227-28).



Seigfried/Ein Meilenstein der Okumene

193

tia).”* Aber Melanchthons Ansicht,
dass der Glaube selbst die effektive Ge-
rechtigkeit ist, hat man in der reformato-
rischen Theologie als Gegenthese gegen
die katholische Lehre von der Heilig-
machung nicht durchgehalten. Dafiir
gibt es zahlreiche Griinde. Man miisste
zum Beispiel aufweisen, wie mit dem
Glauben selbst die Friichte des Glau-
bens, Liebe gegen Gott und den Nach-
sten so unmittelbar verbunden sind,
dass an ihnen dieser Glaube aufweis-
bar ist. Damit wére man aber in der
Problematik gewesen, die man vermei-
den wollte. Deswegen fiihrt die refor-
matorische Rechtfertigungslehre eine
weitere Unterscheidung ein: (1) zuge-
rechnete Gerechtigkeit des Glaubens; (2)
angefangene Gerechtigkeit des neuen
Gehorsams oder der guten Werke.

Diese Begrifflichkeit halt sich auch
dann durch, als Luthers Formulierung
des ,zugleich gerecht und Siinder”
(simul iustus et peccator) wegen ihrer
Paradoxalitiat in Vergessenheit gerit.
Diese schwer verstindliche Formel kann
trotz allem die Grundtendenz des
lutherischen Verstdndnisses verdeutli-
chen: Gottes unanschauliche Alleinwirk-
samkeit ist es, die den Menschen recht-
fertigt! Die reformatorische Lehre halt
immer streng daran fest, dass von einer
am Menschen feststellbaren Verinderung
zum Guten hin abgesehen werden
muss. Die Rede von der angefangenen
Gerechtigkeit besagt nicht mehr und

nicht weniger, als dass der Mensch mit
ihr nicht zu Ende kommt, weil er in die-
sem Leben Siinder bleibt und darum
allein auf Gottes Gerechtigkeit in Chri-
stus sein Vertrauen setzen soll. Nicht
die angefangene Gerechtigkeit ist es,
durch die der Mensch vor Gott gerecht
ist, sondern allein die imputierte (zuge-
rechnete) Gerechtigkeit Christi. Freilich
ladt man sich damit ein Problem auf,
das die weitere Entwicklung der Lehre
schwer belastet: Wie stehen Rechtferti-
gung und Heiligung zueinander?*
Schon 1967 differenziert O.H. Pesch
Luthers ,,Simul iustus et peccator” im
Blick auf zwei sinnverwandte Formeln
dahingehend, dass die ,iustitia externa
et aliena” im Okumenischen Dialog
eine Rolle spielen kann: Die Varianten
»peccator in re, iustus in spe” (Stinder
dem Tatbestand nach, Gerechter im
Hoffnungsstand)? und ,partim iusti,
partim peccatores” (teils Gerechte, teils
Siinder)? betonen jeweils den ethischen
und eschatologischen Aspekt des luthe-
rischen Verstidndnisses, dessen Total-
aspekt die Simul-Formel ausdriickt.
,Luther lehrt ... eine wirkliche Koexis-
tenz von Siindersein und Gerechtsein
beide bestehen miteinander als
wahr-wirkliche Qualifikationen desselben
Menschen”.” Das Rechtfertigungsge-
schehen ist aber kein Als-ob-Gesche-
hen, sondern ,wegen der bleibenden
Stinde ist [es] ... ein dauerndes Gesche-
hen ... Die Gerechtigkeit des Menschen

5 Ebd. 222 (Nr. 308).

* Luthers Formel (simul iustus et peccator) wurde erst im 20. Jahrhundert wieder aufgegriffen:
vgl. dazu R. Hermann, Luthers These ,gerecht und Stinder zugleich’, ('1930; 21960); ferner H. Assel,
Der andere Aufbruch — die Lutherrenaissance: Urspriinge, Aporien und Wege. Karl Holl, Emanuel
Hirsch. Rudolf Hermann (1910-1935), 1994, 395-426.

I
N

Vgl. WA 56, 272,17 ,,... Zugleich gerecht und Siinder, Siinder dem Tatbestand nach, aber gerecht aus

Anrechnung und VerheiSung”. Die angerechnete ,fremde Gerechtigkeit” ist ein eschatologisches

Gut, weil jetzt verheiflen.

,Partim iusti, partim pecatores” meine, dass Siinde und Gerechtigkeit immer noch gleichzeitig, aber

nicht gleichwertig in uns sind. M.a.W., der Beginn der neuen Kreatur ist koexistent mit der Siinde, die

weiterhin ,,auszutreiben” ist.

* O.H. Pesch, Die Theologie der Rechtfertigung a.a.O. 110; Vgl. dazu ders., in: U. Kiihn/O.H. Pesch,
Rechtfertigung im Gespréch zwischen Thomas und Luther, Berlin 1967, 37-82, hier 58.



194

Seigfried /Ein Meilenstein der Okumene

ist also niemals ein Gerechtfertigtsein,
sondern ein stindiges Gerechtfertigt-
werden.”® ,Rechtfertigung und Ge-
rechtigkeit sind streng personal und
relational zu fassen”,” als neue Bezie-
hung Gottes zu uns, die aber auch fiir
uns wirklich existiert. Diese Neuinter-
pretation hat einen entscheidenden
Einfluss auf die Entstehung der ,Ge-
meinsamen Erklarung”.

II. Trienter Dekret
iiber die Rechtfertigung
(13. Januar 1547/de iustificatione)

1. Der existentielle Ansatz des triden-
tinischen Rechtfertigungsdekretes (1547)

Luthers Anliegen ist in der abendlén-
dischen Erlosungslehre (vgl. die Satis-
faktionslehre des Anselm) vorbereitet.
Selbst das Zweite Vatikanische Konzil
greift das ,Solus Christus” auf: ,Einzig
Christus ist Mittler und Weg zum Heil”.*
Um jedoch protestantisch-katholisches

Einerlei zu vermeiden, sollen zunichst
auch die Differenzen herausgestellt
werden. Dabei gilt: Ohne die Kontro-
verse auf dem Stand des 16. Jahrhun-
derts zu fixieren, soll die katholisch-
evangelische = Rechtfertigungsproble-
matik gerade auch in ihrer ,klassischen
Gestalt” zur Sprache kommen:

Es ist gewiss eine Stédrke des tridentini-
schen Rechtfertigungsdekrets, dass es
Rechtfertigung nicht nur lehrmiflig be-
schreibt, sondern sie auch ins religidse
Leben tibertragt: Rechtfertigung ist hier
ein Vorgang, der am Menschen eine
kenntliche Verinderung bewirkt. Der
Siinder wird nicht nur gerecht erklirt
(und bleibt seinsméflig derselbe Siin-
der), er wird gerecht gemacht.

2. Tridentinisches Verstindnis von
Rechtfertigung

Das Dekret unterscheidet zwischen
Voraussetzung und Vorbereitung und der
Rechtfertigung selbst: (Schaubild Nr. 4)

Schaubild 4

1. Voraussetzung
(prae-positio)

gratia praeveniens)
(praeparatio/dispositio/DH 1526.1527)

(DH 1528)

Voraussetzung, Vorbereitung und Rechtfertigung selbst

Verlust der Unschuld durch Ursiinde (DH 1521)
(natura laesa, nicht totaliter corrupta)

Freiheit, nein zu sagen (Verantwortung)
Verdienst Christi (DH 1522.1523)

2. Vorbereitung [durch zuvorkommende Gnade/

3. Rechtfertigung selbst < Vergebung der Siinden
Heiligung und Erneuerung (aus Ungerechtem wird Gerechter)

Glaube aufgrund des Horens
Einsicht in die eigene Siindhaftig-
keit und Hoffnung auf Gnade

Anféngliche Gottesliebe
Entschluss zu Taufe und Neuanfang

* O.H. Pesch, Theologie der Rechfertigung a.a.O. 174.

% Vgl. ebd. 185.

*# LG 14: ,,Unus enim Christus est Mediator ac via salutis ...".



Seigfried /Ein Meilenstein der Okumene

195

(1.) Voraussetzung ist, dass alle Men-
schen durch die Siinde der Stammel-
tern die Unschuld verlieren. Sie sind
so sehr unter der Macht der Siinde und
des Todes, dass sie sich daraus aus eige-
nen Kriften nicht befreien konnen
(DH 1521). Die menschliche Natur ist
jedoch nicht total zerstdrt (corrupta),
sondern nur verwundet (laesa). Der
Mensch hat wenigstens die Freiheit,
auch nein zu sagen (vgl. DH 1555; 1521).
Aus der Macht der Siinde kann der
Mensch nur durch Christi Verdienst
gerettet werden (DH 1521.1522.1523.
1551.1552.1560).

(2.) Vorbereitung (= praeparatio/disposi-
tio/DH 1526.1527) auf die Rechtferti-
gung geschieht nicht ohne die zuvor-
kommende Gnade (gratia praeveniens).
Ohne Gnade kann sich der Mensch
nicht einmal vorbereiten und doch bleibt
er selbst dabei nicht ganz untitig. Er
lasst sich von Gottes Geist in seiner
Freiheit anriihren. Er konnte die Er-
leuchtung durch den Hl. Geist, die
geistige Erweckung auch ablehnen (DH
1525; 1554; 1555; 1553).

Unter der zuvorkommenden Gnade
kommt es zundchst zum Glauben auf-
grund des Horens ebenso wie zur Ein-
sicht in die eigene Siindhaftigkeit und
Hoffnung auf die Gnade Gottes sowie
die anfiingliche Gottesliebe und schliefilich
zum Entschluss, sich taufen zu lassen.
Unter Glauben aufgrund des Horens ver-
steht das Dekret hier das Vertrauen dar-
auf, dass Gottes Offenbarung und Ver-
heiffung wahr ist. Es ist der Glaube, dass
Gott den Gottlosen aus Gnade durch
die Erlésung in Jesus Christus recht-
fertigen will. Einsicht in die eigene Siind-
haftigkeit fithrt zur Hoffnung, dass Gott
um Christi willen gnadig ist. Anfing-
liche Gottesliebe meint Abscheu und Ekel
vor der eigenen Siinde und damit Um-
kehr und BufSe, die der Taufe vorherge-

hen. Ergebnis der Vorbereitung ist der
Entschluss, sich taufen zu lassen, ein
neues Leben zu beginnen und Gottes
Gebote zu befolgen.

Das tridentinische Rechtfertigungsde-
kret orientiert sich am Modell der Bekeh-
rung eines erwachsenen Heiden, der
durch Vorbereitung zur Taufe gefiihrt
wird. Dieser Vorgang ist zwar geldufig,
aber eigentlich untypisch. Zur Taufe
kommen ja zumeist Sduglinge, die zu
solcher Vorbereitung nicht fahig sind.
Andererseits bleibt das im religiosen
Leben des Katholiken so wichtige Buf3-
sakrament ganzlich unerwahnt, welches
die verlorene Gnade neu mitteilt (vgl.
DH 1542.1543). Auch dieses verlangt ja
eine praeparatio, die sich im Entschluss
zum Empfang des Sakramentes vollen-
det. Die Grundstruktur der beiden Vor-
gange ist vergleichbar, das Bufssakra-
ment wird aber nicht thematisiert.
Offensichtlich sind die tridentinischen
Aussagen zur Rechtfertigungsvorbe-
reitung durch Polemik gegen reformato-
rische Lehren mitgeprédgt: So richtet
sich die Auffassung, dass die Bufie
etwas ganz anderes sei als die Taufe
oder eine blofie Reue gegen die Deu-
tung zum Beispiel des Grofien Kate-
chismus Luthers (1529), welche Bufle
und Taufe nahezu in eins fallen ldsst.
Die Behauptungen, man konne nicht
nur aus Unglauben aus der Gnade
fallen und Glaube koénne es ohne
Gnadenstand geben, richten sich gegen
den reformatorischen Glaubensbegriff, der
allerdings nicht ganz korrekt beschrie-
ben ist.

Was die tridentinische Beschreibung
Vorbereitung nennt, macht nach refor-
matorischem Verstandnis die Rechiferti-
gung selbst aus. Dabei kommt es oft zu
ganz anderer Gewichtung: Glaube, der
aus der Predigt (Horen) kommt; Hoff-
nung auf gottliche Verheiffung, den
Siinder um Christi willen zu recht-



196

Seigfried/Ein Meilenstein der Okumene

fertigen und Liebe zu Gott um des in
Christus ergehenden Gnadenangebo-
tes willen.

(3.) Rechtfertigung selbst (DH 1528)
folgt der Vorbereitung und ist nicht nur
Vergebung der Siinden, ,sondern auch
Heiligung und Erneuerung des inneren
Menschen durch die willentliche An-
nahme der Gnade und der Gaben, auf-
grund derer der Mensch aus einem Un-
gerechten ein Gerechter und aus einem
Feind ein Freund wird, so dass er ,Erbe
geméafl der Hoffnung auf ewiges Le-
ben’ (Tit 3,7) ist” (DH 1528.1561).

(4.) Als Ursachen (causae) der Rechtfer-
tigung nennt das Konzil (DH 1529)
mehrere: (Schaubild Nr. 5)

Zweckursache ist die Ehre Gottes und
Christi sowie das ewige Leben. Wirk-
ursache ist aber der barmherzige Gott,
der umsonst abwidscht und heiligt,
indem er uns mit Heiligem Geist ver-
siegelt und salbt. Verdienstursache ist
der einziggeborene Sohn Gottes, Jesus
Christus, der aus Liebe durch sein heili-
ges Leiden am Holz des Kreuzes Recht-
fertigung verdient und Gott dem Vater
die Genugtuung fiir uns leistet. Instru-
mentalursache der Rechtfertigung ist
das Taufsakrament, welches auch
Glaubenssakrament genannt wird. For-

malursache ist schlieflich die Gerechtig-
keit Gottes und zwar nicht jene, durch
die er selbst gerecht ist, sondern die,
durch welche er uns gerecht macht.

Diese Orientierung an der aristoteli-
schen Ursachenlehre zeigt den unter-
schiedlichen Ansatz des tridentini-
schen Rechtfertigungsgedankens ge-
geniiber dem reformatorischen: Betont
wird, dass Gottes Gerechtigkeit den Men-
schen rechtfertigt, aber zugleich wird
hervorgehoben, dass nun auch wirklich
aus Gottes Gerechtigkeit menschliche
Gerechtigkeit wird. Gottes Wirksamkeit
folgt eine Wirkung am Menschen, weil
jeder Gerechtfertigte seine eigene Ge-
rechtigkeit (iustitiam suam/DH 1529;
vgl. DH 1547) hat. Dass diese Gerech-
tigkeit vom Geber wirklich auf den
Empféanger iibergeht, erweist sich be-
sonders deutlich an der Unterschei-
dungsmoglichkeit zwischen der Ge-
rechtigkeit dieses und jenes Menschen:
Der Gerechtfertigte wird in seinem
Inneren so erneuert, dass er nicht nur als
gerecht gilt, sondern wahrhaft gerecht ist.
Jeder nimmt die eigene Gerechtigkeit
nach dem Maf in sich auf, welches der
Heilige Geist zuteilt, wie er will und
gemifd der Vorbereitung und Mitwir-
kung eines jeden (DH 1529).

Dem reformatorisch gepragten Theolo-
gen erscheint solches Quantifizieren

Schaubild 5

Ursachen
(Causae)

Ursachen der Rechtfertigung

Zweckursache: Ehre Gottes, Christi und ewiges Leben (c. finalis)
Wirkursache: Der barmherzige Gott (c. efficiens)

Verdienstursache: Jesus Christus, weil er durch Leiden und Tod
uns die Rechtfertigung verdient (c. meritonia)

Instrumentalursache: Taufsakrament (c. instrumentalis)

Formalursache: Gottes Gerechtigkeit, mit der
er uns gerecht macht (c. formalis)




Seigfried /Ein Meilenstein der Okumene

197

merkwiirdig, zumal wenn er gewohnt
ist, in der Alternative zu denken: Der
Mensch ist sowohl Siinder als auch Ge-
rechter; Siinder, wenn Gott ihm ziirnt,
Gerechter, wenn er im Glauben die gétt-
liche Zuwendung in Jesus Christus
empfangt. Das tridentinische Dekret
richtet dagegen sein Augenmerk auf
den Vorgang der Verinderung, die dem
Menschen in der Rechtfertigung wider-
fahrt. Weil es die reale Gerechtmachung
betont, kann es von den unterschiedlichen
Voraussetzungen und Bedingungen des
neuen Menschseins nicht absehen. Die
jeweilige Vorbereitung muss in das
Ergebnis des Verdnderungsprozesses
eingehen.

Die Veranderung selbst besteht daher
nicht nur in der Siindenvergebung, hin-
sichtlich welcher sich ein gewisses Ein-
verstandnis zwischen reformatorischer
und tridentinischer Position zeigt. Im
Trienter Verstdndnis ist sie aber zudem
eine positive Gerechtmachung. Diese
wird beschrieben als Eingieflung (in-
fusio) der Gnade beziehungsweise der
,theologischen’ Tugenden Glaube, Hoff-
nung und Liebe (vgl. DH 1530; 1561).
Diese theologischen Tugenden sind
unterschieden von den Wirkungen der
zuvorkommenden Gnade, welche blof§
die freie menschliche Mitwirkung (Vor-
bereitung und Disposition) bewirkt.

Ganz besonders wichtig ist: Die Ein-
giefung der Gnade (infusio gratiae), die
zur Gerechtmachung fiihrt, wird nicht
von einer Mitwirkung des Menschen
abhéngig gemacht, Gott allein bewirkt
sie. Die gottliche Alleinwirksamkeit be-
steht darin, dass sie den Menschen
zu etwas befihigt, wozu er als Siinder
(wie als natiirlicher Mensch, falls er
tiberhaupt als solcher gedacht werden

kann) aus sich selbst nicht fihig ist: zu
glauben, zu hoffen, zu lieben. Nur im
Blick auf diese Befihigung lasst sich
dann von einem Mehr oder Weniger
und vom Wachstum reden (vgl. DH
1535 /iustitiae incrementum).

(5.) Vertiefende Uberlegungen

Wieweit das tridentinische Rechtferti-
gungsdekret von der reformatorischen
Position beeinflusst ist, ist hier ebenso-
wenig zu behandeln wie die Frage, ob
die reformatorischen Anliegen verstan-
den oder nicht verstanden worden
sind.® Wichtig ist jedoch: Auch die hier
behauptete gottliche Wirksamkeit ist als
solche nicht erfahrbar! Erfahrbar ist blof8
der Entschluss, zum Sakrament zu
gehen und seine Ausfiihrung. Darum
folgt mit innerer Notwendigkeit auf
den Empfang der Gnade die Aufforde-
rung, diese begnadete Befahigung auch
zu verwirklichen. Der eigentliche Emp-
fang der Gnade ist die iibernatiirliche
Befihigung zu glauben, zu hoffen und
zu lieben, welche letztlich unanschau-
lich bleibt.

Das Gesamtgeschehen hat zwei Mo-
mente: Einmal kann die herausgefor-
derte Verwirklichung zu einer Erfah-
rung der vorausgehenden gnadenhaften
Befdhigung fiihren: Der Gerechtfertigte
kann glauben, hoffen und lieben und
wird solches Kénnen im Tun erfahren.
Zudem wird durch solches Tun die
Fihigkeit vertieft, die Gerechtigkeit wichst
und mit ihr auch der Lohn. In diesem
Zusammenhang wird auch der Ge-
danke verdienstlicher guter Werke einge-
fithrt. Diese konnen aber nicht die Recht-
fertigung verdienen. Und schon gar nicht
steht das eigene Verdienst in Konkur-
renz zum Verdienst Christi, durch wel-

® Vgl. besonders die Kapitel 8 und 9 des Rechtfertigungsdekretes/DH 1532-1534.



198

Seigfried /Ein Meilenstein der Okumene

ches uns Gottes Gerechtigkeit als unsere
Gerechtigkeit eingegossen wird (vgl.
DH 1547). Der Hinweis auf den Ver-
dienstcharakter der guten Werke ist als
Motiv zu sehen, die gnadenhafte Fihig-
keit durch Verwirklichung zu vertiefen
und zu vermehren.

Vor allem die Kapitel 12 und 13, wel-
che sich mit der ,leichtfertigen Vermu-

tung der Vorherbestimmung” und der
»~Gabe der Beharrlichkeit” befassen,
erweisen sich als Polemik gegen das
sola fide der Reformatoren. Sie wen-
den sich entschieden gegen jede Heils-
gewissheit und Folgerungen aus ihr.
(Schaubild 6)

(Fortsetzung im néchsten Heft)

Schaubild 6
Unterschiede im Rechtfertigungsverstindnis3*
Reformatorisch Tridentinisch
Konkupiszenz | Siinde am Grund aller BSELK keine Siinde, solange sich DH
Siinden = Erbsiinde 772, ihr der Mensch nicht aus- 1515
850 driicklich iiberldsst in der
aktuellen Stinde
Mensch vollig passiv in der Recht- BSELK wirkt, von der Gnade an- DH
vor Gott fertigung 895 geriihrt, mit, sofern er zu- 1554
stimmend das rechtferti-
gende Handeln Gottes
annimmt
Rechtfertigungs- | Gottes vergebende Liebe WA 8, formal Wirklichkeit inder DH

gnade (= nur gottl. Wirklichkeit) 106 menschl. Seele, die den 1561
Menschen innerlich er-
neuert
Glaube und Rechtfertigung erfolgt BSELK Glaube und Vertrauen DH
Rechtfertigung | durch bloBes Vertrauen 176 rechtfertigen nur in Einheit 1559,
(sola fide) auf die gottl. mit Hoffhung, Liebe und 1562
Barmherzigkeit, aufgrund aktiver Mitwirkung mit der
derer Gott die Siinde nicht Gnade
anrechnet
Macht des schafft Heilsgewissheit BSELK schafft allein keine Heils- DH
Glaubens 162 gewissheit 1563f.
Verdienst Werke sind kein Verdienst WA 39 Werke sind kraft der Gnade DH
1,176 verdienstlich 1581f.
Wesen der Gerechterkldrung Gerechtmachung
Rechtfertigung

¥ Die Quellenangaben: Fiir die reformatorische Position: BSELK = Die Bekenntnisschriften der Evan-
gelisch-Lutherischen Kirche, Gottingen #1959; fiir die katholische Position: DH (= Decretum de Iusti-
ficatione des Konzils von Trient). Entnommen: Glaubenszugénge, Bd 3, 1995, 252.



