Kirchenrecht/Liturgie

215

Wir miissen uns mit diesen wenigen Hinweisen
auf den Inhalt des facettenreichen Buches be-
gniigen.

Abschlieflend sei dem Autor gedankt fiir seine
entsagungsreiche Arbeit, die zu einem so scho-
nen Erfolg gefiihrt hat. Hervorzuheben sind
auch: das eingehende Literaturverzeichnis
(498-526), die aufschlussreiche Bebilderung und
das — soweit Stichproben ergeben haben — ver-
lassliche Personen- und Ortsregister.

Linz Rudolf Zinnhobler

KIRCHENRECHT

B LISTL J./SCHMITZ H. (Hg.), Handbuch des
katholischen Kirchenrechts. 2. Grundlegend neu-
bearb. Auflage. Pustet, Regensburg 1999. (LII +
1459) Ln. DM 168,-.

Unmittelbar nach Erscheinen des CIC 1983 war
die erste Auflage des vorliegenden Handbuchs
erschienen. Den beiden Herausgebern ist es ge-
lungen, 54 Autor/inn/en fiir die Mitarbeit an der
zweiten Auflage zu gewinnen. War die Ausgabe
von 1983 reine Méannersache, so finden sich jetzt
immerhin vier Frauen im Kreise der Mitarbei-
ter/innen. Neben Autoren, die bereit seit Jahr-
zehnten in der deutschsprachigen Kanonistik
Rang und Namen haben, gibt es andere, die —
nicht gering an Zahl — dabei sind, sich in der
kanonistischen Welt zu etablieren. Auch ist eine
erfreulich grofie Zahl in der verwaltungskanonis-
tischen und kirchengerichtlichen Praxis tétig.

In den sieben Teilen des Buches (1. Grundlagen,
2. Verfassung der Kirche, 3. Sendung der Kirche,
4. Kirchenvermdogen, 5. Kirchenstrafen, 6. Kirch-
licher Rechtsschutz, 7. Kirche und Staat) wird
die Systematik des CIC weitgehend aufgegriffen
und in 121 Einzelbeitrdgen entfaltet. Sieben da-
von sind in dieser Auflage hinzugekommen, so
dass der Umfang deutlich gewachsen ist. Auch
ist die universal- und partikularrechtliche Ent-
wicklung seit 1983 berticksichtigt; haufige Be-
zugnahmen auf den Codex Canonum Ecclesia-
rum Orientalium (CCEO) von 1990 weiten den
Blick {iber das Recht der lateinischen Kirche
hinaus. Sehr unterschiedlich ist der Umfang der
einzelnen Beitrdge geraten; der kiirzeste umfasst
zwei, der langste 29 Seiten. Meist wird mehr als
Paraphrasierung und oberfliachliche Kommentie-
rung des CIC geboten: eigenstindige Interpreta-
tion unter Aufzeigung méglicher Varianten.
Kanonisten wird ja ein scharfer Blick zugespro-
chen; mitunter ist er beim Lesen des Kleinge-
druckten (einschlieBlich der Fufinoten) sehr ge-
fordert. Gewiss bedingt der gréere Umfang den
Kleindruck; bewusster Verzicht auf einen Teil der

Fufinoten hétte bessere Lesbarkeit bedeutet. Hilf-
reich sind die Register der Kanones (bezogen auf
CIC/1917 beziehungsweise CIC/1983), das Per-
sonen- und das umfangreiche Sachregister.

Die sehr stark theologisch, das heiflt vor allem
ekklesiologisch gepréagten Beitrdge lassen dan-
kenswerterweise deutlich werden, dass das
Recht der Kirche mehr ist als nur ein Ordnungs-
prinzip. Dabei hilft die unterschiedliche Her-
kunft der Autor/inn/en sicher sehr.

Das Handbuch ist zu umfangreich, als dass an
dieser Stelle zu jedem Einzelbeitrag eine Bespre-
chung erfolgen konnte. Daher nur einige wenige
Anmerkungen eines Verwaltungskanonisten: Er
dankt fiir die Aufnahme eines eigenen Beitrages
tiber , Die Erklarung des Kirchenaustritts” (§14);
die eindeutigen Ausfiihrungen zu diesem Thema
helfen im alltdglichen Umgang mit Ausgetrete-
nen, die kirchlich heiraten, ihre Kinder taufen
lassen, das Taufpatenamt iibernehmen oder in
die ,,plena communio” der Kirche zuriickkehren
mochten. Auch die Aufnahme des Themas
,Kirchlicher Datenschutz” (§115) stellt eine Be-
reicherung dar.

Mitunter vermisst der Verwaltungskanonist aus-
driickliche Hilfen oder Antworten auf Fragen,
die im Alltag eines Bistums auftreten: Kann der
erwachsene Taufkandidat, der mit einem aus
sakramentaler Ehe geschiedenen Partner zivil
verheiratet ist, zur Taufe zugelassen werden? Ist
die Weigerung von Eltern, ihr Kind an der Erst-
beichte teilnehmen zu lassen, hinreichender
Grund, es auch von der weiteren Teilnahme an
der Vorbereitung auf die Erstkommunion auszu-
schlieen? Ist die , automatische” Dispenspraxis
bei der Befreiung von der kanonischen Ehe-
schlieBungsform vertretbar?

Die Herausgeber verfolgen mit dem Handbuch
das Ziel, ,sowohl den Erfordernissen des akade-
mischen Unterrichts und der Fort- und Weiter-
bildung auf dem Gebiet des kanonischen Rechts
als auch der Gerichts- und Verwaltungspraxis

ebenso zu dienen wie den Bediirfnissen der

Pastoral”. (Vorwort) Es besteht kein Zweifel
daran, dass das Handbuch in allen fiinf genann-
ten Bereichen seinen berechtigten Platz finden
wird.

Hamborn Dominik Kitta OPraem

LITURGIE

B FUCHS GUIDO, Mahlkultur. Tischgebet und
Tischritual. Friedrich Pustet, Regensburg 1998.
(387). Hardcover. DM 49,80.

Der Auto wendet sich in vorliegendem Band
einem Bereich des Alltags zu, der wie kaum ein



216

Liturgie

anderer von der Liturgie geprdgt wurde: dem
Mahl, konkret: dem Essen und Trinken. Ein
Thema, dass — wie der Verfasser konstatiert —
einerseits von der Theologie fast schon vergessen
wurde (14ff), aber als anthropologische Grund-
lage speziell auch fiir das Verstidndnis der christ-
lichen Eucharistie mafigeblich ist. Vf. gliedert
seine umfangreichen Uberlegungen dabei in drei
grofere Teile:

Ein erster Teil behandelt das Tischgebet, fragt
zundchst nach dem Verhiltnis von Tischgebet
und Liturgie (2.) und gibt sodann einen histori-
schen Aufriss tliber die Entwicklung des Tischge-
bets (3.): vom jiidischen Tischgebet zur Zeit Jesu
tiber das ntl. Zeugnis bis hin zum kirchlichen
Tischgebet — benedictio mensae - und zu den
Weiterentwicklungen nach dem 2. Vatikanum.
Es schlieSen sich in diesem ersten Teil Uberle-
gungen zur musikalischen Gestaltung des Tisch-
gebets (4.), zur Bedeutung und Funktion des
Tischgebets (5.), zum liturgischen ,Tréger” des
Tischgebets (6.), Gebetshaltung (7.), zur ,Hénde-
waschung vor dem Beten und Essen” (8.) und zu
Kreuz und Kreuzzeichen” (9.) an.

Der zweite Teil widmet sich dem Tischritual,
wobei u.a. Bereiche wie ,Mahl und Liturgie”
(10.2), die Raumlichkeiten fiir das Mahl (11.),
Tisch und Tischgestaltung (12.), sowie die Wort-
verkiindigung ,bei Tisch” (14.) und die liturgi-
sche Pragung besonderer Speisen (15.) (speziell
Brot und Wein) untersucht werden.

Der dritte Teil schlieSlich verficht ein engagiertes
Pladoyer fiir eine vom Vf. postulierte ,christliche
Mahlkultur”.

Aus der umfangreichen Sammlung an Material,
die in ihrer Detailkenntnis positiv hervorzu-
heben ist, sticht besonders der dritte Teil heraus.
So positiv dieser Teil mit seinen kritischen Denk-
anstofen zu bewerten ist, so miissen doch auch
einige Riickfragen an dieser Stelle erlaubt sein.
Zunéchst einmal die schlichte Frage, wie viele
Menschen von der Themenstellung Tischgebet,
Mahlkultur allein aufgrund soziologischer Gege-
benheiten gar nicht betroffen, wenn nicht ausge-
schlossen sind. Vf. zitiert hier soziologische Er-
kenntnisse von Ebertz und Rinderspacher (281f).
Dem Rezensenten stellt sich allerdings die kon-
krete Frage, ob das Erwihnen von ,,Slow-Food“-
Bewegung (als Antipode zum hastig verschlun-
genen Fastfood in der Mittagspause) und der
Konstatierung von sich wandelnder Religiositit
im Raum der Familie ausreicht, um die soziolo-
gischen Phianomene in den Blick zu bekommen.
Immerhin attestiert Vf. etwas spiter (295) die
Bedeutung der Mahl-Gemeinschaft und benennt
als Hauptproblem hierzu das kontrire Phino-
men der zunehmenden Singlehaushalte, wobei
Rezensent sich hier durchaus als ,typischer

Grof3stadtsingle” mit entsprechendem Haushalt
und analoger Ess-Un-Kultur ertappt fiihlt. Den-
noch, das Problem bleibt ja: Manchmal ,reicht”
es eben nur fiir die ,,Pizza von nebenan” in Mahl-
gemeinschaft mit dem , Presseclub” (295f). Ware
es nicht sinnvoll, innerhalb dieser - gewiss wi-
drigen — Umstdnde eine christliche Mahlkultur
zu er-finden (also die Gegebenheiten realistisch
wahrzunehmen, um sie christlich zu transfor-
mieren)?

Kritisch wére hier — gerade in diachroner Per-
spektive — auch zu hinterfragen, wie oft denn im
Lauf der Geschichte , die” christliche Familie (so
es sie denn je gab) ,das” idealtypische christliche
Gemeinschaftsmahl halten konnte, ob von daher
betrachtet die Auflosungstendenzen in der Mahl-
kultur unserer Zeit (parallel zur Frage einer evtl.
schwindenden christlichen Préagung) wirklich so
singuldr sind oder ob nicht auch hier zutrifft,
dass es sich lediglich (?) um einen Wandel in der
Ausdrucksfrom der Religiositdt handelt?
Schwerwiegender scheint dem Rezensenten die
vom Vf. gestellte Frage nach der mangelnden
Zeichenhaftigkeit der Eucharistiefeier zu sein
(287f), die deutlich kontraproduktiv zu einer zu
entwickelnden christlichen Mahlkultur sein
diirfte.

Auch die Frage nach der Entsprechung von
Eucharistie und einem ,,eucharistischen Lebens-
stil” scheint nach wie vor ein Postulat, dessen
Auswirkung auf eine christliche Kultur des
»Miteinander-Mahlhaltens” nicht zu unterschat-
zen ist. Vgl. die Frage, warum auf die eucharisti-
sche Mahlfeier nicht viel héufiger ein gemein-
sames Mahlhalten (Agape) erfolgt, gerade mit
den im {ibertragenen Wortsinn: ,Singles”, den
Vereinsamten, Alleingelassenen der Gemeinde
und der ganzen Gesellschaft?

Ebenso wird vom Vf. die Frage nach dem Ver-
hiltnis von sozialer Gerechtigkeit, fairem Handel
(Stichwort: , Eine-Welt-Laden”), einer fairen Ver-
teilung der Giiter und einer christlichen Mahl-
kultur betont. Doch auch hier wire zu fragen:
Wer kann sich diese — doch erheblich teureren -
fair-gehandelten Giiter u. U. gar nicht leisten?
Inwiefern scheitert dann eine christliche Mahl-
kultur schon von vornherein an einer bestimm-
ten nicht vorhandenen Einkommensklasse, also
doch wieder an den soziologischen Gegebenhei-
ten?

Wenn das Wesen des Christentums das Mit-
einander-Essen ist (so 295 mit Verweis auf F.
Mufner), verdient das vorliegende Buch - ge-
rade in seinen Postulaten fiir die Wiederent-
deckung und Entwicklung einer christlichen
Mahlkultur — hohe Aufmerksamkeit und weite
Verbreitung.

Miinster Martin Stuflesser



