310

ThPQ 148 (2000) 310-313

SEVERIN LEDERHILGER/HERBERT KALB

ROmische Erlasse

Johannes Paul II., Nachsynodales
Schreiben Ecclesia in America
vom 22. Janner 1999

Bereits Ende 1997 fand in Rom erstmals
eine Bischofssynode statt, welche die
Erfahrungen, Probleme und Zukunfts-
perspektiven fiir den gesamten ameri-
kanischen Kontinent und seine soziale
und kulturelle Vielfalt in einer ge-
meinsamen Beratung erdrterte. Die Er-
gebnisse dieser Synode wurden von
Papst Johannes Paul II. aufgegriffen
und erweitert und am 22. Janner 1999
bei einem Pastoralbesuch in Mexiko
den Verantwortlichen {ibergeben. Das
nachsynodale Schreiben Ecclesia in
America liegt nun auch in deutscher
Ubersetzung Vor.

In diesem Dokument wurde das zen-
trale péapstliche Konzept der ,Neu-
evangelisierung” facettenreich in den
Kontext der divergierenden Gesell-
schaftssysteme Amerikas gestellt und
die Bedeutung der Ortskirchen zur
Problembewiltigung sowie als kirch-
liches Instrument der Einheit betont.

In der Einfiihrung wird die Vorge-
schichte und Thematik der Bischofs-
synode erldutert: ,Begegnung mit dem
lebendigen Jesus Christus, dem Weg
zur Umkehr, Gemeinschaft und Soli-
daritdt in Amerika”. Damit werden
bereits die zentralen Aspekte dieses
vorwiegend den sozialen Herausforde-
rungen gewidmeten Schreibens deut-
lich. Betont wird dabei ohne eine Nord-
Siid-Unterscheidung von ,Amerika in
der Einzahl” gesprochen, um die ein-
heitliche Aufgabe der ,Neu-Evangeli-
sierung” — nicht ,Re-Evangelisierung”

— zum Ausdruck zu bringen, wobei
diese eben ,neu in ihrem Eifer, in ihren
Methoden und in ihrer Ausdrucks-
weise” sein solle.

Nach einer theologischen Vorbemer-
kung im I. Kapitel iiber die Orte der
~Begegnung mit dem lebendigen Jesus
Christus” widmet sich Kapitel II einer
eingehenden Situationsanalyse des
gegenwartigen Amerika. Dabei wird
dieser Kontinent als ,eine komplexe
Realitdt” dargestellt, die neben den
Erfahrungen zunehmender Sékulari-
sierung noch immer von einer ,,christli-
chen Identitiat” (die nicht schon eine
~katholische” ist) geprdagt wird. Als
besonderes Merkmal wird so etwa die
Volksfrommigkeit deutlich, die als
»~Ausdruck der Inkulturation” Weg-
weisungs-Charakter fiir eine heutige
Evangelisierung besitzt.

Als positive Entwicklung der Zivil-
gesellschaften wird die zunehmende
Demokratisierung und Rechtsstaatlich-
keit wahrgenommen. Sie erst ermogli-
chen und férdern die Beachtung von
Menschenrechten: ,In der Tat werfen
die ernsthaften Probleme, welche die
Wiirde der menschlichen Person, Fa-
milie, Ehe und Erziehung, Wirtschaft
und Arbeitsbedingungen, Lebensqua-
litit und das Leben selbst bedrohen,
die Frage nach dem Recht auf.” Des-
halb soll seitens der Kirche auch die
Ausbildung und Begleitung von Laien
in allen rechtsetzenden und gesetzes-
verwaltenden Institutionen unterstiitzt
werden zur Sicherung von menschen-
rechtlichen Grundsétzen einer christ-
lichen Anthropologie.



Lederhilger — Kalb/Roémische Erlasse

311

Im Blick auf das ambivalente , Phino-
men der Globalisierung” werden zwar
auch dessen positive Werte anerkannt,
doch diirfen dadurch nicht die negati-
ven Aspekte — etwa einer rein markt-
wirtschaftlichen oder massenmedial-
kulturellen Globalisierung — iibersehen
werden. Dazu zdhlen gleichermafien
die Problembereiche von zunehmen-
der Landflucht (kulturelle Entwurze-
lung), Auslandsverschuldung (finanz-
politische Bereicherung), Korruption
(fehlende oder unterlaufene Kontroll-
mechanismen), Drogenhandel (indivi-
duelle und soziale Destabilisierung),
Aufriistung und eine Kultur des Todes
sowie Umweltzerstérung (Regenwald-
vernichtung), welche je verschiedene
pastorale Antworten fordern.

Im Kapitel III zeigt Johannes Paul II
daher einen , Weg der Umkehr” auf und
ruft zu einer Mentalitdtsverdnderung
(,,metanoia”) auf, wobei es ,nicht nur
um eine verdnderte Denkweise auf
intellektuellem Niveau, sondern um
eine Uberpriifung des eigenen Verhal-
tens im Lichte evangelischer Kriterien”
geht. Konkretisiert wird dies in den
beiden folgenden Kapiteln durch die
Darlegung vom , Weg zur Gemeinschaft”
und dem ,Weg zur Solidaritit”. Dabei
werden alle Trager des kirchlichen
Lebens in ihren je eigenen Verantwor-
tungsbereichen einzeln angesprochen.
Aus kanonistischer Sicht bemerkens-
wert erscheint, dass die Pfarre in einem
theologisch umfassenden Sinne klar
und ,in erster Linie” als eine , eucharis-
tische Gemeinschaft” beschrieben
wird, wobei ,ein Schliissel” fiir die
Grofsstadtpastoral darin gesehen wird,
dass man die Pfarrei ,,als Gemeinschaft
der Gemeinschaften und Bewegun-
gen” versteht. Dies solle menschliche
Beziehungen besser erméglichen, ohne
sich lediglich ,,ad intra” zu orientieren.
Die synodale Anfrage aber nach einer

Anerkennung verschiedener Aufga-
benbereiche als ,Laiendmter” wurde
vom Papst auf bestehende Dialogforen
verwiesen, wobei er hervorhob, dass
bei aller Forderung innerkirchlicher
Dienste ,eine Verwechslung mit den
Weihedmtern und den Tatigkeitsberei-
chen, die diesen Amtern vorbehalten
sind, vermieden werden muss, so dass
klar zwischen dem gemeinsamen
Priestertum der Glaubigen und dem
Amtspriestertum unterschieden wird”.

Den vielfdltigen — bereits angedeuteten
— Herausforderungen ,sozialer Siin-
den”, wozu auch die Tatsache zihlt,
dass man aufgrund der Diskriminie-
rung der Frau in Amerika von einem
»weiblichen Aspekt der Armut” spre-
chen kann, soll durch eine erhebliche
Schirfung der Gewissensbildung und
eine ,Globalisierung der Solidaritat”
begegnet werden. Deshalb kiindigt der
Papst die Erstellung eines eigenen
~Katechismus der katholischen Sozial-
lehre” an, dessen Vorbereitungsarbei-
ten (dem Vernehmen nach) mittlerwei-
le fast abgeschlossen sein sollen.

Im abschliefenden VI. Kapitel wendet
sich der Papst noch den Methoden der
»~Neuevangelisierung” als der eigentli-
chen ,Sendung der Kirche in Amerika
heute” zu. Er erinnert an die Tragweite
der Katechese, eine Evangelisierung
der Kultur und die Bedeutung der ka-
tholischen Bildungseinrichtungen. Da-
bei wird man sich auch dem speziellen
Problem der religiosen Propaganda
von Sekten und religiosen Gruppierun-
gen nachdriicklich stellen miissen. Be-
ziiglich des Gebrauchs der Massen-
medien regten schon die Synodenviter
eine interamerikanische Koordination
der komplexen Kommunikationsor-
ganisationen und -technologien an.
Mit einem Gebet zu Jesus Christus fiir
die Familien Amerikas beendet Johan-



312

Lederhilger — Kalb/Romische Erlasse

nes Paul II. sein Apostolisches Schrei-
ben.

(Sekretariat der dt. Bischofskonferenz
[Hgl, Verlautbarungen des Apost.
Stuhls Nr. 141)

Johannes Paul II., Nachsynodales
Schreiben Ecclesia in Asia
vom 6. November 1999

Vom 5. bis 9. November 1999 unter-
nahm Johannes Paul II. seine zweite
Asienreise, die stark von der aggressi-
ven Kritik und von Ausschreitungen
radikaler Hindus iiberschattet war:
Nur ca. 3 Prozent der Inder sind Chris-
ten, gleichzeitig sind die Kirchen aber
durch Bildungs- und Sozialeinrichtun-
gen iber jhren unmittelbaren Anhan-
gerkreis prasent. Aus hinduistischer
Sicht untergraben die christlichen Kir-
chen die iiberkommenen gesellschaft-
lichen Strukturen, insbesondere das
Kastensystem und die traditionelle Be-
nachteiligung der Frauen. Nach Uber-
nahme der Regierungsverantwortung
durch eine Koalition verschiedener
Kleiner Parteien unter Fithrung der Na-
tionalen Hindupartei (Bharatiya Janata
Party) nahmen die Vorwiirfe wegen
Proselytenmacherei und erzwungener
Bekehrungen zu und wurden durch
die Diskussion um eine eventuelle Be-
teiligung des indischen Staates an der
Feier des Jubeljahres 2000 weiter ange-
heizt (vgl. HK 1999, 254 ff).

Ziel der Asienreise des Papstes war die
Présentation der Ergebnisse der Asien-
synode, die vom 18. 4. bis 14. 5. 1999 in
Rom abgehalten wurde. Wie die Son-
derversammlungen der Bischofsynode
fir Afrika (1994), Amerika (1997) und
Europa (1999) fiigt sich auch jene fiir
Asien in die Reihe der grofien konti-
nentalen Sondersynoden, die Johannes
Paul II. im Apostolischen Schreiben
Tertio Millenio Adveniente in Vorberei-

tung auf das Jubeljahr 2000 angekiin-
digt hatte. Am 3. September 1995 wur-
den die Lineamenta prasentiert, im
Februar 1998 erfolgte die Verabschie-
dung des Instrumentum Laboris, in dem
die kritischen Stellungnahmen der
Bischofkonferenzen des asiatischen
Kontinents Beriicksichtigung fanden.
Am 6. November 1999 stellte Johannes
Paul II. in seiner postsynodalen exhor-
tatio Ecclesia in Asia in Neu Dehli die
Ergebnisse der Asiensynode vor.

Dem Thema der Synode ,Jesus Chris-
tus der Erloser und seine Sendung der
Liebe und des Dienstes in Asien: dass
sie das Leben haben und es in Fiille
haben (Joh 10,10)” entsprechend, steht
die Verkiindigung von Jesus Christus
auf dem Hintergrund der vielgestal-
tigen religiosen Landschaft Asiens im
Mittelpunkt. Diese Verkiindigung wird
durch zwei Faktoren bestimmt, das
spezifische Selbstverstandnis der Orts-
kirchen sowie die politischen, religio-
sen, kulturellen und wirtschaftlichen
Rahmenbedingungen. Diesen Eckda-
ten gemaf3 skizziert Johannes Paul IIL
die wirtschaftlichen und sozialen Pro-
bleme (zum Beispiel Migration, Urba-
nisierung, Armut, Hunger, negative
Einfliisse des Tourismus, moralische
Verfallserscheinungen, Zunahme von
materialistischen und hedonistischen
Auffassungen, unterschiedliche politi-
sche Systeme in der Bandbreite von
Demokratie bis Theokratie), betont
aber auch den grofien Respekt fiir die
asiatischen Kulturen und religiosen
Traditionen und verweist — ungeachtet
gewalttatiger Konflikte — auf das vor-
bildhafte Toleranzpotential asiatischer
Kulturen und auf die ungebrochene
Kapazitit, ungerechte Strukturen zu
verdndern. Auf den grofiasiatischen
Raum gehen fast alle noch wirksamen
Religionen zuriick, und Johannes Paul
II. erinnert daran, dass Jesus wie alle



Lederhilger — Kalb/Rémische Erlasse

313

groflen Religionsgriinder in Asien ge-
boren ist, spricht von den ,asiatischen
Wurzeln des Christentums”. Aller-
dings, in der vielfaltigen kulturellen
Wirklichkeit Asiens ist die Kirche mit
zahlreichen philosophischen, theologi-
schen und pastoralen Herausforderun-
gen konfrontiert, deren Bewaltigung —
sieht man von den Philippinen ab - als
Minderheit zusitzlich erschwert wird.
(In Asien ist das Christentum mit
110 Millionen Anhédngern nur eine
Minderheit von 4,5 Prozent der Bevol-
kerung: die Zahl der Katholiken liegt
bei 75 Millionen oder 2,6 Prozent der
Bevoélkerung).

Im Zentrum der Evangelisierung steht
die Verkiindigung Jesu, ,der Gabe der
Kirche an Asien”. Eine wesentliche
Schwierigkeit dabei ist, dass Jesus, ob-
wohl in Asien geboren, mehr ,euro-
pdisch” denn als ,asiatisch” empfun-
den wird (,It is paradoxical that most
Asians tend to regard Jesus — born on
Asian soil — as a Western rather than an
Asian figure”). Daher wird eine spezifi-
sche Verkiindigungspéadagogik einge-
mahnt, die narrativen Elementen den
Vorzug gibt. Geschichten, Parabeln
und Symbole entsprichen dem asia-
tischen Verstandnis und dortiger Lehr-
mentalitit. Zur Bezeichnung Jesu
Christi sollen daher jene Metaphern
aus der Hl. Schrift und Tradition der
Kirche entnommen werden, die dem
asiatischen Verstdndnis besonders ent-
gegenkommen: Lehrer der Weisheit,
Heiler, Befreier, Geistiger Fiihrer, Er-
leuchter, mitfiihlender Freund der
Armen, der gute Samariter, der gute
Hirte, der Gehorsame.

Es gilt, die Herausforderungen der In-
kulturation anzunehmen, denn Evan-
gelisierung und Inkulturation sind
gegenseitig aufeinander bezogen und
verwiesen. Als ,Schliisselgebiete” (key
areas) benennt Johannes Paul II. die

Entwicklung einer ,inkulturierten
Theologie” sowie eine entsprechend
sensibilisierte Ausbildung jener, die in
der Verkiindigung stehen. So sollen
auch die Dozenten und Ausbilder an
den Priesterseminaren ein tiefes Ver-
standnis fiir die asiatische Spiritualitat
entwickeln. Beim Religionsdialog als
Teil der Missionsbemiihungen ist aber
auf die eigenen Prinzipien zu achten.
Sogar die ckumenischen Konzile ha-
ben auf die linguistischen, philoso-
phischen und kulturellen Ressourcen
ihrer Zeit zuriickgegriffen, Ressourcen,
die gesicherter Besitz der ganzen Kir-
che wurden und dadurch geeignet
waren, die christologische Lehre ange-
messen und universal auszudriicken.

In der Folge entwirft Johannes Paul II
eine communio-Theologie, in der das
Bestehen der Kirche in und aus Teil-
kirchen Solidaritét, Partizipation, Ko-
operation und Dialog auf allen Ebenen
verlangt. Darauf aufbauend und unter
Einbeziehung der katholischen Sozial-
lehre nimmt Johannes Paul II. auch
Stellung zu drdngenden sozialen und
politischen Problemen des asiatischen
Kontinents (zum Beispiel Erziehung,
Friedensarbeit, Herausforderungen der
Globalisierung, insbesondere auch auf
kulturellem Gebiet sowie durch mo-
derne Kommunikationsmittel, Um-
schuldung, nachhaltiger Umgang mit
Ressourcen als auch moralische Ver-
pflichtung). Im letzten Kapitel -
»Witness to the Gospel” — ruft Johannes
Paul II. zu personlichem Engagement
und zu personlicher Zeugenschaft auf,
denn gerade in der asiatischen Lebens-
welt werde mehr Augenmerk auf die
Vorbildhaftigkeit des personlichen Le-
bens als auf das intellektuelle Argu-
ment gelegt.

(www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/
apost_exhortations/index_ge.htm)



