
3726 hilosophie

Positiv erwähnen ist eiınerseıts eiıne gewisse Die umfangreiche Studie, die dem Leser einıges
‚urückhaltung der der bildungen Disziplin und metareflexiven Denkens ab-
(immer wieder folgen schlicht eiıne eihe Von verlangt, inhaltlich bei arl ahner ein, des-
Schriftseiten) andererseits deren Größe, sodass 11 Werk eiıne Fülle theologischer Überlegungen
beide, ext und Bild, den ihnen nötigen Kaum ZU Verhältnis Theologie-Naturwissenschaft bDe-
erhnalten. Bedauerlich ist Jediglich, dass die Far- inhaltet. Methodisch sauber und ohne beschö-
ben ruck twWwas verblasst Sind, Was die nıgen verfolgt der utor den Entwicklungsweg
er mıiıtunter Matt und leicht verschwommen ers, der immer VO!]  5 ıner offenen Begeg-
erscheinen Aass: E1gens hervorzuheben Sind die HLU} muıiıt den Naturwissenschaften gepragt WAäl.
sowohl eologis als auch kunsthistorisch fun- lennO| hat ahner den 60er en ınen
1€) Einführung und die Bildlegenden Vomn Paradigmenwechsel vollzogen, insofern dann
Christoph e  ‚el, die Bibeli- und Kunst-Unkun- doch die hermeneutische Vorordnung der natur-
digen gleicherweise ınen Zugang schaffen. Bild- wissenschaftlichen Ergebnisse VOL der Theologie
legenden Anhang muit pragnanten biographi- anerkannte, W as ich seiner Anerkennung des
chen und stilgeschichtlichen Hinweisen SOWI1eEe evolutiven Weltbildes ausdrückte.
den aten ZUu den einzelnen 'erken bieten eine Die eigentlich kreative 1S  o Peitz’ ist
Basisinformation und laden möglicherweise ZUT der ezeption der wissenschaftstheoretischen
weıteren Beschäftigung miıt dem Schaffen einzel- Grundlegung der Theologie der Befreiung VO]  -
Tier KünstlerInnen e1n. Clodovis Boff sehen. Obwohl diese Theorie

diesem Sinne ıst das vorliegende Buch sowohl die Vermittlung der Theologie mıit den Sozial-
Liebhabern sSel1 der Kunst, sSe1 der bibli- wissenschaften rekonstruilert, bietet S1e e1itz die
schen Überlieferung empfohlen; e5 ist ber Möglichkeit, dieses odell auch auf die Verhält-
uch für die Arbeit Schule, Pastoral und Br- nisbestimmung VO)]  i Naturwissenscha: und
wachsenenbildung geeignet. Theologie anzuwenden. Ergebnis liegt darin,
Linz Oonıka Leisch-Kies! dass sich zwischen der klassıschen Theologie

(Theologie als Sinnermittlung des Glaubensge-
HIL

haltes (zum Beispiel Schöpfung) und der Natur-
wissenschaft als empirisch-theoretischer Erfas-
SUN des Naturgeschehens zwel eu 'anzen

a PEITIZ HEINZ-HE. Kriıterien des Dia- schieben, die TST eine differenzierte und kon-
[0Q2S zwiıschen Naturwissenschaft und eologie. trollierte Inbeziehungsetzung ermöglichen: Auf
Anregungen aus dem Werk arl Rahners. seiten der Theologie kommt eine Theologie I1
brucker theologische Studien 53) Tyrolia, Inns- als theologische Theorie der Natur 1Ns Spiel, die
bruck 1998 464) TOS!| 540,— der innvermittlung eologischer ede VO!  -

Theologische Publikationen Grenzbereich Schöpfung und Natur gegenüber den aturwis-
VO!]  5 Theologie und Naturwissenschaften DOooO- senschaften 1en: Insofern ber die Theologie
Z se1jt eit. Bel Nler Würdigung die- nich:  md unmittelbar theoretischen Ergebnis

naturwissenschaftlicher Begriffe (zum eispielDialogs ist jedoch nicht übersehen, dass
die Qualität dieses schwierigen interdiszipli- Evolution) anknüpfen kann, da zwischen bei-
nären Gesprächs wünschen übrig ass: Nicht den wissenschaftlichen Verfahrensweisen eın
LIUT stellt sich der Eindruck 1nes Aneinander- erkenntnistheoretischer Bruch besteht, hätte die

Naturphilosophie die Brückenfunktion zwischenvorbei-Redens aufgrund mangelnder methodi-
scher und inhaltlicher Kenntnisse der jeweils Theologie und Naturwissenschaft eisten.
anderen Wissenschaft eın, sondern ehlen Umgekehrt dürfte dann uch die Naturwissen-
auch klare metatheoretische Krıterien des Ge- cschaft nicht mehr sich unmittelbar der eologi-

schen sel S für Kritik der für Anknüpfungsprächs. S0 nımmMt nicht wunder, dass der Dıia-
log, 616e an VO]  - den inzwischen chwinden- bedienen, sondern muUusste den Weg über die Ver-
den Anımositäten ab, auf der mittlung der Naturphilosophie beschreiten.
Die Dissertation VoNn eiınz-Hermann eıtz, die Das 1el des Dialogs läge der Suche ınes inte-
mıit dem Karl-Rahner-Preis ausgezeichnet WOT- grativen Modells, das das friedliche Nebeneinan-
den ist, ist dieser Situation eın herausragender der Von theologischer und naturwissenschaffli-
Lichtblick. Aus wissenschaftstheoretischer Per- 'her ede VO)]  3 Natur und Wirklichkeit hinter sich
spektive wird dieser tudie Ma{d{is zu neh- lässt und die „verlorene €1! VOINN aturwis-
INnen aben, denn S1e analysiert erstmals mıit lier senschaft, Naturphilosophie und Theologie” 23)
wünschenswerter Klarheit ıterien des Dialogs wiederfinde!‘ Die Relevanz dieser Einheitssuche
Von Naturwissenscha: und Theologie und zeigt ergı sich letztlich der Relevanz des Alltags-
muit beeindruckender kritischer Schärfe, die W1SsSens beziehungsweise der e.  g und Pro-

blematik SPeTES wissenschaftlichen WeltbildesDPeitz’ Kriteriologie cdie Hanı gibt, cdıe Fülle An

fehlgeleiteten Zuordnungsverhältnissen auf. für ethische und kulturelle Orientierungsleistun-

326 

Positiv zu erwähnen ist einerseits eine gewisse 
Zurückhaltung in der Zahl der Abbildungen 
(immer wieder folgen schlicht eine Reihe von 
Schriftseiten) andererseits deren Größe, sodass 
beide, Text und Bild, den ihnen nötigen Raum 
erhalten. Bedauerlich ist lediglich, dass die Far­
ben im Druck etwas verblasst sind, was die 
Bilder mitunter matt und leicht verschwommen 
erscheinen lässt. Eigens hervorzuheben sind die 
sowohl theologisch als auch kunsthistorisch fun­
dierte Einführung und die Bildlegenden von 
Christoph Wetzei, die Bibel- und Kunst-Unkun­
digen gleicherweise einen Zugang schaffen. Bild­
legenden im Anhang mit prägnanten biographi­
schen und stilgeschichtlichen Hinweisen sowie 
den Daten zu den einzelnen Werken bieten eine 
Basisinformation und laden möglicherweise zur 
weiteren Beschäftigung mit dem Schaffen einzel­
ner Künstlerhmen ein. 
In diesem Sinne ist das vorliegende Buch sowohl 
Liebhabern - sei es der Kunst, sei es der bibli­
schen Überlieferung - empfohlen; es ist aber 
auch für die Arbeit in Schule, Pastoral und Er­
wachsenenbildung geeignet. 
Linz Monika Leisch-Kiesl 

PHILOSOPHIE 

• PEITZ HEINZ-HERMANN, Kriterien des Dia­
logs zwischen Naturwissenschaft und Theologie. 
Anregungen aus dem Werk Karl Rahners. (hms­
brucker theologische Studien 53). Tyrolia, hms­
bruck 1998. (464). Brosch. S 540,-. 
Theologische Publikationen im Grenzbereich 
von Theologie und Naturwissenschaften boo­
men seit geraumer Zeit. Bei aller Würdigung die­
ses Dialogs ist jedoch nicht zu übersehen, dass 
die Qualität dieses schwierigen interdiszipli­
nären Gesprächs zu wünschen übrig lässt. Nicht 
nur stellt sich der Eindruck eines Aneinander­
vorbei-Redens aufgrund mangelnder methodi­
scher und inhaltlicher Kenntnisse der jeweils 
anderen Wissenschaft ein, sondern es fehlen 
auch klare metatheoretische Kriterien des Ge­
sprächs. So nimmt es nicht wunder, dass der Dia­
log, sieht man von den inzwischen schwinden­
den Animositäten ab, auf der Stelle tritt. 
Die Dissertation von Heinz-Hermann Peitz, die 
mit dem Karl-Rahner-Preis ausgezeichnet wor­
den ist, ist in dieser Situation ein herausragender 
Lichtblick. Aus wissenschaftstheoretischer Per­
spektive wird man an dieser Studie Maß zu neh­
men haben, denn sie analysiert erstmals mit aller 
wünschenswerter Klarheit Kriterien des Dialogs 
von Naturwissenschaft und Theologie und zeigt 
mit beeindruckender kritischer Schärfe, die 
Peitz' Kriteriologie an die Hand gibt, die Fülle an 
fehlgeleiteten Zuordnungsverhältnissen auf. 

Philosophie 

Die umfangreiche Studie, die dem Leser einiges 
an Disziplin und metareflexiven Denkens ab­
verlangt, setzt inhaltlich bei Karl Rahner ein, des­
sen Werk eine Fülle theologischer Überlegungen 
zum Verhältnis Theologie-Naturwissenschaft be­
inhaltet. Methodisch sauber und ohne zu beschö­
nigen verfolgt der Autor den Entwicklungsweg 
Rahners, der immer von einer offenen Begeg­
nung mit den Naturwissenschaften geprägt war. 
Dennoch hat Rahner in den 60er Jahren einen 
Paradigmenwechsel vollzogen, insofern er dann 
doch die hermeneutische Vorordnung der natur­
wissenschaftlichen Ergebnisse vor der Theologie 
anerkannte, was sich in seiner Anerkennung des 
evolutiven Weltbildes ausdrückte. 
Die eigentlich kreative Leistung Peitz' ist in 
der Rezeption der wissenschaftstheoretischen 
Grundlegung der Theologie der Befreiung von 
Clodovis Boff zu sehen. Obwohl diese Theorie 
die Vermittlung der Theologie mit den Sozial­
wissenschaften rekonstruiert, bietet sie Peitz die 
Möglichkeit, dieses Modell auch auf die Verhält­
nisbestimmung von Naturwissenschaft und 
Theologie anzuwenden. Ihr Ergebnis liegt darin, 
dass sich zwischen der klassischen Theologie 
(Theologie I) als Sinnermittlung des Glaubensge­
haltes (zum Beispiel Schöpfung) und der Natur­
wissenschaft als empirisch-theoretischer Erfas­
sung des Naturgeschehens zwei neue Instanzen 
schieben, die erst eine differenzierte und kon­
trollierte Inbeziehungsetzung ermöglichen: Auf 
seiten der Theologie kommt eine Theologie II 
als theologische Theorie der Natur ins Spiel, die 
der Sinnvermittlung theologischer Rede von 
Schöpfung und Natur gegenüber den Naturwis­
senschaften dient. Insofern aber die Theologie 
nicht unmittelbar am theoretischen Ergebnis 
naturwissenschaftlicher Begriffe (zum Beispiel 
Evolution) anknüpfen kann, da zwischen bei­
den wissenschaftlichen Verfahrensweisen ein 
erkenntnistheoretischer Bruch besteht, hätte die 
Naturphilosophie die Brückenfunktion zwischen 
Theologie und Naturwissenschaft zu leisten. 
Umgekehrt dürfte dann auch die Naturwissen­
schaft nicht mehr sich unmittelbar der theologi­
schen - sei es für Kritik oder für Anknüpfung -
bedienen, sondern müsste den Weg über die Ver­
mittlung der Naturphilosophie beschreiten. 
Das Ziel des Dialogs läge in der Suche eines inte­
grativen Modells, das das friedliche Nebeneinan­
der von theologischer und naturwissenschaftli­
cher Rede von Natur und Wirklichkeit hinter sich 
lässt und die "verlorene Einheit von Naturwis­
senschaft, Naturphilosophie und Theologie" (23) 
wiederfindet. Die Relevanz dieser Einheitssuche 
ergibt sich letztlich aus der Relevanz des Alltags­
wissens beziehungsweise der Geltung und Pro­
blematik unseres wissenschaftlichen Weltbildes 
für ethische und kulturelle Orientierungsleistun-



377

E e Buch !l1l£ GD Zzu em
Meilenstein wissenschaftlicher

Kommunikation

Dokumentation
alnes virtuellen Grazer Symposiums

Newu IM ruhjahr 2000

GE Medien tellen die Theologıie US-
weichlich VOT /[sanie -ragen. Was unterscheidet

die eala eInes Sakraments VonN virtueller
ol turell Dia Realıtat”? Inwielfern andert sıch UrC| die

Modı des Wahrnehmens auch die Wahrneh-
El DL mungsweise des Reziplenten qualitativ”? Solche

(38rnard Blaa rragen wurden DEe]| eiınem Symposium DhySisch In
Taz und virtuell IM Neiz diskutiert ıe eiträge
dokumentieren den IruC  aren [)iskurs der

14955 amerikaniıschen Philosophen Michael eım UNGd
Stephen Talbaott mit eutschsprachigen TheologenKullt Uber die Grundprobleme der Situation Dem Buch

Virtualität ist eıne beigegeben, die neben den einzel-
nen Beiträgen In Originalsprache (deutschM oder englisch) auch Video-Mitschnitte des
Symposiums In raz SOWIE weiterfuhrendes

{}l erıa ZUT Veranschaulichung nthalt.

ZP N Christian VWessely Gerhard archer (Hg.)
/erlag Rıtus M VirtualitatPustet

Z3() Seiten, Kart., mit =  om
98,- sr 6S 23,-1606,-

ISBN 3791 19 693-X

VD-93008 Kegensburg www.pustetverlag.de

Buch und CD zu einem 
Meilenstein wissenschaftlicher 

Kommunikation 

Doku mentation 
eines virtuellen Grazer Symposiums 

Neu im Frühjahr 2000 

327 

Die neuen Medien stellen die Theologie unaus­
weichl ich vor brisante Fragen. Was unterscheidet 
z. B. die Realität eines Sakraments von virtueller 
Realität? Inwiefern ändert sich durch die neuen 
Modi des Wahrnehmens auch die Wahrneh­
mungsweise des Rezipienten quali tativ? Solche 
Fragen wurden bei einem Symposium physisch in 
Graz und virtuell im Netz diskutiert. Die Beiträge 
dokumentieren den fruchtbaren Diskurs u.a. der 
amerikanischen Philosophen Michae/ Heim und 
Stephen Ta/bott mit deutschsprachigen Theologen 
über die Grundprobleme der Situation. Dem Buch 
ist eine CD beigegeben, die neben den einzel­
nen Beiträgen in Originalsprache (deutsch 
oder englisch) auch Video-Mitschnitte des 
Symposiums in Graz sowie weiterführendes 
Material zur Veranschaulichung enthält. 

Christian Wessely / Gerhard Larcher (Hg.) 

Ritus - Kult - Virtualit ä t 

ca. 230 Seiten , kart. , mit CD-Rom 
ca. DM 58,- / sFr 55.- / öS 423 ,-166 ,­
ISBN 3-7917-1693-X 

Verlag Friedrich Pustet 
0-93008 Regensburg - www.pustetverlag.de 



328 Philosophie

SCn Dass diese Einheit LIULX „eschatologisch” be- Formen. Gott wurde unter unterschiedlichsten
Vorzeichen für tOt erklärt; twas WIe das eli-ziehungsweise Ur annäherungsweise mög

ist, arbeitet eıtz mıiıt Nachdruck heraus und gıöse ist offenbar nicht umzubringen.
stellt Theologie und Naturwissenschaft die Angesichts dieser Umstände der ıte'
Rückfrage, inwıleweiıt eiıne solche Integration MNSseres Buches vielversprechend. Der Klappen-
leistet werden kann. text stellt die Behandlung zweler Fragen Aus-
e1tz hat m.E ınen der bedeutendsten WI1Ssen- SIC. wI1e verstehen sel, dass die rörterung
schaftstheoretischen Beiträge der etzten Jahre des Absoluten der Philosophie ausbleibe, und
geliefert. eine Studie ass' Akrıbie und Aus- weıters, ob heute noch Möglichkeiten iner
gewogenheit, kriteriologischer Präzision und ‚authentischen‘ Gottesrede gebe. Der Titel des
umfassender Verarbeitung des vielfältigen, teil- Buches ist allerdings unzutreffend: denn weder
welse sehr komplexen Materials nichts Z.u wWwWUun- werden Positionen referiert, wI1ıe nach Gott
schen übrig. Vielleicht ware hıe und da eın Ende des Jahrhunderts fragen sel, noch
‚wenıger” mehr SCWESEN. Als Leser verliert wird die Frage selbst VO  - den Autoren ‘agı
sich zuweilen (z.TI. seitenlangen kleingedruck- gewisser Weise en wel Autoren eiıne Aus-
ten) Detaildiskussionen und Verweisen, die nahme: Qelmüller, ebentfalls VOI Erscheinen des
durchaus kürzer erörtern geWESCN wären. Buches verstorben, e{fe: seinem Beitrag
nübersichtlich ZUu werden droht uch die Krite- Richtlinien iıner ede VO]  . Gott, wIle S1e
rienliste, d} der vielleicht eine gewisse Knapp- seinem Konzept negatıver Theologie ausarbeitet.
heit und „Asthetik“” der Kriterien (wie etwa Schlette nımmt sich ebenfalls der Gottesfrage all,
die wissenschaftstheoretischen iterien der vertritt ber die Ansicht, dass eEsS heutzutage ul

Iytischen Philosophie demonstrieren) ZUu kurz zulässig sel, die Gottesfrage stellen, vielmehr
gekommen SeinNn Mag cdie Stelle der vielfäl- musse diese die rage nach Hoffnung über-
tıgen Analysen VO!  - aktuellen Dialogbeiträgen werden. Deshalb soll Schlettes Beitrag auch
ware vielleicht eINe Ausarbeitung der ausführlichere Berücksichtigung finden.
wissenschaftstheoretischen Regelkreise iInner- Eingeleitet WITG der Band mıit iıner historischen
halb VO!]  - Naturwissenschaft und Theologie be- Einführung die Thematik, die ONra: Cramer
ziehungsweise der Von e1tz aufgenomme- gibt. RÖöd beschränkt sich wesentlichen da-
1nieNn Vermittlungsfunktion der Naturphilosophie rauf, den Naturalismus, der eine nicht-materielle
wünschenswert BCWESEN. Wirklichkeit bestreitet, die Schranken zZzu
Man kann dieser Arbeit 1IULr wünschen, dass welisen. amıft ist das bescheidene Ergebnis CI -
theoretische Kraft sich auch als performative, das reicht, eine Wirklichkeitsauffassung begründet
heißt den Dialog beeinflussende Kraft auswirkt. vertreten können, die muit dem Glauben
Linz Franz YUuDer Gott vereinbar ist. Honnetelder mMac. sich da-

I die Metaphysik ihrer Bedeutung die
Theologie herauszustellen. Seiner Ansicht nach

N BAUMGARTNER MICHAEL/WAL- en Metaphysik und Theologie enselben
NS (Hg.), Die philosophische Gottes- Gegenstandsbereich, nämlich Aussagen über das

Ganze der Wirklichkeit effen. amıt diefrage an Ende des Jahrhunderts. (Alber-Reihe
Philosophie) arl Alber, Freiburg 1999 theologische ede nicht leer oder mythologisch
Geb 64,-/5 467,—/ SEr 61,-. wird, ist der ezug auf Metaphysik notwendig,

ahmen der Philosophie ist fast schon die sich die Formulierung Von ıterıen
twas wIl1e eın Gemeinplatz ZUu behaupten, dass solcher Art VOI ede em) Von religionsphi-
das Absolute kein Thema mehr für S1e S@]1. Doch losophischer Sicht geht Caspar dem Reli-
fässt ich philosophische Reflexion nicht will- glösen nach, wI1Ie der Phänomenologie
kürlich begrenzen, sondern zielt darauf, das (Husser|, Heidegger, vınas Berücksichtigung
Relative seiner Relativität aufzuweisen. Also findet, VO]  5 hier aus Folgerungen Z.u ziehen
geht der Philosophie uch den Versuch, für die Möglichkeit ines Gesprächs zwischen
S  n beim elatllıven bleiben, sondern das den eligionen.
Absolute als Absolutes denken. Erst mıit dem Beitrag VON Schlette wird, w1e
Einer der Herausgeber des hier besprechen- SagtT, der rage nach Gott ausdrücklich nach-
den Buches, der inzwischen verstorbene Hans gegangen, allerdings mıt dem erstaunlichen
ichael aumgartner, meınt, die hilosophie sSel Ergebnis, dass die Gottesfrage Ende des
atheistisch „n dem Sinne, dass S1e Gott schlicht Jahrhunderts ZU[XT Hoffnungsfrage werden musse.
VergeSsch hat“” (9) Dass ber die rage: Wer iıst Die Notwendigkeit ıner TIransformation resul-
Gott? weder philosophisch noch theologisch aus- tiere dem Scheitern jeglicher Theodizee ALl

zublenden, abzutun der als erledigt anzusehen gesichts des Grauens der Shoah. Schlette geht
ist, ze1g! sich der Hartnäckigkeit des Reli- der olge eiıne ersetzung der rage, die
g1Ösen, das nach wI1e VOr Bestand hat vielerlei jedoch den „heißen Kern‘  x derselben beibehäilt,

328 

gen. Dass diese Einheit nur "eschatologisch" be­
ziehungsweise nur annäherungsweise möglich 
ist, arbeitet Peitz mit Nachdruck heraus und 
stellt an Theologie und Naturwissenschaft die 
Rückfrage, inwieweit eine solche Integration ge­
leistet werden kann. 
Peitz hat m.E. einen der bedeutendsten wissen­
schaftstheoretischen Beiträge der letzten Jahre 
geliefert. Seine Studie lässt an Akribie und Aus­
gewogenheit, an kriteriologischer Präzision und 
umfassender Verarbeitung des vielfältigen, teil­
weise sehr komplexen Materials nichts zu wün­
schen übrig. Vielleicht wäre hie und da ein 
"weniger" mehr gewesen. Als Leser verliert man 
sich zuweilen in (z.T. seitenlangen kleingedruck­
ten) Detaildiskussionen und Verweisen, die 
durchaus kürzer zu erörtern gewesen wären. 
Unübersichtlich zu werden droht auch die Krite­
rienliste, an der vielleicht eine gewisse Knapp­
heit und "Ästhetik" der Kriterien (wie es etwa 
die wissenschafts theoretischen Kriterien der ana­
lytischen Philosophie demonstrieren) zu kurz 
gekommen sein mag. An die Stelle der vielfäl­
tigen Analysen von aktuellen Dialogbeiträgen 
wäre vielleicht eine genauere Ausarbeitung der 
wissenschaftstheoretischen Regelkreise inner­
halb von Naturwissenschaft und Theologie be­
ziehungsweise der neu von Peitz aufgenomme­
nen Verrnittlungsfunktion der Naturphilosophie 
wünschenswert gewesen. 
Man kann dieser Arbeit nur wünschen, dass ihre 
theoretische Kraft sich auch als performative, das 
heißt den Dialog beeinflussende Kraft auswirkt. 
Linz Franz Gruber 

• BAUMGARTNER HANS MlCHAEL/WAL­
DENFELS HANS (Hg.), Die philosophische Gottes­
frage am Ende des 20. Jahrhunderts. (Alber-Reihe 
Philosophie) Karl Alber, Freiburg 1999. (143) 
Geb. DM 64,-/5 467,-/sFr 61,-. 
Im Rahmen der Philosophie ist es fast schon so 
etwas wie ein Gemeinplatz zu behaupten, dass 
das Absolute kein Thema mehr für sie sei. Doch 
iässt sich philosophische Reflexion nicht will­
kürlich begrenzen, sondern zielt darauf, das 
Relative in seiner Relativität aufzuweisen. Also 
geht es in der Philosophie auch um den Versuch, 
nicht beim Relativen zu bleiben, sondern das 
Absolute als Absolutes zu denken. 
Einer der Herausgeber des hier zu besprechen­
den Buches, der inzwischen verstorbene Hans 
Michael Baumgartner, meint, die Philosophie sei 
atheistisch "in dem Sinne, dass sie Gott schlicht 
vergessen hat" (9). Dass aber die Frage: Wer ist 
Gott? weder philosophisch noch theologisch aus­
zublenden, abzutun oder als erledigt anzusehen 
ist, zeigt sich an der Hartnäckigkeit des Reli­
giösen, das nach wie vor Bestand hat in vielerlei 

Philosophie 

Formen. Gott wurde unter unterschiedlichsten 
Vorzeichen für tot erklärt; so etwas wie das Reli­
giöse ist offenbar nicht umzubringen. 
Angesichts dieser Umstände klingt der Titel 
unseres Buches vielversprechend. Der Klappen­
text stellt die Behandlung zweier Fragen in Aus­
sicht: wie es zu verstehen sei, dass die Erörterung 
des Absoluten in der Philosophie ausbleibe, und 
weiters, ob es heute noch Möglichkeiten einer 
,authentischen' Gottesrede gebe. Der Titel des 
Buches ist allerdings unzutreffend: denn weder 
werden Positionen referiert, wie nach Gott am 
Ende des 20. Jahrhunderts zu fragen sei, noch 
wird die Frage selbst von den Autoren gefragt. In 
gewisser Weise bilden zwei Autoren eine Aus­
nahme: Oelmüller, ebenfalls vor Erscheinen des 
Buches verstorben, liefert in seinem Beitrag 
Richtlinien einer Rede von Gott, wie er sie in 
seinem Konzept negativer Theologie ausarbeitet. 
Schlette nimmt sich ebenfalls der Gottesfrage an, 
vertritt aber die Ansicht, dass es heutzutage un­
zulässig sei, die Gottesfrage zu stellen, vielmehr 
müsse diese in die Frage nach Hoffnung über­
setzt werden. Deshalb soll Schlettes Beitrag auch 
ausführlichere Berücksichtigung finden. 
Eingeleitet wird der Band mit einer historischen 
Einführung in die Thematik, die Konrad Cramer 
gibt. Röd beschränkt sich im wesentlichen da­
rauf, den Naturalismus, der eine nicht-materielle 
Wirklichkeit bestreitet, in die Schranken zu 
weisen. Damit ist das bescheidene Ergebnis er­
reicht, eine Wirklichkeitsauffassung begründet 
vertreten zu können, die mit dem Glauben an 
Gott vereinbar ist. Honnefelder macht sich da­
ran, die Metaphysik in ihrer Bedeutung für die 
Theologie herauszustellen. Seiner Ansicht nach 
haben Metaphysik und Theologie denselben 
Gegenstandsbereich, nämlich Aussagen über das 
Ganze der Wirklichkeit zu treffen. Damit die 
theologische Rede nicht leer oder mythologisch 
wird, ist der Bezug auf Metaphysik notwendig, 
die sich um die Formulierung von Kriterien 
solcher Art von Rede bemüht. Von religionsphi­
losophischer Sicht aus geht Caspar dem Reli­
giösen nach, wie es in der Phänomenologie 
(Husserl, Heidegger, Levinas) Berücksichtigung 
findet, um von hier aus Folgerungen zu ziehen 
für die Möglichkeit eines Gesprächs zwischen 
den Religionen. 
Erst mit dem Beitrag von Schlette wird, wie ge­
sagt, der Frage nach Gott ausdrücklich nach­
gegangen, allerdings mit dem erstaunlichen 
Ergebnis, dass die Gottesfrage am Ende des 20. 
Jahrhunderts zur Hoffnungsfrage werden müsse. 
Die Notwendigkeit einer Transformation resul­
tiere aus dem Scheitern jeglicher Theodizee an­
gesichts des Grauens der Shoah. Schlette geht es 
in der Folge um eine Übersetzung der Frage, die 
jedoch den "heißen Kern" derselben beibehält, 


