
379148 (2000) 379386

OTIMAR

ott ist kein ampelmann
Niemals werden WIr das Geheimn1s Gottes ANSEMESSEN In Ortfe fassen können, und
dennoch mMUÜuSSsSen WLr 0Ü07l ott reden. Dass Theologte und ASTOra miıt dieser DANNUNZ
eben MUSSen und können, zeiZ der übinger Pastoraltheologe und plädiert aDel ent-
schieden eine vorschnelle uflösung ach der einen oder anderen e1te. (Redaktıon

er die Banalisierung Gottes valent und kritisch betrachten WI1e
die nackte Säkularisierung. uch

ott ist kein ampelmann auc. eiıne kirchlichen Bereich sSind die Spuren
Hampelfrau), sondern das unendliche dieser Trivialisierung und Banalisie-
Geheimnis und jenseıts enschli- LuN) Gottes nıcht übersehen,* w1e
cher und kosmischer Ex1istenz Mıt Gott z Religionsbüchern,
kann nicht Hoppe-Reiter spielen,' einer „Balkonisierung”“ der chöp-
denn ist unserTeMm Zugriff und unse- fungstheologie dadurch kommt, ass
Ter Verfügbarkeit entzogen. Wo allent- diesem usammenhang auf die
halben die Banalisierung Gottes aus- Blumenkästen auf dem Balkon VerLr-

gerufen wird, ist CAlıchen Be- weiıst und sS1e es gaNZC 1e ChÖöp-
reich schärfer dagegen hal- fung sSeın lässt.?
ten, seine Verkleinerung, So schamlos War die Volksfrömmigkeit
seine fugenlose Verkleisterung die nle, ass S1€e hinter den vielen en
menschlichen Bedürfnisse und Sehn- und Fürbitten nicht Gott selbst och
SUu: hinein, seINe lückenlose einmal sSeın eigenes SOUVeranes Ge-
Vermarktung die Nachfrage hinein, eimnis gegenüber eingeräumt

die Trivialisierung des Myste- hätte Vielmehr War e eiıne starke Be-
rums den Mystery-Angeboten der ziehung insofern, als auch Nichter-
Unterhaltung, die Verstopfung füllungen der Gebete ausgehalten und
der ranszendenzsehnsüchte der Men- durchgetragen wurden. Das gläubige
schen durch vorschnelle religiös-magi- Volk hat trotz er nttäuschungen
sche Erfüllungsangebote, VO Horo- und Leiden 1mM en nicht Z.U Bezıle-
skop bis den Heilwässerchen. Die hungsa  ruch mıiıt ott kommen las-
relig1öse Explosion Gesell- SE  - Diese eziehung War stark,
schaft INnNas Anschlussfähigkeiten für stärker auch als alle enn-Dann-Ver-
unseren Glauben vermuten lassen (und suchungen. Die moderne Religiosität
stellenweise wird s1e auch geben), dagegen macht die Bedürfniserfüllung
1m Ganzen aber ist S1e SCNAUSO ambi- ZU Ma{{(sstab bekömmlicher Religions-

Vgl 'alver, Hoppereiter muit dem lieben Gott Zzusammen muıt Kreyssing, Auskuntft über den
anderen Gott, und enker, Wır sind S), Stuttgart 1970, /-23

2 Vgl CAMU| KRupp, Lebensorientierung der Verharmlosung, Stuttgart 2000
Diesen Hinweis verdanke ich Michael elker bel ınem espräch, dem über eine entspre-
chende Analyse berichtet hat.

ThPQ 148 (2000) 379-386 379 

OTTMAR FUCHS 

Gott ist kein Hampelmann 

Niemals werden wir das Geheimnis Gottes angemessen in Worte fassen können, und 
dennoch müssen wir von Gott reden. Dass Theologie und Pastoral mit dieser Spannung 
leben müssen und können, zeigt der Tübinger Pastoraltheologe und plädiert dabei ent­
schieden gegen eine vorschnelle Auflösung nach der einen oder anderen Seite. (Redaktion) 

1. Wider die Banalisierung Gottes 

Gott ist kein Hampelmann (auch keine 
Hampelfrau), sondern das unendliche 
Geheimnis in und jenseits menschli­
cher und kosmischer Existenz. Mit Gott 
kann man nicht Hoppe-Reiter spielen,! 
denn er ist unserem Zugriff und unse­
rer Verfügbarkeit entzogen. Wo allent­
halben die Banalisierung Gottes aus­
gerufen wird, ist im kirchlichen Be­
reich um so schärfer dagegen zu hal­
ten, gegen seine Verkleinerung, gegen 
seine fugenlose Verkleisterung in die 
menschlichen Bedürfnisse und Sehn­
süchte hinein, gegen seine lückenlose 
Vermarktung in die Nachfrage hinein, 
gegen die Trivialisierung des Myste­
riums in den Mystery-Angeboten der 
Unterhaltung, gegen die Verstopfung 
der Transzendenzsehnsüchte der Men­
schen durch vorschnelle religiös-magi­
sche Erfüllungsangebote, vom Horo­
skop bis zu den Heilwässerchen. Die 
religiöse Explosion in unserer Gesell­
schaft mag Anschlussfähigkeiten für 
unseren Glauben vermuten lassen (und 
stellenweise wird es sie auch geben), 
im Ganzen aber ist sie genauso ambi-

valent und kritisch zu betrachten wie 
die nackte Säkularisierung. Auch im 
kirchlichen Bereich sind die Spuren 
dieser Trivialisierung und Banalisie­
rung Gottes nicht zu übersehen/ wie 
etwa in Religionsbüchern, wo es zu 
einer "Balkonisierung" der Schöp­
fungstheologie dadurch kommt, dass 
man in diesem Zusammenhang auf die 
Blumenkästen auf dem Balkon ver­
weist und sie Gottes ganze liebe Schöp­
fung sein lässt.3 

So schamlos war die Volksfrömmigkeit 
nie, dass sie hinter den vielen Bitten 
und Fürbitten nicht Gott selbst noch 
einmal sein eigenes souveränes Ge­
heimnis uns gegenüber eingeräumt 
hätte. Vielmehr war es eine starke Be­
ziehung insofern, als auch Nichter­
füllungen der Gebete ausgehalten und 
durchgetragen wurden. Das gläubige 
Volk hat es trotz aller Enttäuschungen 
und Leiden im Leben nicht zum Bezie­
hungsabbruch mit Gott kommen las­
sen. Diese Beziehung war zu stark, 
stärker auch als alle Wenn-Dann-Ver­
suchungen. Die modeme Religiosität 
dagegen macht die Bedürfniserfüllung 
zum Maßstab bekömmlicher Religions-

1 Vgl. o. Halver, Hoppereiter mit dem lieben Gott (zusammen mit P. Kreyssing, Auskunft über den 
anderen Gott, und C. Denker, Wir sind Petrus), Stuttgart 1970, 7-23. 

, Vgl. H. Schmidt/H. Rupp, Lebensorientierung oder Verharmlosung, Stuttgart 2000. 
3 Diesen Hinweis verdanke ich Michael Welker bei einem Gespräch, in dem er über eine entspre­

chende Analyse berichtet hat. 



38) Fuchs/Gott ist kein Hampelmann

beziehungen. 1C die eziehung ıst ene tautologische, ber sich selbst
beherrschend, sondern das en und hinausweisende Rede der Liturglie
Bekommen, und WE 1eS$ nicht e_ lieber als die mıiıt größter antasıe und
ebt wird, SUC. INan sich andere Bezıle- Erlebnisträchtigkeit gesättigten relig1Ö-
ungen. Die Erlebnisqualität diktiert sen Angebote, die aufgeblasen und

totalıtär aherkommen, ass S1e esund qualifiziert die eziehung dem,
W as INnhan Religion, sSoter1. der gal sich selber aufsaugen. Übrigens
ott ennt. Hauptsache, INan kann nicht totalitär 1mM Anspruch hier geben
die ranszendenz diesseitig verhack- S1e sich durchaus plural), aber Otalıtar
stücken und den rıiff bekommen, der Erlebnisbeanspruchun (sonst
sSe1 CS Tarotspiel der edita- würden S1e ja frustrieren).
tionstechniken Und die Hoffnungen Bei diesem Religionspositivis-

I1US verflüchtigt sich konsequenter-auf ein völlig en einer Jen-
seitig-qualitativ Schöpfung WEelI- welse jene Dimension, die die Gottes-
den westlich pervertierte ar- erfahrung auch ihrer Negation och
nationsvorstellungen „umgelegt” und als ranszendenzerfa  o behaup-
parzellier auf eın quantıitatives „Extra ten VEeEIIMaAS. Die biblische Botschaft
mundum nu. salus“”. Aus dieser DPer- mac. deutlich, ass die Verborgen-
spektive erscheint ein beträchtlicher heit, das SC  erzliche Vermissen Got-
Teil der gegenwärtigen religiösen Auf- tes und Sseiner heilenden Wirkung

der Geschichte und den GeschichtenTUC: umgekehr proportional Se1In
Eröffnung VO.:  5 ranszendenz und die Geschichte Gottes miıt den Men-

ihrer unabschließbaren amı schen hineingehört. 1C ass dann
Hatten WIFr er die Hoffnung, ass umgekehrt Gottes bwesenheit posi-
solche Erfa.  gen die dahinter tivistisch als sicherere „Gotteserfah-
liegende ranszendenz vielleicht öff- 44  rung ausgegeben wird als eine ‚OTTLEeS-
nen könnten, zeigt sich jetzt eher, erfahrung, die nicht seine ntzogen-
ass sS1e UrCc vorschnell zufrie- heit, sondern seline Gegenwart
denstellende Erfüllungsangebote und rleben glaubt. Positivistisch kann
Spiele den 1C und die SUC. 1MmM Horizont Gottes weder mıt dem
darüber hinaus Versc In diesem DPositiven och muıt dem Negatıven
zeitgenössischen Kontext wird InNnan Gottes umgehen.‘
wohl VOIL Neuem und mıit besonderer
Brisanz die theologischen Diskussio- Gott 1e letzte ahrheı
1ieNn ber den Unterschied zwischen überlassen.
Religion und Glauben wiederzubele-
ben en. Das Problem ıst nicht, ass bgleic arl Rahners HANZE eolo-
das Religiöse seine Plausibilität verlo- g1je durchdrungen War VO:  a} der
Ieln hat, sondern die Ehrfurcht VOT IC. VOT der Tiefe des Geheimnisses
einem Gott, der die 1zenz bekommt, Gottes, hat nicht zuletzt als Selbst-

kritik selnes ebenswerkes SeINemdiese Religiosität transzendieren
und arın nıcht aufzugehen. Aus die- etzten Vortrag der katholischen
SCT Perspektive ist mMI1r manche beschei- Akademie reiburg Februar 1984

uch jede Art VO]  5 negatıver eologie kann siıch Iso den Anspruch Sparen, damit Gott (In seiner
Abwese!  el objektiver enann! en als eine Theologie, die nach seinen positiven Spuren
sucht. Sie verfiele SONS! selbst der Strategie, Cie S1e verhindern will

380 

beziehungen. Nicht die Beziehung ist 
beherrschend, sondern das Haben und 
Bekommen, und wenn dies nicht er­
lebt wird, sucht man sich andere Bezie­
hungen. Die Erlebnisqualität diktiert 
und qualifiziert die Beziehung zu dem, 
was man Religion, Esoterik oder gar 
Gott nennt. Hauptsache, man kann 
die Transzendenz diesseitig verhack­
stücken und in den Griff bekommen, 
sei es im Tarotspiel oder in Medita­
tionstechniken. Und die Hoffnungen 
auf ein völlig neues Leben in einer jen­
seitig-qualitativ neuen Schöpfung wer­
den in westlich pervertierte Reinkar­
nationsvorstellungen "umgelegt" und 
parzelliert auf ein quantitatives "Extra 
mundum nulla salus". Aus dieser Per­
spektive erscheint ein beträchtlicher 
Teil der gegenwärtigen religiösen Auf­
brüche umgekehrt proportional zu sein 
zur Eröffnung von Transzendenz und 
ihrer unabschließbaren Dynamik. 
Hatten wir früher die Hoffnung, dass 
solche Erfahrungen für die dahinter 
liegende Transzendenz vielleicht öff­
nen könnten, so zeigt sich jetzt eher, 
dass sie durch vorschnell zufrie­
denstellende Erfüllungsangebote und 
Spiele den Blick und die Sehnsucht 
darüber hinaus verschließen. In diesem 
zeitgenössischen Kontext wird man 
wohl von Neuem und mit besonderer 
Brisanz die theologischen Diskussio­
nen über den Unterschied zwischen 
Religion und Glauben wiederzubele­
ben haben. Das Problem ist nicht, dass 
das Religiöse seine Plausibilität verlo­
ren hat, sondern die Ehrfurcht vor 
einem Gott, der die Lizenz bekommt, 
diese Religiosität zu transzendieren 
und darin nicht aufzugehen. Aus die­
ser Perspektive ist mir manche beschei-

Fuchs/Gott ist kein Hampelmann 

dene tautologische, über sich selbst 
hinausweisende Rede in der Liturgie 
lieber als die mit größter Phantasie und 
Erlebnisträchtigkeit gesättigten religiö­
sen Angebote, die so aufgeblasen und 
totalitär daherkommen, dass sie alles 
in sich selber aufsaugen. Übrigens 
nicht totalitär im Anspruch (hier geben 
sie sich durchaus plural), aber totalitär 
in der Erlebnisbeanspruchung (sonst 
würden sie ja frustrieren). 
Bei diesem neuen Religionspositivis­
mus verflüchtigt sich konsequenter­
weise jene Dimension, die die Gottes­
erfahrung auch in ihrer Negation noch 
als Transzendenzerfahrung zu behaup­
ten vermag. Die biblische Botschaft 
macht deutlich, dass die Verborgen­
heit, das schmerzliche Vermissen Got­
tes und seiner heilenden Wirkung in 
der Geschichte und in den Geschichten 
in die Geschichte Gottes mit den Men­
schen hineingehört. Nicht dass dann 
umgekehrt Gottes Abwesenheit posi­
tivistisch als sicherere "Gotteserfah­
rung" ausgegeben wird als eine Gottes­
erfahrung, die nicht seine Entzogen­
heit, sondern seine Gegenwart zu 
erleben glaubt. Positivistisch kann man 
im Horizont Gottes weder mit dem 
Positiven noch mit dem Negativen 
Gottes umgehen.4 

2. Gott die letzte Wahrheit 
überlassen ... 

Obgleich Karl Rahners ganze Theolo­
gie durchdrungen war von der Ehr­
furcht vor der Tiefe des Geheimnisses 
Gottes, hat er nicht zuletzt als Selbst­
kritik seines Lebenswerkes in seinem 
letzten Vortrag in der katholischen 
Akademie Freiburg im Februar 1984 

, Auch jede Art von negativer Theologie kann sich also den Anspruch sparen, damit Gott (in seiner 
Abwesenheit) objektiver benannt zu haben als eine Theologie, die nach seinen positiven Spuren 
sucht. Sie verfiele sonst selbst der Strategie, die sie verhindern will. 



281Fuchs/Gott ist kein Hampelmann

gesagt: Wenn WITr VO: ott reden, dann deutet wohl mehr, als ich ım ugen-
mussen WITr immer wieder das, Was WIT 1C übersehen VeEIMaAS. ott eın
/ auch wieder zurücknehmen: weißß Es ist merkwürdig, ich bin
„die unheimliche Schwebe zwischen Ja mir en meılnen Entscheidungen
und Neıin als den wahren und einzigen ber die ve nıe völlig klar. Ist i
festen unNserIes Erkennens aus- eın Zeichen VonNn Unklarheit, innerer
halten und Aussagen ımmer Unehrlichkeit, der ist eın Zeichen
auchenlassen die schwei- dessen, ass WITr ber unser Kennen
gende Unbegreiflichkeit Gottes elber, hinaus ge werden, der ıst CS5 bei-
W ©} auch theoretischen Aus- des? Zuletzt handelt 111a doch aus

och einmal muıt selber einer ene heraus, die verborgen
ZzZusamımen unser existentielles chick- bleibt Am Ende des JTages kann ich
cal teilen einer liebend vertrauenden LLIUrLr bitten, ass ott eın gnadenvolles
Hingabe selbst die undurch- Gericht ben möge ber diesen lag
schaute Verfügung Gottes, sSemn (sna- und alle Entscheidungen. ESs ist
dengericht, heilige Unbegreiflich- seıner Hand.“® onhoeffer weiß sich

aus einer unmiittelbaren Evidenz he-keit.“ SO selen WITr „durchzittert VO  5
der etzten kreatürlichen Bescheiden- Laus gedrängt, die USA verlassen.
heit, die weiß, wI1e INamn WIFrKlicC. eın ber er kann SEe1INEe Entscheidung nıicht
VO  5 Gott reden kann  “ die ‚„NIC. be- restlos begründen. Denn auch dafür,
ruhigt meınt, klar und durchsichtig den Vereinigten Staaten bleiben,
reden, sondern die analoge Schwebe x1ibt gute, auch durchaus christliche
zwischen Ja und Nein auf dem Ab- TUunNn! Diese vernunftmäfßigen Über-
grund der Unbegreiflichkeit Gottes e_ egungen werden dadurch nicht un-
chreckt und selig zugleic erfährt und wichtig, aber S1e ersetizen nicht die Ent-

ibezeugt scheidung, un S1e sind für diese auch
Was er hier VO  } der eologie nicht tragfähig Die NISCNEe1L-
Sagt, erfährt Dietrich ONNOelifer dung transzendiert letztlich alle Girün-
seiner Biographie. Ich beziehe mich de und egengründe. Bonhoeffer ent-
hier auf einen Augenblick seinem sSscheıde sich aus der Mitte Se1INeEeSs Her-
eben, der wohl der entscheidende Be- ZCNS, aus der leife sSe1INES e1igenen e1ns

heraus. uch WE andere anders kön-seliner Berufung ZUT!T ıstlıchen
Solidarität und zZuU Martyrıum WAärT. nen, OoOnNnNOoelier kann nicht
Im Sommer 1939 befindet sich Und doch, obgleic diese nNntschel-
New ork les ist dafür bereitet, ass dung ihrer Unausweichlichkeit VOT

dort bleiben kann Er hat gute ihm ste. verbinde damiut eine
Freunde dort und auch gute Möglich- selbstsichere und elbstrühmerische
keiten arbeiten. Es scheint alles klar Sicherheit Dass dieser Weg für

sSe1n. och entscheidet sich für notwendig ist, ist nıicht zugleic die
die Rückkehr ach Deutschland Am Sicherheit, ass dieser Weg tatsächlich

1939 chreibt ın sSeın Tage- den ugenes richtig se1l So xibt
buch, nachdem abgele. a  e, Ende alles, auch die Wahrheit
New York bleiben „Für mich be- SseiINer Berufung, Gottes and Er

Rahner, Erfahrungen 1ines katholischen eologen, hmann Hg.) Vor dem Geheimnis
es den Menschen verstehen, Freiburg/ Br. 1984, 105 —119, 106—-108

Bonhoeffer, Gesammelte Schriften Len 1958, 303f.

Fuchs/Gott ist kein Hampelmann 

gesagt: Wenn wir von Gott reden, dann 
müssen wir immer wieder das, was wir 
sagen, auch wieder zurücknehmen: 
"die unheimliche Schwebe zwischen Ja 
und Nein als den wahren und einzigen 
festen Punkt unseres Erkennens aus­
halten und so unsere Aussagen immer 
auch hineinfallen lassen in die schwei­
gende Unbegreiflichkeit Gottes selber, 
wenn auch unsere theoretischen Aus­
sagen noch einmal mit uns selber 
zusammen unser existentielles Schick­
sal teilen einer liebend vertrauenden 
Hingabe unserer selbst an die undurch­
schaute Verfügung Gottes, an sein Gna­
dengericht, an heilige Unbegreiflich­
keit." So seien wir "durchzittert von 
der letzten kreatürlichen Bescheiden­
heit, die weiß, wie man wirklich allein 
von Gott reden kann", die "nicht be­
ruhigt meint, klar und durchsichtig zu 
reden, sondern die analoge Schwebe 
zwischen Ja und Nein auf dem Ab­
grund der Unbegreiflichkeit Gottes er­
schreckt und selig zugleich erfährt und 
bezeugt".5 
Was Rahner hier von der Theologie 
sagt, erfährt Dietrich Bonhoeffer in 
seiner Biographie. Ich beziehe mich 
hier auf einen Augenblick in seinem 
Leben, der wohl der entscheidende Be­
ginn seiner Berufung zur christlichen 
Solidarität und zum Martyrium war. 
Im Sommer 1939 befindet er sich in 
New York. Alles ist dafür bereitet, dass 
er dort bleiben kann. Er hat gute 
Freunde dort und auch gute Möglich­
keiten zu arbeiten. Es scheint alles klar 
zu sein. Doch er entscheidet sich für 
die Rückkehr nach Deutschland. Am 
20. Juli 1939 schreibt er in sein Tage­
buch, nachdem er abgelehnt hatte, in 
New York zu bleiben: "Für mich be-

381 

deutet es wohl mehr, als ich im Augen­
blick zu übersehen vermag. Gott allein 
weiß es. Es ist merkwürdig, ich bin 
mir in allen meinen Entscheidungen 
über die Motive nie völlig klar. Ist es 
ein Zeichen von Unklarheit, innerer 
Unehrlichkeit, oder ist es ein Zeichen 
dessen, dass wir über unser Kennen 
hinaus geführt werden, oder ist es bei­
des? Zuletzt handelt man doch aus 
einer Ebene heraus, die uns verborgen 
bleibt ... Am Ende des Tages kann ich 
nur bitten, dass Gott ein gnadenvolles 
Gericht üben möge über diesen Tag 
und alle Entscheidungen. Es ist nun in 
seiner Hand."6 Bonhoeffer weiß sich 
aus einer unmittelbaren Evidenz he­
raus gedrängt, die USA zu verlassen. 
Aber er kann seine Entscheidung nicht 
restlos begründen. Denn auch dafür, in 
den Vereinigten Staaten zu bleiben, 
gibt es gute, auch durchaus christliche 
Gründe.·Diese vernunftmäßigen Über­
legungen werden dadurch nicht un­
wichtig, aber sie ersetzen nicht die Ent­
scheidung, und sie sind für diese auch 
nicht tragfähig genug. Die Entschei­
dung transzendiert letztlich alle Grün­
de und Gegengründe. Bonhoeffer ent­
scheidet sich aus der Mitte seines Her­
zens, aus der Tiefe seines eigenen Seins 
heraus. Auch wenn andere anders kön­
nen, Bonhoeffer kann es nicht. 
Und doch, obgleich diese Entschei­
dung in ihrer Unausweichlichkeit vor 
ihm steht, verbindet er damit keine 
selbstsichere und selbstrühmerische 
Sicherheit. Dass dieser Weg für ihn 
notwendig ist, ist nicht zugleich die 
Sicherheit, dass dieser Weg tatsächlich 
in den Augen Gottes richtig sei. So gibt 
er am Ende alles, auch die Wahrheit 
seiner Berufung, in Gottes Hand. Er 

5 K. Rahner, Erfahrungen eines katholischen Theologen, in: K. Lehmann (Hg.), Vor dem Geheimnis 
Gottes den Menschen verstehen, Freiburg/Br. 1984, 105-119, 106-108. 

6 D. Bonhoeffer, Gesammelte Schriften I, München 1958, 303f. 



287 Fuchs/Gott ıst kein Hampelmann

selbst beansprucht S1e nicht, jedenfalls 61e relativierte; denn der Sieg der Welt
nicht als Letztes, sondern wei{fs sich ber die Menschen ıst CS, ass S1e sich
Raum des Vorletzten ott gegenüber. als etwas Absolutes darbietet.“” Für
uch die Radikali;tä der eigenen Ent- 61e ist die Erfahrung Gottes, der alles
scheidung übersteigt nicht die Grenze entabsolutiert, „ein gewaltsames re1g-
zwischen dem Vorletzten und dem Und der damit verbundene lau-
Letzten, obgleic. S1e für die eıgene be ist das „schwarze Licht“ welches
Existenz das Letztmögliche edeute das en trägt.”
Hier begegnet eine fanatische elig1ö-

Sicherheit, die Gott der eigenen Bılder, aber keineer
Entscheidung festnagelt, sondern eine,
die Gott auch darüber hinaus och ein- Wo menschliche Erfahrung eZug
mal ott sSeıin ass er Urc Vel- auf ott nicht diese pannung siıch
standesmäßige och Urc religiöse selber aufnimmt, S1e allzu linear
Sicherheit sich Bonhoeffer eın, 21 aufeinander bezieht, S1e nicht
sSeın enestlos und linear der die adikale Negation der eigenen Po-
heit es zuordnen können.’ siıtionen VOon ott her riskiert, WIT sS1e
Nichts kann mit ott verwechselt WEeTr- auch der biblischen „Erkenn;  stheo-
den (was immer Götzendienst wäre), r1e  44 esnıicht gerecht. Denn dort gilt
WE 11UT dieser vorletztlichen die Dialektik „Man darf sich VO:  5 ott
Weise ahe er erne sSeın kann kein Bild machen“”; und Ohne sich VO  a
Ich denke diesem ‚usammenhang Gott „Bilder machen, xibt eiıne

einen anderen sehr beeindrucken- diesbezügliche Erfahrung Genau 1eSs
den gläubigen Menschen, na ist die Hale Man darf sich er
adeleıiıne Delbrel, die der ersten machen, aber eıne ılder, die Gott

des etzten ahrhunderts festhalten und magisch domestizieren.
einem Vorort VO:  5 DParıs eine Frauenge- Bilder und Symbole, Erfahrungsvor-
meinschaft gegründet hat mıt dem stellungen und äasthetische Erlebnisse,
Ziel, den armen und sozlal benach- und Gedanken sind ebenso
enl  en Menschen muıit Hilfe und nötig, WI1e 6S1e niemals Endgültigkeit
Solidarıität ahe Se1iNn. Gerade dus eanspruchen können. Dieser 'orbe-
diesem Lebenszusammenhang heraus halt ist auf alles beziehen, auch auf

das en Man darf sich wohl kon-vermag S1e VO:  > Christus n „Er
hat muıt seliner Person die alschen zeptionelle und systematische edan-
Absolutheitsvorstellungen der Welt ken machen, aber njiemals „Ab-Gedan-

ken'  4M4 (im Sinne der Abbilder)zerschlagen und Freiheit zurückge-
wIlesen: Geld, Ehre, aC. aber hat Nicht-Endgültigkeit iıSseTer Bilder
S1e nicht wieder aufgebaut und eine und Gedanken ist ein notwendiger
andere menschliche Herrschaft errich- eX auf die Unendlichkeit Gottes
tel, die eine eue Hierarchie der Ehre, en Dimensionen. Erst dann spiegelt
der Macht und des Reichtums besäße sich us der menschlichen Bild-
Er hat die Welt überwunden, indem und Denkerfahrung etwas VO:  5 der

Vgl dazu en, der Gewissheit seiner Gegenwart. HeTtriC. Bonhoeffer unı! die Spur des Vel-
missten Gottes, Maınz 1998, 179ff.
Die Zitate bei Schleinzer, Die JeDe ist unsere einzige Aufgabe. Das enszeugnis VO!]  - Madeleine
Delbrel, Stuttgart 1994, 252
Vgl Schroer, Israel gab 5 Bilder, Freiburg-Schweiz-Göttingen 1987

382 

selbst beansprucht sie nicht, jedenfalls 
nicht als Letztes, sondern weiß sich im 
Raum des Vorletzten Gott gegenüber. 
Auch die Radikalität der eigenen Ent­
scheidung übersteigt nicht die Grenze 
zwischen dem Vorletzten und dem 
Letzten, obgleich sie für die eigene 
Existenz das Letztmögliche bedeutet. 
Hier begegnet keine fanatische religiö­
se Sicherheit, die Gott in der eigenen 
Entscheidung festnagelt, sondern eine, 
die Gott auch darüber hinaus noch ein­
mal Gott sein lässt. Weder durch ver­
standesmäßige noch durch religiöse 
Sicherheit bildet sich Bonhoeffer ein, 
sein Leben restlos und linear der Wahr­
heit Gottes zuordnen zu können.7 

Nichts kann mit Gott verwechselt wer­
den (was immer Götzendienst wäre), 
wenn er nur in dieser vorletztlichen 
Weise nahe (oder feme) sein kann. 
Ich denke in diesem Zusammenhang 
an einen anderen sehr beeindrucken­
den gläubigen Menschen, nämlich an 
Madeleine Delbrei, die in der ersten 
Hälfte des letzten Jahrhunderts in 
einem Vorort von Paris eine Frauenge­
meinschaft gegründet hat mit dem 
Ziel, den armen und sozial benach­
teiligten Menschen mit Hilfe und in 
Solidarität nahe zu sein. Gerade aus 
diesem Lebenszusammenhang heraus 
vermag sie von Christus zu sagen: "Er 
hat mit seiner Person die falschen 
Absolutheitsvorstellungen der Welt 
zerschlagen und in Freiheit zurückge­
wiesen: Geld, Ehre, Macht; aber er hat 
sie nicht wieder aufgebaut und eine 
andere menschliche Herrschaft errich­
tet, die eine neue Hierarchie der Ehre, 
der Macht und des Reichtums besäße. 
Er hat die Welt überwunden, indem er 

Fuchs/Gott ist kein Hampelmann 

sie relativierte; denn der Sieg der Welt 
über die Menschen ist es, dass sie sich 
ihm als etwas Absolutes darbietet." Für 
sie ist die Erfahrung Gottes, der alles 
entabsolutiert, "ein gewaltsames Ereig­
nis". Und der damit verbundene Glau­
be ist das "schwarze Licht", welches 
das Leben trägt. 8 

3. Bilder, aber keine Abbilder 

Wo menschliche Erfahrung in Bezug 
auf Gott nicht diese Spannung zu sich 
selber aufnimmt, wo sie allzu linear 
beide aufeinander bezieht, wo sie nicht 
die radikale Negation der eigenen Po­
sitionen von Gott her riskiert, wird sie 
auch der biblischen "Erkenntnistheo­
rie" Gottes nicht gerecht. Denn dort gilt 
die Dialektik: "Man darf sich von Gott 
kein Bild machen"; und: Ohne sich von 
Gott "Bilder" zu machen, gibt es keine 
diesbezügliche Erfahrung.9 Genau dies 
ist die Dialektik: Man darf sich Bilder 
machen, aber keine Abbilder, die Gott 
festhalten und magisch domestizieren. 
Bilder und Symbole, Erfahrungsvor­
stellungen und ästhetische Erlebnisse, 
Inhalte und Gedanken sind ebenso 
nötig, wie sie niemals Endgültigkeit 
beanspruchen können. Dieser Vorbe­
halt ist auf alles zu beziehen, auch auf 
das Denken. Man darf sich wohl kon­
zeptionelle und systematische Gedan­
ken machen, aber niemals "Ab-Gedan­
ken" (im Sinne der Abbilder). 
Nicht-Endgültigkeit unserer Bilder 
und Gedanken ist ein notwendiger 
Reflex auf die Unendlichkeit Gottes in 
allen Dimensionen. Erst dann spiegelt 
sich im Modus der menschlichen Bild­
und Denkerfahrung etwas von der 

7 Vgl. dazu W. Kallen, In der Gewissheit seiner Gegenwart. Dietrich Bonhoeffer und die Spur des ver­
missten Gottes, Mainz 1998, 179ff. 

8 Die Zitate bei A. Schleinzer, Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe. Das Lebenszeugnis von Madeleine 
Delbrei, Stuttgart 1994, 252 und 260. 

, Vgl. S. Schroer, In Israel gab es Bilder, Freiburg-Schweiz-Göttingen 1987. 



28Fuchs/Gott ist kein Hampelmann

ualıta dessen wiıder, den WITr SOl- der Objektivierungsgrad mıt der Zu-
cher Gebrochenheit „erfahren“. Wenn stiımmung beziehungsweise mıiıt dem
bereits er die Diastase VO  . en eDrauCc einer Gesellscha steigen
und YyS  / VO  - Dogmatik und Br- würde. Dieses Missverständnis hat das
fahrung eklagt hat, dann besteht vierte aterankonzil bereits muıt der
mindest eine orm der UÜberbrückung fundamentalen Einsicht abgewehrt:
dieser Distanz der theologisc „Denn zwischen dem chöpfer und
tivierten Einsicht die Begrenztheit dem eschöpf kann eıne
der gedanklichen ONS'  e, ihrer große Ahnlichkeit feststellen, ass ZW1-
Schwebe zwischen Ja und Neın, schen ihnen eine noch ogrößere Un-

äahnlic  eıt festzustellen wäre.“! Dieihrer Notwendigkeit, bezüglich ihres
Wahrheitsgehaltes Gott selbst die letzte emerkung gilt allgemein, auch und

gerade die Gemeinschaft der Kir-Kompetenz überlassen. Gleichzeitig
darf die Positionalıität not-wendiger che, für ihre Verkündigung und Theo-
ısStTlıcher Existenz nicht VETITSCSSCNH ogie
werden, insofern die beanspruchte userdem: Mag der Konsens eın VOTI-

Wahrheit, auch WE sS1e L1IUTr vorläufig etztes Zeichen der Gegenwart des
(Geistes Gottes se1n, der Dissens 1stist, doch die existentielle Wahrhaftig-

keit der ehrenden, Verkündigenden zumindest 1M gleichen Yra| arl
und Gläubigen durchdringt. el ist er hat 1es unübertroffen formu-
auch diese existentielle ahrhaftigkeit liert „Die TC ist eıne TYC des
der eschatologischen Wahrhaftigkeit Geistes des unendlichen un: unbe-
es auszusetzen, WE CL, der Un- greiflichen Gottes, dessen selige Ein-
endlıche, aufgerufen Seın wird, se1INe heit dieser Welt sich LLUT gebrochen
endlichen Zugänge und Spuren end- ın vielem Verschiedenen spiegeln
gu bewahrheiten.!® ESs 1st die kann, deren letzte befriedigte el
große christliche Hoffnung, ass diese 101088 ott selbst und SONS nNnıcC. ist.” 12
Spuren zwischen Myster1ium un! Be- Widerspruchsfreiheit ist keiner der Na-
timmtheit eıne uschungen und INnen (Gottes der Geschichte, weder
leeren Zusagen sind und auch nicht der ibel, och der Iradition, och
Ende eın völlig geheimnisloses lee- der Gegenwart. ESs scheint eher
Les Nichts sturzen se1n, als würde sich die atAnol1zıta der
Wenn ich hier VO:  a „uns  44 spreche, dann IC arın zeigen, ass sich die
se1 damit signalisiert, ass auch eINe Gläubigen gegenseilt1g der ers-
gemeinschaftsgetragene Objektivie- heit ihrer Glaubensgeschichten wahr-

individueller Gotteserfahrungen nehmen und bereichern lassen, W as

er ihrer Negationen) die Grenze nicht ausschlie{fst, ass 111a1l auch Ver-
zwischen vorletztlich und letztlich wandtschaften und estätigungen be-
nıicht überschreiten kann, etwa mıiıt kommen kannn ber die Herausforde-
dem Anspruch, weil Ja (gut Sinne rung, die jeweils eigenen Gotteserfah-
der symbolischen Interaktionstheorie) nochmals überschreiten,

Zu dieser Bewahrheitung Horizont menschlichen Leidens und menschlicher Klage vgl Fuchs,
Dass Gott ZU1 Rechenschaft geZOgEN werde weil sich weder gerecht noch barmherzig zeigt?,

Scoralıck (Hg.), Das Drama der Barmherzigkeit Ottes, Stuttgart 2000, 11-32.
Konzil Lateran, Kap 806.

Rahner, ede des lgnatıus Von Loyola ınen esulten VO]  - eute, ers./P. mh0f, Ignatius Von

Loyola, Freiburg / Br. 1978, 10—38,

Fuchs/Gott ist kein Hampelmann 

Qualität dessen wider, den wir in sol­
cher Gebrochenheit "erfahren". Wenn 
bereits Rahner die Diastase von Leben 
und Mystik, von Dogmatik und Er­
fahrung beklagt hat, dann besteht zu­
mindest eine Form der Überbrückung 
dieser Distanz in der theologisch mo­
tivierten Einsicht in die Begrenztheit 
der gedanklichen Konstrukte, in ihrer 
Schwebe zwischen Ja und Nein, in 
ihrer Notwendigkeit, bezüglich ihres 
Wahrheitsgehaltes Gott selbst die letzte 
Kompetenz zu überlassen. Gleichzeitig 
darf die Positionalität not-wendiger 
christlicher Existenz nicht vergessen 
werden, insofern die beanspruchte 
Wahrheit, auch wenn sie nur vorläufig 
ist, doch die existentielle Wahrhaftig­
keit der Lehrenden, Verkündigenden 
und Gläubigen durchdringt. Dabei ist 
auch diese existentielle Wahrhaftigkeit 
der eschatologischen Wahrhaftigkeit 
Gottes auszusetzen, wenn er, der Un­
endliche, aufgerufen sein wird, seine 
endlichen Zugänge und Spuren end­
gültig zu bewahrheiten.lo Es ist die 
große christliche Hoffnung, dass diese 
Spuren zwischen Mysterium und Be­
stimmtheit keine Täuschungen und 
leeren Zusagen sind und auch nicht am 
Ende in ein völlig geheimnisloses lee­
res Nichts stürzen. 
Wenn ich hier von "uns" spreche, dann 
sei damit signalisiert, dass auch eine 
gemeinschaftsgetragene Objektivie­
rung individueller Gotteserfahrungen 
(oder ihrer Negationen) die Grenze 
zwischen vorletztlich und letztlich 
nicht überschreiten kann, etwa mit 
dem Anspruch, weil ja (gut im Sinne 
der symbolischen Interaktionstheorie) 

383 

der Objektivierungsgrad mit der Zu­
stimmung beziehungsweise mit dem 
Gebrauch in einer Gesellschaft steigen 
würde. Dieses Missverständnis hat das 
vierte Laterankonzil bereits mit der 
fundamentalen Einsicht abgewehrt: 
"Denn zwischen dem Schöpfer und 
dem Geschöpf kann man keine so 
große Ähnlichkeit feststellen, dass zwi­
schen ihnen keine noch größere Un­
ähnlichkeit festzustellen wäre."ll Die 
Bemerkung gilt allgemein, auch und 
gerade für die Gemeinschaft der Kir­
che, für ihre Verkündigung und Theo­
logie. 
Außerdem: Mag der Konsens ein vor­
letztes Zeichen der Gegenwart des 
Geistes Gottes sein, der Dissens ist es 
zumindest im gleichen Grade. Karl 
Rahner hat dies unübertroffen formu­
liert: "Die Kirche ist eine Kirche des 
Geistes des unendlichen und unbe­
greiffichen Gottes, dessen selige Ein­
heit in dieser Welt sich nur gebrochen 
in vielem Verschiedenen spiegeln 
kann, deren letzte befriedigte Einheit 
nur Gott selbst und sonst nichts ist."l2 
Widerspruchsfreiheit ist keiner der Na­
men Gottes in der Geschichte, weder in 
der Bibel, noch in der Tradition, noch 
in der Gegenwart. Es scheint eher so zu 
sein, als würde sich die Katholizität der 
Kirche darin zeigen, dass sich die 
Gläubigen gegenseitig in der Anders­
heit ihrer Glaubensgeschichten wahr­
nehmen und bereichern lassen, was 
nicht ausschließt, dass man auch Ver­
wandtschaften und Bestätigungen be­
kommen kann. Aber die Herausforde­
rung, die jeweils eigenen Gotteserfah­
rungen nochmals zu überschreiten, 

10 Zu dieser Bewahrheitung im Horizont menschlichen Leidens und menschlicher Klage vgl. O. Fuchs, 
Dass Gott zur Rechenschaft gezogen werde - weil er sich weder gerecht noch barmherzig zeigt?, 
in: R. Scoralick (Hg.), Das Drama der Barmherzigkeit Gottes, Stuttgart 2000,11-32. 

11 Vgl. 4. Konzil im Lateran, Kap. 2: DH 806. 
12 K. Rahner, Rede des Ignatius von Loyola an einen Jesuiten von heute, in: Ders./p' Imhof, Ignatius von 

Loyola, Freiburg/Br. 1978, 10-38,28. 



384 Fuchs/Gott ist kein Hampelmann

geschie. nnähernd auch dadurch, Von er ist der Erfahrungsbegriff,
ass man/frau sich auf die auDens- der mıt Gotteserfahrungen hat,
geschichte der anderen hin überschrei- eigens ellchten. Er ist dann nicht
tet und bei diesen Gottes Gegenwart 1mM Sinne der Erlebnisgesellschaft
nicht LUr dann u W© S1IE verstehen,'“ die Erfahrungssuche
bestätigt, sondern auch und gerade und -SUC. inflationär eıInNne gehetzte
dann, WE S1e TrTeM! und unverständ- Erfahrungstrunkenheit hinein explo-
iıch omMm DiIie ICAlLICHeEe Gemein- diert, mıiıt all den konsumistischen und
schaft konstituiert sich, auf der Basıs narzisstischen Überschussanteilen. Es
des gemeinsamen Glaubensbekennt- geht nicht die Erfahrung ırgend-
nlisses und der Feler der Gemeinsam- einer beeindruckenden Erfahrung wil-
keit der Eucharistie, 1mM Zustand | 215 len die könnte auch faschistisc und
mManenter Unabgeschlossenheit Urc inszenıert beziehungsweise iımuhiert
Kontrastivıtät. 1C 11UT dem Konsens, sein), sondern die Bestimmung des
sondern auch dem Dissens kommt Erfahrungsbegriffs (0/0)4) ıhrem Bezugsort
damit eine elementar theologische her, na VO der Iranszendenz,
Bedeutung Zu 13 VON ott her. Er beziehungsweise S1Ee

ist das Gegenüber der Gotteserfahrung
Im us welcher Erfahrung? und qualifizier VO  - er die mensch-

liche Erfahrung und den Erf:  gsbe-
1bt dann gal keinen festen Halt, or selbst LIE  c
We S Gott ge. Doch, 6S xibt Dann gilt nicht das Besitzheischende
einen, aber keinen absoluten Denn und Zugriffhafte, als könnten und
ott eın ist der SOLlute ESs x1Dt die- wollten WITF Gott WI1Ie alles andere e_
S@I1 alt „Nnur  ‚44 us des Jau- ahren Auf der ucC ach seıinen
ens und der offnung, arın aber Spuren werden WIT vielmehr gleichzei-
sehr wohl muıt der „absoluten“”, das tig auf die ucC ach einer Iternati-
el radikalen Selbstbeanspruchung Vel Qualität VO:  5rüberhaupt
erhalb dieser Ex1istenz. Wenn e- gehoben, die dann allerdings auch
au seın INasS, dann gilt dieser Hın- normalen Erfahrungen eran-
sicht, ass WIT Menschen „ANC 'Fı g_ dern wird
ben als Gott Wir en uns bsolut Inhaltlıch geht el wohl SANZ
geben, spatestens 1m Tod, während WITr spezifische Erfahrungen, die schon ZWI-
[l seiINer Absoluthei keinen Anteil schenmenschlıic. Transzendenzcharakter
en. Warum 1es ist, w1ssen WIFTr en. Genau 1eSs5 ist den Qualitä-
nicht och gerade darıin, ass WIr ten festzumachen, die Gott selbst der
ott seine Absoluthei lassen, wird der Offenbarung auszeichnet: die 1ebe,
Glaube jene aCcC Gottes ermOÖg- die Gerechtigkeit, die ersöhnung, der
1C. die die radıkale Hingabe Vor- Überstieg Fremden, Feinden und
etzten absolut und letztlich muıt Sünderinnen beziehungsweise Sun-
en beschenken wird. dern.* Nur indem WIFr UÜNTLS selbst auf

13 Vgl UCNS, Dialog und Pluralismus 1n der IC Die Kirche als Lernort nicht-hegemonialer,
existentiell bezeugter eltungsansprüche, Urs: (Hg.), Dialog als Selbstvollzug der Kirche?,
Freigurg Br. 1997, 190

14 Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart, 1992
15 Vgl  147 chwager, esus 1mM Heilsdrama Entwurf ıner biblischen Erlösungslehre, Innsbruck 1990,

384 

geschieht annähernd auch dadurch, 
dass man/frau sich auf die Glaubens­
geschichte der anderen hin überschrei­
tet und bei diesen Gottes Gegenwart 
nicht nur dann vermutet, wenn sie 
bestätigt, sondern auch und gerade 
dann, wenn sie fremd und unverständ­
lich kommt. Die kirchliche Gemein­
schaft konstituiert sich, auf der Basis 
des gemeinsamen Glaubensbekennt­
nisses und der Feier der Gemeinsam­
keit in der Eucharistie, im Zustand per­
manenter Unabgeschlossenheit durch 
Kontrastivität. Nicht nur dem Konsens, 
sondern auch dem Dissens kommt 
damit eine elementar theologische 
Bedeutung zuY 

4. Im Modus welcher Erfahrung? 

Gibt es dann gar keinen festen Halt, 
wenn es um Gott geht? Doch, es gibt 
einen, aber keinen absoluten. Denn 
Gott allein ist der Absolute. Es gibt die­
sen Halt "nur" im Modus des Glau­
bens und der Hoffnung, darin aber 
sehr wohl mit der "absoluten", das 
heißt radikalen Selbstbeanspruchung 
innerhalb dieser Existenz. Wenn es er­
laubt sein mag, dann gilt in dieser Hin­
sicht, dass wir Menschen "mehr" ge­
ben als Gott. Wir haben uns absolut zu 
geben, spätestens im Tod, während wir 
an seiner Absolutheit keinen Anteil 
haben. Warum dies so ist, wissen wir 
nicht. Doch gerade darin, dass wir 
Gott seine Absolutheit lassen, wird der 
Glaube an jene Macht Gottes ermög­
licht, die die radikale Hingabe im Vor­
letzten absolut und letztlich mit neuem 
Leben beschenken wird . 

Fuchs/Gott ist kein Hampelmann 

Von daher ist der Erfahrungsbegriff, 
der mit Gotteserfahrungen zu tun hat, 
eigens zu belichten. Er ist dann nicht 
im Sinne der Erlebnisgesellschaft zu 
verstehen,14 wo die Erfahrungssuche 
und -sucht inflationär in eine gehetzte 
Erfahrungstrunkenheit hinein explo­
diert, mit all den konsumistischen und 
narzisstischen Überschussanteilen. Es 
geht nicht um die Erfahrung um irgend­
einer beeindruckenden Erfahrung wil­
len (die könnte auch faschistisch und 
inszeniert beziehungsweise simuliert 
sein), sondern um die Bestimmung des 
Erfahrungsbegriffs von ihrem Bezugsort 
her, nämlich von der Transzendenz, 
von Gott her. Er beziehungsweise sie 
ist das Gegenüber der Gotteserfahrung 
und qualifiziert von daher die mensch­
liche Erfahrung und den Erfahrungsbe­
griff selbst neu. 
Dann gilt nicht das Besitzheischende 
und Zugriffhafte, als könnten und 
wollten wir Gott wie alles andere er­
fahren. Auf der Suche nach seinen 
Spuren werden wir vielmehr gleichzei­
tig auf die Suche nach einer alternati­
ven Qualität von Erfahrung überhaupt 
gehoben, die dann allerdings auch 
unsere normalen Erfahrungen verän­
dernwird. 
Inhaltlich geht es dabei wohl um ganz 
spezifische Erfahrungen, die schon zwi­
schenmenschlich Transzendenzcharakter 
haben. Genau dies ist an den Qualitä­
ten festzumachen, die Gott selbst in der 
Offenbarung auszeichnet: die Liebe, 
die Gerechtigkeit, die Versöhnung, der 
Überstieg zu Fremden, Feinden und 
Sünderinnen beziehungsweise Sün­
dern.15 Nur indem wir uns selbst auf 

• 3 Vgl. o. Fuchs, Dialog und Pluralismus in der Kirche. Die Kirche als Lernort nicht-hegemonialer, 
existentiell bezeugter Geltungsansprüche, in: G. Fürst (Hg.), Dialog als Selbstvollzug der Kirche?, 
Freigurg/Br. 1997, 190-229. 

14 Vgl. G. Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart, Frankfurt/M. 1992. 
15 Vgl. R. Schwager, Jesus im Heilsdrama. Entwurf einer biblischen Erlösungslehre, Innsbruck 1990, 

147. 



2385Fuchs/Gott ist kein ampelmann

diese Erfahrungen transzendieren, se1iner Begrenzung bsolut ergreifen-
erreichen WITr den Erfahrungsmodus, den Weise seınen Weg, ohne ass
der mıiıt Gott en könnte.!® sich selber gerade diesem Weg abso-

Köm „26 —27 ıst 1es orm  er lut setzen könnte uch diese Dialektik
ist en haltenSein £e15 ist die Bedingung

der Möglichkeit, muıt sprechen. So gehen WITr davon aus, ass VO  5 Gott
Es handelt sich el se1ıne e1ge- insofern etwas erkannt wird, als sich
TiEeIl Qualitäten gegenüber IM VOI- erkennen gegeben hat und sich
letztlichen Aggregatszustand u1ilseiIieTt erkennen 1Dt. ugleic 1st das Ge-
menschlichen und zwischenmenschli- eiImMnNIS Gottes unendlıc. 1e] mehr, als
chen Existenz. Hier deutet sich eın aus- Was seliner Selbstmitteilung
schlaggebender usammenhang und insbesondere der damıt Vel-

Spirituelle und sSOziale TIranszendenz bundenen Kontaminlierung der GCelbst-
gehören zusamımen un! bedingen sich mitteilung der menschlichen und
gegenseitig. geschichtlichen Ex1istenz 1m anwe-
och welche sozlale Iranszendenz ist glauben sraels und 1mM hristusglau-

ben der rchen als Auskunft und Be-gemeint? ıbt eiıne Hierarchie der
Hoffnung darauf, welchen Orten röffnet hat em WIT aran

Gott mehr der wen\iger, aber glauben, ass sich Gott, WEe') auch
immer 1im Vorletzten, egegnet? Jesus einer Gebrochenheit, die unNnseIe eigene
selbst bestimmt die Spitze dieser ist, mıiıt profilierbaren Absichten und
Klımax: W er Mt 25, 325 —45 das nhalten auf bewegt hat und be-
richterliche Handeln des kommenden wegft, dürfen WIFr auch VO:  5 eiıner geWIlS-
Christus mıiıt dem Handeln der Men- SeNMN Fähigkeit des Menschen reden,
schen erbindung ring „Ich War dieser eziehung antworten, und

und habt mich besucht.“ ZW ar mıt sSeINer SHANZEN Existenz.
Christliche Transzendenzerfa.  g
buchstabiert sich eine bestimmte
diesseitige kommunikative „ Iranszen- egative Theologie als
denz  44 hinein und WIT! dort posit10- grıes
nell besonders leiıdenden Menschen g_
genüber (beziehungsweise 1m 1der- Dies gilt eigener Weise auch VO  -
STan jene Menschen, die Leiden der negatıven Theologie. Die negatıve
verursachen). Bereits bei Dietrich eologie ebt 1mM Kern VO  - der We!i-
onhoeffer und adeleıne Delbrel ist CIUNgS, die Gottesvokabe als gesamt-
deutlich geworden, ass die Entabso- geschichtlichen Sinn rekonstruie-
Jutierung der Welt 1mM Horizont des ren.! Ansonsten würde ott selbst
Geheimnisses es dieses Geheim- angesichts des Bösen und des Leidens
nısS cht se1INe gahzZ bestimmte als überhöhende Legitimation dieser
Auskunftsfähigkeit bezüglich der Ge- Zustände funktionieren. Umgekehrt
staltung unNnseres Lebens bringt. Di1ie braucht gerade auch eiıne negatiıve
Absoluthei Gottes wird ZuUur ntab- eologie, eologie bleiben,
solutierung des Menschen. ugleic einen hestimmten kommunikativen Zu-
erkennt der ensch arın einer sammenhang, dem sich die negatıve

Hılberath, arler. ottgeheimnis Mensch, Maiınz 1995, 36ff, 129-145
17 Vgl Hochstaffl, Negative Theologie,en1976,

Fuchs/Gott ist kein Hampelmann 

diese Erfahrungen hin transzendieren, 
erreichen wir den Erfahrungsmodus, 
der mit Gott zu tun haben könnte.16 

In Röm 8,26-27 ist dies so formuliert: 
Sein Geist in uns ist die Bedingung 
der Möglichkeit, mit ihm zu sprechen. 
Es handelt sich dabei um seine eige­
nen Qualitäten uns gegenüber im vor­
letztlichen Aggregatszustand unserer 
menschlichen und zwischenmenschli­
chen Existenz. Hier deutet sich ein aus­
schlaggebender Zusammenhang an: 
Spirituelle und soziale Transzendenz 
gehören zusammen und bedingen sich 
gegenseitig. 
Doch welche soziale Transzendenz ist 
gemeint? Gibt es eine Hierarchie in der 
Hoffnung darauf, an welchen Orten 
uns Gott mehr oder weniger, aber 
immer im Vorletzten, begegnet? Jesus 
selbst bestimmt die Spitze dieser 
Klimax: wenn er in Mt 25, 35-45 das 
richterliche Handeln des kommenden 
Christus mit dem Handeln der Men­
schen in Verbindung bringt: "Ich war 
krank, und ihr habt mich besucht." 
Christliche Transzendenzerfahrung 
buchstabiert sich in eine bestimmte 
diesseitige kommunikative "Transzen­
denz" hinein und wird dort positio­
nell besonders leidenden Menschen ge­
genüber (beziehungsweise im Wider­
stand gegen jene Menschen, die Leiden 
verursachen). Bereits bei Dietrich 
Bonhoeffer und Madeleine Delbrei ist 
deutlich geworden, dass die Entabso­
lutierung der Welt im Horizont des 
Geheimnisses Gottes dieses Geheim­
nis nicht um seine ganz bestimmte 
Auskunftsfähigkeit bezüglich der Ge­
staltung unseres Lebens bringt. Die 
Absolutheit Gottes wird zur Entab­
solutierung des Menschen. Zugleich 
erkennt der Mensch darin in einer ihn 

385 

in seiner Begrenzung absolut ergreifen­
den Weise seinen Weg, ohne dass er 
sich selber gerade in diesem Weg abso­
lut setzen könnte. Auch diese Dialektik 
ist offen zu halten. 
So gehen wir davon aus, dass von Gott 
insofern etwas erkannt wird, als er sich 
zu erkennen gegeben hat und sich zu 
erkennen gibt. Zugleich ist das Ge­
heimnis Gottes unendlich viel mehr, als 
was er uns in seiner Selbstmitteilung 
und insbesondere in der damit ver­
bundenen Kontaminierung der Selbst­
mitteilung in der menschlichen und 
geschichtlichen Existenz im Jahwe­
glauben Israels und im Christusglau­
ben der Kirchen als Auskunft und Be­
gegnung eröffnet hat. Indem wir daran 
glauben, dass sich Gott, wenn auch in 
einer Gebrochenheit, die unsere eigene 
ist, mit profilierbaren Absichten und 
Inhalten auf uns zu bewegt hat und be­
wegt, dürfen wir auch von einer gewis­
sen Fähigkeit des Menschen reden, in 
dieser Beziehung zu antworten, und 
zwar mit seiner ganzen Existenz. 

5. Negative Theologie als 
Angriff Gottes 

Dies gilt in eigener Weise auch von 
der negativen Theologie. Die negative 
Theologie lebt im Kern von der Wei­
gerung, die Gottesvokabel als gesamt­
geschichtlichen Sinn zu rekonstruie­
ren.17 Ansonsten würde Gott selbst 
angesichts des Bösen und des Leidens 
als überhöhende Legitimation dieser 
Zustände funktionieren. Umgekehrt 
braucht gerade auch eine negative 
Theologie, um Theologie zu bleiben, 
einen bestimmten kommunikativen Zu­
sammenhang, in dem sich die negative 

" Vgl. B.J. Hilberath, Kar! Rahner. Gottgeheimnis Mensch, Mainz 1995, 36ff, 129-145. 
17 Vgl. J. Hochstafjl, Negative Theologie, München 1976, 224. 



386 Fuchs/Gott ist kein Hampelmann

Transzendenzbeziehung der Erfahrung hen und belangen beziehungsweise
WI1e Gott die Menschen Verantwor-VO  5 Gottes Abwesenheit ereignen

CIINAS, ass das Leid nicht Gottes Z1e. Denn cdie Negativität des
Namen für sinnvoll erklärt, ass Gott menschlichen Leidens keinen
jede kategoriale Sinnauskunft verwel- Angriffspunkt Gott, WE diese
gert wird, indem S1e selbst angeht Negativıtät nıicht als eine „Größe“
und das Geheimnis des Bösen und des erreicht, die mıit inhaltlich etwas
Leidens nicht unterna des 1Veaus hat Die totale ormale Negatıivität
des göttlichen Geheimnisses verhan- es ware diesbezüglich uskunfts-
delt Gott wird dann als der ngeklagt, los und anspruchslos. Dann würde sich
der 1es alles SCeIN lässt und wird bereits die rage ach der Möglichkeit
angerufen als der, der die pfer
und die Täter ZUTC Rechenschaft Z1e'

VO  . Gotteserfahrungen erübrigen.
Die biblischen Geschichten und Ge-

Gerade dieser kommunikative Zusam- bete, ich denke hier VOTI allem die
menhang, wI1e die alttestamentliche Klagegebete, setzen das Geheimnis
und neutestamentliche Verkündigung es als eine Wir  el VOTaUs, die
röffnet, besitzt eiINe InNaltlıche uali- sich cht diesem schwarzen Loch
tat, ohne die INnan nicht als olchen befindet, sondern inhaltliche Konturen
charakterisieren Oonnte Man kann also aufweist, die spurenhaft entdeckbar
den Gottesbegriff nicht derart das sind. Wer Sar eine eman bezüglich
Geheimnis zurückjagen, als onne des Mysteriums mehr sucht, Zerstior
arın ota aufgehen. Denn dann ware die ucC als solche un kategorisiert
jede Beziehung, jede Art VO  } vorletzter Gott als eın feststehendes ichts, inte-
Erfahrung unmöglich, we!il S1e kein griert als eine fixierte Bedeutungs-
semantisches Profil hätte losigkeit das Gesamtkalkül mensch-

lichen ens Wer ‚ott ZUum totalenDies gilt insbesondere, WE die Un-
aussprechbarkeit des Gottesgeheim- Geheimnis mac) macht endgültig
n1ısses aus der Unsäglichkeit mensch- ZUr menschenverfügbaren Kategorie.
en Leidens und unmenschlichen Und die olge ist, ass der bsolut Ge-
Grauens heraus wächst Wird aus die- heimnisvolle eliebig verfügbar ist, weil
SCr atıon heraus ott belangt, dann ohne Semantik jeder VO  . er-
kann 1eSs nıe ohne einen irgendwie g- natıve beraubt ist, auch der Ööglich-
Trteten semantischen Ausgangspunkt keit, der der die „SgaNZ ere  44
geschehen, VO)  } dem her die Negatıon sSeımn. Gerade IM Glauben befinden WITr
erst ausformulierbar Se1inNn kann Für andauernd bis ZUmm Ende dieses

Lebens und dieser Geschichte dieserdiesen Ausgangspunk stehen als
Suchort die vielen Zeugnisse Schrift Dialektik zwischen Inhalt und Ge-
und Geschichte der beiden (Gottes- heimnis, zwischen Bestimmung und
völker sraels und der rtchen w1ıe Offenheit, zwischen vorletzter eru-
Menschen angesichts des Leidens be- fung und etzter (eschatologischer)
ziehungsweise der Schuld Gott anl 0  1'  er Wahrheit.?

I8 Die omparative Hierarchie Olcher Spurensuche zeigt sehr schön die StO OTFrUuSs- nde:
uchs, Christophorus als Lebensbegleiter, Der Prediger und Katechet 136 (1999) 4/ 534-541

386 

Transzendenzbeziehung der Erfahrung 
von Gottes Abwesenheit so zu ereignen 
vermag, dass das Leid nicht in Gottes 
Namen für sinnvoll erklärt, dass Gott 
jede kategoriale Sinnauskunft verwei­
gert wird, indem sie ihn selbst angeht 
und das Geheimnis des Bösen und des 
Leidens nicht unterhalb des Niveaus 
des göttlichen Geheimnisses verhan­
delt. Gott wird dann als der angeklagt, 
der dies alles so sein lässt und er wird 
angerufen als der, der die Opfer rettet 
und die Täter zur Rechenschaft zieht. 
Gerade dieser kommunikative Zusam­
menhang, wie ihn die alttestamentliche 
und neutestamentliche Verkündigung 
eröffnet, besitzt eine inhaltliche Quali­
tät, ohne die man ihn nicht als solchen 
charakterisieren könnte. Man kann also 
den Gottesbegriff nicht derart in das 
Geheimnis zurückjagen, als könne er 
darin total aufgehen. Denn dann wäre 
jede Beziehung, jede Art von vorletzter 
Erfahrung unmöglich, weil sie kein 
semantisches Profil hätte. 
Dies gilt insbesondere, wenn die Un­
aussprechbarkeit des Gottesgeheim­
nisses aus der Unsäglichkeit mensch­
lichen Leidens und unmenschlichen 
Grauens heraus wächst. Wird aus die­
ser Situation heraus Gott belangt, dann 
kann dies nie ohne einen irgendwie ge­
arteten semantischen Ausgangspunkt 
geschehen, von dem her die Negation 
erst ausformulierbar sein kann. Für 
diesen Ausgangspunkt stehen als 
Suchort die vielen Zeugnisse in Schrift 
und Geschichte der beiden Gottes­
völker Israels und der Kirchen: wie 
Menschen angesichts des Leidens be­
ziehungsweise der Schuld Gott ange-

Fuchs/Gott ist kein Hampelmann 

hen und belangen beziehungsweise 
wie Gott die Menschen zur Verantwor­
tung zieht. Denn die Negativität des 
menschlichen Leidens findet keinen 
Angriffspunkt in Gott, wenn ihn diese 
Negativität nicht als eine "Größe" 
erreicht, die mit ihr inhaltlich etwas zu 
tun hat. Die totale formale Negativität 
Gottes wäre diesbezüglich auskunfts­
los und anspruchslos. Dann würde sich 
bereits die Frage nach der Möglichkeit 
von Gotteserfahrungen erübrigen. 
Die biblischen Geschichten und Ge­
bete, ich denke hier vor allem an die 
Klagegebete, setzen das Geheimnis 
Gottes als eine Wirklichkeit voraus, die 
sich nicht in diesem schwarzen Loch 
befindet, sondern inhaltliche Konturen 
aufweist, die spurenhaft entdeckbar 
sind. Wer gar keine Semantik bezüglich 
des Mysteriums mehr sucht, zerstört 
die Suche als solche und kategorisiert 
Gott als ein feststehendes Nichts, inte­
griert ihn als eine fixierte Bedeutungs­
losigkeit in das Gesamtkalkül mensch­
lichen Denkens. Wer Gott zum totalen 
Geheimnis macht, macht ihn endgültig 
zur menschenverfügbaren Kategorie. 
Und die Folge ist, dass der absolut Ge­
heimnisvolle beliebig verfügbar ist, weil 
er ohne Semantik jeder Art von Alter­
native beraubt ist, auch der Möglich­
keit, der oder die "ganz Andere" zu 
sein. Gerade im Glauben befinden wir 
uns andauernd bis zum Ende dieses 
Lebens und dieser Geschichte in dieser 
Dialektik zwischen Inhalt und Ge­
heimnis, zwischen Bestimmung und 
Offenheit, zwischen vorletzter Beru­
fung und letzter (eschatologischer) 
göttlicher Wahrheit. 18 

18 Die komparative Hierarchie solcher Spurensuche zeigt sehr schön die Christophorus-Legende: Vgl. 
O. Fuchs, Christophorus als Lebensbegleiter, in: Der Prediger und Katechet 136 (1999) 4, 534-541. 


