ThPQ 148 (2000) 379-386 379

OTTMAR FUCHS

Gott ist kein Hampelmann

Niemals werden wir das Geheimnis Gottes angemessen in Worte fassen konnen, und
dennoch miissen wir von Gott reden. Dass Theologie und Pastoral mit dieser Spannung
leben miissen und konnen, zeigt der Tiibinger Pastoraltheologe und plidiert dabei ent-
schieden gegen eine vorschnelle Auflosung nach der einen oder anderen Seite. (Redaktion)

1. Wider die Banalisierung Gottes

Gott ist kein Hampelmann (auch keine
Hampelfrau), sondern das unendliche
Geheimnis in und jenseits menschli-
cher und kosmischer Existenz. Mit Gott
kann man nicht Hoppe-Reiter spielen,!
denn er ist unserem Zugriff und unse-
rer Verfligbarkeit entzogen. Wo allent-
halben die Banalisierung Gottes aus-
gerufen wird, ist im kirchlichen Be-
reich um so schérfer dagegen zu hal-
ten, gegen seine Verkleinerung, gegen
seine fugenlose Verkleisterung in die
menschlichen Bediirfnisse und Sehn-
stichte hinein, gegen seine liickenlose
Vermarktung in die Nachfrage hinein,
gegen die Trivialisierung des Myste-
riums in den Mystery-Angeboten der
Unterhaltung, gegen die Verstopfung
der Transzendenzsehnsiichte der Men-
schen durch vorschnelle religios-magi-
sche Erfiillungsangebote, vom Horo-
skop bis zu den Heilwéasserchen. Die
religiose Explosion in unserer Gesell-
schaft mag Anschlussfahigkeiten fiir
unseren Glauben vermuten lassen (und
stellenweise wird es sie auch geben),
im Ganzen aber ist sie genauso ambi-

valent und kritisch zu betrachten wie
die nackte Sdkularisierung. Auch im
kirchlichen Bereich sind die Spuren
dieser Trivialisierung und Banalisie-
rung Gottes nicht zu iibersehen,* wie
etwa in Religionsbiichern, wo es zu
einer ,Balkonisierung” der Schop-
fungstheologie dadurch kommt, dass
man in diesem Zusammenhang auf die
Blumenkésten auf dem Balkon ver-
weist und sie Gottes ganze liebe Schop-
fung sein lasst.?

So schamlos war die Volksfrommigkeit
nie, dass sie hinter den vielen Bitten
und Firbitten nicht Gott selbst noch
einmal sein eigenes souverdnes Ge-
heimnis uns gegeniiber eingerdumt
hétte. Vielmehr war es eine starke Be-
ziehung insofern, als auch Nichter-
fiillungen der Gebete ausgehalten und
durchgetragen wurden. Das glaubige
Volk hat es trotz aller Enttduschungen
und Leiden im Leben nicht zum Bezie-
hungsabbruch mit Gott kommen las-
sen. Diese Beziehung war zu stark,
starker auch als alle Wenn-Dann-Ver-
suchungen. Die moderne Religiositit
dagegen macht die Bediirfniserfiillung
zum Maf3stab bekdmmlicher Religions-

' Vgl. O. Halver, Hoppereiter mit dem lieben Gott (zusammen mit P. Kreyssing, Auskunft iiber den
anderen Gott, und C. Denker, Wir sind Petrus), Stuttgart 1970, 7-23.

* Vgl. H. Schmidt/H. Rupp, Lebensorientierung oder Verharmlosung, Stuttgart 2000.

* Diesen Hinweis verdanke ich Michael Welker bei einem Gesprich, in dem er iiber eine entspre-

chende Analyse berichtet hat.



380

Fuchs/Gott ist kein Hampelmann

beziehungen. Nicht die Beziehung ist
beherrschend, sondern das Haben und
Bekommen, und wenn dies nicht er-
lebt wird, sucht man sich andere Bezie-
hungen. Die Erlebnisqualitat diktiert
und qualifiziert die Beziehung zu dem,
was man Religion, Esoterik oder gar
Gott nennt. Hauptsache, man kann
die Transzendenz diesseitig verhack-
stiicken und in den Griff bekommen,
sei es im Tarotspiel oder in Medita-
tionstechniken. Und die Hoffnungen
auf ein véllig neues Leben in einer jen-
seitig-qualitativ neuen Schépfung wer-
den in westlich pervertierte Reinkar-
nationsvorstellungen ,umgelegt” und
parzelliert auf ein quantitatives ,Extra
mundum nulla salus”. Aus dieser Per-
spektive erscheint ein betrédchtlicher
Teil der gegenwdrtigen religiosen Auf-
briiche umgekehrt proportional zu sein
zur Eréffnung von Transzendenz und
ihrer unabschlieffbaren Dynamik.

Hatten wir frither die Hoffnung, dass
solche Erfahrungen fiir die dahinter
liegende Transzendenz vielleicht off-
nen konnten, so zeigt sich jetzt eher,
dass sie durch vorschnell zufrie-
denstellende Erfiillungsangebote und
Spiele den Blick und die Sehnsucht
dariiber hinaus verschlieien. In diesem
zeitgendssischen Kontext wird man
wohl von Neuem und mit besonderer
Brisanz die theologischen Diskussio-
nen iiber den Unterschied zwischen
Religion und Glauben wiederzubele-
ben haben. Das Problem ist nicht, dass
das Religitse seine Plausibilitat verlo-
ren hat, sondern die Ehrfurcht vor
einem Gott, der die Lizenz bekommt,
diese Religiositdt zu transzendieren
und darin nicht aufzugehen. Aus die-
ser Perspektive ist mir manche beschei-

dene tautologische, iiber sich selbst
hinausweisende Rede in der Liturgie
lieber als die mit groiter Phantasie und
Erlebnistrachtigkeit gesattigten religic-
sen Angebote, die so aufgeblasen und
totalitir daherkommen, dass sie alles
in sich selber aufsaugen. Ubrigens
nicht totalitdr im Anspruch (hier geben
sie sich durchaus plural), aber totalitar
in der Erlebnisbeanspruchung (sonst
wiirden sie ja frustrieren).

Bei diesem neuen Religionspositivis-
mus verfliichtigt sich konsequenter-
weise jene Dimension, die die Gottes-
erfahrung auch in ihrer Negation noch
als Transzendenzerfahrung zu behaup-
ten vermag. Die biblische Botschaft
macht deutlich, dass die Verborgen-
heit, das schmerzliche Vermissen Got-
tes und seiner heilenden Wirkung in
der Geschichte und in den Geschichten
in die Geschichte Gottes mit den Men-
schen hineingehort. Nicht dass dann
umgekehrt Gottes Abwesenheit posi-
tivistisch als sicherere ,Gotteserfah-
rung” ausgegeben wird als eine Gottes-
erfahrung, die nicht seine Entzogen-
heit, sondern seine Gegenwart zu
erleben glaubt. Positivistisch kann man
im Horizont Gottes weder mit dem
Positiven noch mit dem Negativen
Gottes umgehen.*

2. Gott die letzte Wahrheit
iiberlassen...

Obgleich Karl Rahners ganze Theolo-
gie durchdrungen war von der Ehr-
furcht vor der Tiefe des Geheimnisses
Gottes, hat er nicht zuletzt als Selbst-
kritik seines Lebenswerkes in seinem
letzten Vortrag in der katholischen
Akademie Freiburg im Februar 1984

4 Auch jede Art von negativer Theologie kann sich also den Anspruch sparen, damit Gott (in seiner
Abwesenheit) objektiver benannt zu haben als eine Theologie, die nach seinen positiven Spuren
sucht. Sie verfiele sonst selbst der Strategie, die sie verhindern will.



Fuchs/Gott ist kein Hampelmann

381

gesagt: Wenn wir von Gott reden, dann
mussen wir immer wieder das, was wir
sagen, auch wieder zuriicknehmen:
,die unheimliche Schwebe zwischen Ja
und Nein als den wahren und einzigen
festen Punkt unseres Erkennens aus-
halten und so unsere Aussagen immer
auch hineinfallen lassen in die schwei-
gende Unbegreiflichkeit Gottes selber,
wenn auch unsere theoretischen Aus-
sagen noch einmal mit uns selber
zusammen unser existentielles Schick-
sal teilen einer liebend vertrauenden
Hingabe unserer selbst an die undurch-
schaute Verfiigung Gottes, an sein Gna-
dengericht, an heilige Unbegreiflich-
keit.” So seien wir , durchzittert von
der letzten kreatiirlichen Bescheiden-
heit, die weif3, wie man wirklich allein
von Gott reden kann”, die ,nicht be-
ruhigt meint, klar und durchsichtig zu
reden, sondern die analoge Schwebe
zwischen Ja und Nein auf dem Ab-
grund der Unbegreiflichkeit Gottes er-
schreckt und selig zugleich erfahrt und
bezeugt”.®

Was Rahner hier von der Theologie
sagt, erfahrt Dietrich Bonhoeffer in
seiner Biographie. Ich beziehe mich
hier auf einen Augenblick in seinem
Leben, der wohl der entscheidende Be-
ginn seiner Berufung zur christlichen
Solidaritat und zum Martyrium war.
Im Sommer 1939 befindet er sich in
New York. Alles ist dafiir bereitet, dass
er dort bleiben kann. Er hat gute
Freunde dort und auch gute Méglich-
keiten zu arbeiten. Es scheint alles klar
zu sein. Doch er entscheidet sich fiir
die Riickkehr nach Deutschland. Am
20. Juli 1939 schreibt er in sein Tage-
buch, nachdem er abgelehnt hatte, in
New York zu bleiben: ,Fiir mich be-

deutet es wohl mehr, als ich im Augen-
blick zu iibersehen vermag. Gott allein
weify es. Es ist merkwiirdig, ich bin
mir in allen meinen Entscheidungen
tiber die Motive nie vollig klar. Ist es
ein Zeichen von Unklarheit, innerer
Unehrlichkeit, oder ist es ein Zeichen
dessen, dass wir iiber unser Kennen
hinaus gefiihrt werden, oder ist es bei-
des? Zuletzt handelt man doch aus
einer Ebene heraus, die uns verborgen
bleibt... Am Ende des Tages kann ich
nur bitten, dass Gott ein gnadenvolles
Gericht iilben moge iiber diesen Tag
und alle Entscheidungen. Es ist nun in
seiner Hand.”* Bonhoeffer weif8 sich
aus einer unmittelbaren Evidenz he-
raus gedrédngt, die USA zu verlassen.
Aber er kann seine Entscheidung nicht
restlos begriinden. Denn auch dafiir, in
den Vereinigten Staaten zu bleiben,
gibt es gute, auch durchaus christliche
Griinde. Diese vernunftmégigen Uber-
legungen werden dadurch nicht un-
wichtig, aber sie ersetzen nicht die Ent-
scheidung, und sie sind fiir diese auch
nicht tragfdhig genug. Die Entschei-
dung transzendiert letztlich alle Griin-
de und Gegengriinde. Bonhoeffer ent-
scheidet sich aus der Mitte seines Her-
zens, aus der Tiefe seines eigenen Seins
heraus. Auch wenn andere anders kén-
nen, Bonhoeffer kann es nicht.

Und doch, obgleich diese Entschei-
dung in ihrer Unausweichlichkeit vor
ihm steht, verbindet er damit keine
selbstsichere und selbstriihmerische
Sicherheit. Dass dieser Weg fiir ihn
notwendig ist, ist nicht zugleich die
Sicherheit, dass dieser Weg tatsdchlich
in den Augen Gottes richtig sei. So gibt
er am Ende alles, auch die Wahrheit
seiner Berufung, in Gottes Hand. Er

> K. Rahner, Erfahrungen eines katholischen Theologen, in: K. Lehmann (Hg.), Vor dem Geheimnis
Gottes den Menschen verstehen, Freiburg/Br. 1984, 105-119, 106-108.
¢ D. Bonhoeffer, Gesammelte Schriften I, Miinchen 1958, 303f.



382

Fuchs/Gott ist kein Hampelmann

selbst beansprucht sie nicht, jedenfalls
nicht als Letztes, sondern weif sich im
Raum des Vorletzten Gott gegentiber.
Auch die Radikalitdt der eigenen Ent-
scheidung iibersteigt nicht die Grenze
zwischen dem Vorletzten und dem
Letzten, obgleich sie fiir die eigene
Existenz das Letztmogliche bedeutet.
Hier begegnet keine fanatische religio-
se Sicherheit, die Gott in der eigenen
Entscheidung festnagelt, sondern eine,
die Gott auch dariiber hinaus noch ein-
mal Gott sein lasst. Weder durch ver-
standesméflige noch durch religitse
Sicherheit bildet sich Bonhoeffer ein,
sein Leben restlos und linear der Wahr-
heit Gottes zuordnen zu koénnen.’
Nichts kann mit Gott verwechselt wer-
den (was immer Gotzendienst wiére),
wenn er nur in dieser vorletztlichen
Weise nahe (oder ferne) sein kann.

Ich denke in diesem Zusammenhang
an einen anderen sehr beeindrucken-
den gldubigen Menschen, ndmlich an
Madeleine Delbrél, die in der ersten
Halfte des letzten Jahrhunderts in
einem Vorort von Paris eine Frauenge-
meinschaft gegriindet hat mit dem
Ziel, den armen und sozial benach-
teiligten Menschen mit Hilfe und in
Solidaritdt nahe zu sein. Gerade aus
diesem Lebenszusammenhang heraus
vermag sie von Christus zu sagen: ,Er
hat mit seiner Person die falschen
Absolutheitsvorstellungen der Welt
zerschlagen und in Freiheit zuriickge-
wiesen: Geld, Ehre, Macht; aber er hat
sie nicht wieder aufgebaut und eine
andere menschliche Herrschaft errich-
tet, die eine neue Hierarchie der Ehre,
der Macht und des Reichtums beséfle.
Er hat die Welt tiberwunden, indem er

sie relativierte; denn der Sieg der Welt
uber die Menschen ist es, dass sie sich
ihm als etwas Absolutes darbietet.” Fiir
sie ist die Erfahrung Gottes, der alles
entabsolutiert, ,ein gewaltsames Ereig-
nis”. Und der damit verbundene Glau-
be ist das ,schwarze Licht”, welches
das Leben trégt.®

3. Bilder, aber keine Abbilder

Wo menschliche Erfahrung in Bezug
auf Gott nicht diese Spannung zu sich
selber aufnimmt, wo sie allzu linear
beide aufeinander bezieht, wo sie nicht
die radikale Negation der eigenen Po-
sitionen von Gott her riskiert, wird sie
auch der biblischen ,Erkenntnistheo-
rie” Gottes nicht gerecht. Denn dort gilt
die Dialektik: ,Man darf sich von Gott
kein Bild machen”; und: Ohne sich von
Gott ,Bilder” zu machen, gibt es keine
diesbeziigliche Erfahrung.’ Genau dies
ist die Dialektik: Man darf sich Bilder
machen, aber keine Abbilder, die Gott
festhalten und magisch domestizieren.
Bilder und Symbole, Erfahrungsvor-
stellungen und é&sthetische Erlebnisse,
Inhalte und Gedanken sind ebenso
notig, wie sie niemals Endgiiltigkeit
beanspruchen konnen. Dieser Vorbe-
halt ist auf alles zu beziehen, auch auf
das Denken. Man darf sich wohl kon-
zeptionelle und systematische Gedan-
ken machen, aber niemals ,,Ab-Gedan-
ken” (im Sinne der Abbilder).

Nicht-Endgiiltigkeit unserer Bilder
und Gedanken ist ein notwendiger
Reflex auf die Unendlichkeit Gottes in
allen Dimensionen. Erst dann spiegelt
sich im Modus der menschlichen Bild-
und Denkerfahrung etwas von der

7 Vgl. dazu W. Kallen, In der Gewissheit seiner Gegenwart. Dietrich Bonhoeffer und die Spur des ver-

missten Gottes, Mainz 1998, 179ff.

¢ Die Zitate bei A. Schleinzer, Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe. Das Lebenszeugnis von Madeleine

Delbrél, Stuttgart 1994, 252 und 260.

° Vgl. S. Schroer, In Israel gab es Bilder, Freiburg-Schweiz-Gottingen 1987.



Fuchs/Gott ist kein Hampelmann

383

Qualitdt dessen wider, den wir in sol-
cher Gebrochenheit ,erfahren”. Wenn
bereits Rahner die Diastase von Leben
und Mystik, von Dogmatik und Er-
fahrung beklagt hat, dann besteht zu-
mindest eine Form der Uberbriickung
dieser Distanz in der theologisch mo-
tivierten Einsicht in die Begrenztheit
der gedanklichen Konstrukte, in ihrer
Schwebe zwischen Ja und Nein, in
ihrer Notwendigkeit, beziiglich ihres
Wahrheitsgehaltes Gott selbst die letzte
Kompetenz zu iiberlassen. Gleichzeitig
darf die Positionalitit not-wendiger
christlicher Existenz nicht vergessen
werden, insofern die beanspruchte
Wahrheit, auch wenn sie nur vorlaufig
ist, doch die existentielle Wahrhaftig-
keit der Lehrenden, Verkiindigenden
und Glaubigen durchdringt. Dabei ist
auch diese existentielle Wahrhaftigkeit
der eschatologischen Wahrhaftigkeit
Gottes auszusetzen, wenn er, der Un-
endliche, aufgerufen sein wird, seine
endlichen Zugénge und Spuren end-
giiltig zu bewahrheiten.” Es ist die
grofe christliche Hoffnung, dass diese
Spuren zwischen Mysterium und Be-
stimmtheit keine T&auschungen und
leeren Zusagen sind und auch nicht am
Ende in ein véllig geheimnisloses lee-
res Nichts stiirzen.

Wenn ich hier von ,,uns” spreche, dann
sei damit signalisiert, dass auch eine
gemeinschaftsgetragene  Objektivie-
rung individueller Gotteserfahrungen
(oder ihrer Negationen) die Grenze
zwischen vorletztlich und letztlich
nicht iberschreiten kann, etwa mit
dem Anspruch, weil ja (gut im Sinne
der symbolischen Interaktionstheorie)

der Objektivierungsgrad mit der Zu-
stimmung beziehungsweise mit dem
Gebrauch in einer Gesellschaft steigen
wiirde. Dieses Missverstandnis hat das
vierte Laterankonzil bereits mit der
fundamentalen Einsicht abgewehrt:
,Denn zwischen dem Schopfer und
dem Geschopf kann man keine so
grofie Ahnlichkeit feststellen, dass zwi-
schen ihnen keine noch grofiere Un-
ahnlichkeit festzustellen wére.”" Die
Bemerkung gilt allgemein, auch und
gerade fiir die Gemeinschaft der Kir-
che, fiir ihre Verkiindigung und Theo-
logie.

Auflerdem: Mag der Konsens ein vor-
letztes Zeichen der Gegenwart des
Geistes Gottes sein, der Dissens ist es
zumindest im gleichen Grade. Karl
Rahner hat dies uniibertroffen formu-
liert: ,Die Kirche ist eine Kirche des
Geistes des unendlichen und unbe-
greiflichen Gottes, dessen selige Ein-
heit in dieser Welt sich nur gebrochen
in vielem Verschiedenen spiegeln
kann, deren letzte befriedigte Einheit
nur Gott selbst und sonst nichts ist.” "
Widerspruchsfreiheit ist keiner der Na-
men Gottes in der Geschichte, weder in
der Bibel, noch in der Tradition, noch
in der Gegenwart. Es scheint eher so zu
sein, als wiirde sich die Katholizitit der
Kirche darin zeigen, dass sich die
Gldubigen gegenseitig in der Anders-
heit ihrer Glaubensgeschichten wahr-
nehmen und bereichern lassen, was
nicht ausschliefit, dass man auch Ver-
wandtschaften und Bestitigungen be-
kommen kann. Aber die Herausforde-
rung, die jeweils eigenen Gotteserfah-
rungen nochmals zu {iberschreiten,

1 Zu dieser Bewahrheitung im Horizont menschlichen Leidens und menschlicher Klage vgl. O. Fuchs,
Dass Gott zur Rechenschaft gezogen werde — weil er sich weder gerecht noch barmherzig zeigt?,
in: R. Scoralick (Hg.), Das Drama der Barmherzigkeit Gottes, Stuttgart 2000, 11-32.

" Vgl. 4. Konzil im Lateran, Kap. 2: DH 806.

> K. Rahner, Rede des Ignatius von Loyola an einen Jesuiten von heute, in: Ders./P. Imhof, Ignatius von

Loyola, Freiburg/Br. 1978, 10-38, 28.



384

Fuchs/Gott ist kein Hampelmann

geschieht anndhernd auch dadurch,
dass man/frau sich auf die Glaubens-
geschichte der anderen hin iiberschrei-
tet und bei diesen Gottes Gegenwart
nicht nur dann vermutet, wenn sie
bestatigt, sondern auch und gerade
dann, wenn sie fremd und unverstand-
lich kommt. Die kirchliche Gemein-
schaft konstituiert sich, auf der Basis
des gemeinsamen Glaubensbekennt-
nisses und der Feier der Gemeinsam-
keit in der Eucharistie, im Zustand per-
manenter Unabgeschlossenheit durch
Kontrastivitat. Nicht nur dem Konsens,
sondern auch dem Dissens kommt
damit eine elementar theologische
Bedeutung zu.”

4. Im Modus welcher Erfahrung?

Gibt es dann gar keinen festen Halt,
wenn es um Gott geht? Doch, es gibt
einen, aber keinen absoluten. Denn
Gott allein ist der Absolute. Es gibt die-
sen Halt ,nur” im Modus des Glau-
bens und der Hoffnung, darin aber
sehr wohl mit der ,absoluten”, das
heifit radikalen Selbstbeanspruchung
innerhalb dieser Existenz. Wenn es er-
laubt sein mag, dann gilt in dieser Hin-
sicht, dass wir Menschen , mehr” ge-
ben als Gott. Wir haben uns absolut zu
geben, spitestens im Tod, wahrend wir
an seiner Absolutheit keinen Anteil
haben. Warum dies so ist, wissen wir
nicht. Doch gerade darin, dass wir
Gott seine Absolutheit lassen, wird der
Glaube an jene Macht Gottes ermog-
licht, die die radikale Hingabe im Vor-
letzten absolut und letztlich mit neuem
Leben beschenken wird.

Von daher ist der Erfahrungsbegriff,
der mit Gotteserfahrungen zu tun hat,
eigens zu belichten. Er ist dann nicht
im Sinne der Erlebnisgesellschaft zu
verstehen,” wo die Erfahrungssuche
und -sucht inflationér in eine gehetzte
Erfahrungstrunkenheit hinein explo-
diert, mit all den konsumistischen und
narzisstischen Uberschussanteilen. Es
geht nicht um die Erfahrung um irgend-
einer beeindruckenden Erfahrung wil-
len (die konnte auch faschistisch und
inszenjert beziehungsweise simuliert
sein), sondern um die Bestimmung des
Erfahrungsbegriffs von ihrem Bezugsort
her, ndmlich von der Transzendenz,
von Gott her. Er beziehungsweise sie
ist das Gegeniiber der Gotteserfahrung
und qualifiziert von daher die mensch-
liche Erfahrung und den Erfahrungsbe-
griff selbst neu.

Dann gilt nicht das Besitzheischende
und Zugriffhafte, als konnten und
wollten wir Gott wie alles andere er-
fahren. Auf der Suche nach seinen
Spuren werden wir vielmehr gleichzei-
tig auf die Suche nach einer alternati-
ven Qualitdt von Erfahrung iiberhaupt
gehoben, die dann allerdings auch
unsere normalen Erfahrungen verén-
dern wird.

Inhaltlich geht es dabei wohl um ganz
spezifische Erfahrungen, die schon zwi-
schenmenschlich ~ Transzendenzcharakter
haben. Genau dies ist an den Qualiti-
ten festzumachen, die Gott selbst in der
Offenbarung auszeichnet: die Liebe,
die Gerechtigkeit, die Verséhnung, der
Uberstieg zu Fremden, Feinden und
Siinderinnen beziehungsweise Siin-
dern.® Nur indem wir uns selbst auf

¥ Vgl. O. Fuchs, Dialog und Pluralismus in der Kirche. Die Kirche als Lernort nicht-hegemonialer,
existentiell bezeugter Geltungsanspriiche, in: G. Fiirst (Hg.), Dialog als Selbstvollzug der Kirche?,

Freigurg/Br. 1997, 190-229.

“ Vgl. G. Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart, Frankfurt/M. 1992.
' Vgl. R. Schwager, Jesus im Heilsdrama. Entwurf einer biblischen Erlésungslehre, Innsbruck 1990,

147.



Fuchs/Gott ist kein Hampelmann

385

diese Erfahrungen hin transzendieren,
erreichen wir den Erfahrungsmodus,
der mit Gott zu tun haben konnte.'
In Rom 8,26-27 ist dies so formuliert:
Sein Geist in uns ist die Bedingung
der Moglichkeit, mit ihm zu sprechen.
Es handelt sich dabei um seine eige-
nen Qualitdten uns gegeniiber im vor-
letztlichen Aggregatszustand unserer
menschlichen und zwischenmenschli-
chen Existenz. Hier deutet sich ein aus-
schlaggebender Zusammenhang an:
Spirituelle und soziale Transzendenz
gehoren zusammen und bedingen sich
gegenseitig.

Doch welche soziale Transzendenz ist
gemeint? Gibt es eine Hierarchie in der
Hoffnung darauf, an welchen Orten
uns Gott mehr oder weniger, aber
immer im Vorletzten, begegnet? Jesus
selbst bestimmt die Spitze dieser
Klimax: wenn er in Mt 25, 35-45 das
richterliche Handeln des kommenden
Christus mit dem Handeln der Men-
schen in Verbindung bringt: ,Ich war
krank, und ihr habt mich besucht.”
Christliche  Transzendenzerfahrung
buchstabiert sich in eine bestimmte
diesseitige kommunikative ,Transzen-
denz” hinein und wird dort positio-
nell besonders leidenden Menschen ge-
geniiber (beziehungsweise im Wider-
stand gegen jene Menschen, die Leiden
verursachen). Bereits bei Dietrich
Bonhoeffer und Madeleine Delbrél ist
deutlich geworden, dass die Entabso-
lutierung der Welt im Horizont des
Geheimnisses Gottes dieses Geheim-
nis nicht um seine ganz bestimmte
Auskunftsfahigkeit beziiglich der Ge-
staltung unseres Lebens bringt. Die
Absolutheit Gottes wird zur Entab-
solutierung des Menschen. Zugleich
erkennt der Mensch darin in einer ihn

in seiner Begrenzung absolut ergreifen-
den Weise seinen Weg, ohne dass er
sich selber gerade in diesem Weg abso-
lut setzen konnte. Auch diese Dialektik
ist offen zu halten.

So gehen wir davon aus, dass von Gott
insofern etwas erkannt wird, als er sich
zu erkennen gegeben hat und sich zu
erkennen gibt. Zugleich ist das Ge-
heimnis Gottes unendlich viel mehr, als
was er uns in seiner Selbstmitteilung
und insbesondere in der damit ver-
bundenen Kontaminierung der Selbst-
mitteilung in der menschlichen und
geschichtlichen Existenz im Jahwe-
glauben Israels und im Christusglau-
ben der Kirchen als Auskunft und Be-
gegnung erdffnet hat. Indem wir daran
glauben, dass sich Gott, wenn auch in
einer Gebrochenheit, die unsere eigene
ist, mit profilierbaren Absichten und
Inhalten auf uns zu bewegt hat und be-
wegt, diirfen wir auch von einer gewis-
sen Fahigkeit des Menschen reden, in
dieser Beziehung zu antworten, und
zwar mit seiner ganzen Existenz.

5. Negative Theologie als
Angriff Gottes

Dies gilt in eigener Weise auch von
der negativen Theologie. Die negative
Theologie lebt im Kern von der Wei-
gerung, die Gottesvokabel als gesamt-
geschichtlichen Sinn zu rekonstruie-
ren.” Ansonsten wiirde Gott selbst
angesichts des Bosen und des Leidens
als tiberhohende Legitimation dieser
Zustinde funktionieren. Umgekehrt
braucht gerade auch eine negative
Theologie, um Theologie zu bleiben,
einen bestimmten kommunikativen Zu-
sammenhang, in dem sich die negative

' Vgl. B.]. Hilberath, Karl Rahner. Gottgeheimnis Mensch, Mainz 1995, 36ff, 129-145.
7 Vgl. ]. Hochstaffl, Negative Theologie, Miinchen 1976, 224.



386

Fuchs/Gott ist kein Hampelmann

Transzendenzbeziehung der Erfahrung
von Gottes Abwesenheit so zu ereignen
vermag, dass das Leid nicht in Gottes
Namen fur sinnvoll erkliart, dass Gott
jede kategoriale Sinnauskunft verwei-
gert wird, indem sie ihn selbst angeht
und das Geheimnis des Bésen und des
Leidens nicht unterhalb des Niveaus
des gottlichen Geheimnisses verhan-
delt. Gott wird dann als der angeklagt,
der dies alles so sein lasst und er wird
angerufen als der, der die Opfer rettet
und die Tater zur Rechenschaft zieht.
Gerade dieser kommunikative Zusam-
menhang, wie ihn die alttestamentliche
und neutestamentliche Verkiindigung
eroffnet, besitzt eine inhaltliche Quali-
tat, ohne die man ihn nicht als solchen
charakterisieren konnte. Man kann also
den Gottesbegriff nicht derart in das
Geheimnis zuriickjagen, als koénne er
darin total aufgehen. Denn dann wire
jede Beziehung, jede Art von vorletzter
Erfahrung unmoglich, weil sie kein
semantisches Profil hatte.

Dies gilt insbesondere, wenn die Un-
aussprechbarkeit des Gottesgeheim-
nisses aus der Unséaglichkeit mensch-
lichen Leidens und unmenschlichen
Grauens heraus wachst. Wird aus die-
ser Situation heraus Gott belangt, dann
kann dies nie ohne einen irgendwie ge-
arteten semantischen Ausgangspunkt
geschehen, von dem her die Negation
erst ausformulierbar sein kann. Fiir
diesen Ausgangspunkt stehen als
Suchort die vielen Zeugnisse in Schrift
und Geschichte der beiden Gottes-
volker Israels und der Kirchen: wie
Menschen angesichts des Leidens be-
ziehungsweise der Schuld Gott ange-

hen und belangen beziehungsweise
wie Gott die Menschen zur Verantwor-
tung zieht. Denn die Negativitdt des
menschlichen Leidens findet keinen
Angriffspunkt in Gott, wenn ihn diese
Negativitit nicht als eine ,Grofie”
erreicht, die mit ihr inhaltlich etwas zu
tun hat. Die totale formale Negativitat
Gottes ware diesbeziiglich auskunfts-
los und anspruchslos. Dann wiirde sich
bereits die Frage nach der Moglichkeit
von Gotteserfahrungen ertiibrigen.

Die biblischen Geschichten und Ge-
bete, ich denke hier vor allem an die
Klagegebete, setzen das Geheimnis
Gottes als eine Wirklichkeit voraus, die
sich nicht in diesem schwarzen Loch
befindet, sondern inhaltliche Konturen
aufweist, die spurenhaft entdeckbar
sind. Wer gar keine Semantik beztiglich
des Mysteriums mehr sucht, zerstort
die Suche als solche und kategorisiert
Gott als ein feststehendes Nichts, inte-
griert ihn als eine fixierte Bedeutungs-
losigkeit in das Gesamtkalkiil mensch-
lichen Denkens. Wer Gott zum totalen
Geheimnis macht, macht ihn endgiiltig
zur menschenverfiigbaren Kategorie.
Und die Folge ist, dass der absolut Ge-
heimnisvolle beliebig verfiigbar ist, weil
er ohne Semantik jeder Art von Alter-
native beraubt ist, auch der Moglich-
keit, der oder die ,ganz Andere” zu
sein. Gerade im Glauben befinden wir
uns andauernd bis zum Ende dieses
Lebens und dieser Geschichte in dieser
Dialektik zwischen Inhalt und Ge-
heimnis, zwischen Bestimmung und
Offenheit, zwischen vorletzter Beru-
fung und letzter (eschatologischer)
gottlicher Wahrheit."

** Die komparative Hierarchie solcher Spurensuche zeigt sehr schén die Christophorus-Legende: Vgl.
O. Fuchs, Christophorus als Lebensbegleiter, in: Der Prediger und Katechet 136 (1999) 4, 534-541.



